
1

 	  ივ. ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო
	 	  	 	 უნივერსიტეტი

	
Iv. Javakhishvili Tbilisi State University

 შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული 
ლიტერატურის ინსტიტუტი

Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature

		
	  კომპარატივისტული ლიტერატურის ქართული 

ასოციაცია 
Georgian Comparative Literature Association (GCLA)

XV საერთაშორისო სიმპოზიუმი
ლიტერატურათმცოდეობის 
თანამედროვე პრობლემები 

ლიტერატურა და პანდემია.
ისტორიული და თემატური გამოცდილება 

XV International Symposium
Contemporary Issues of Literary Studies 

Literature and Pandemic.
Historical and Thematic Experience 

უნივერსიტეტის 
გამომცემლობა
 TSU Press



2

სიმპოზიუმის სამეცნიერო კომიტეტი: 

სვეტლანა ანანიევა (ყაზახეთი)
რუტა ბრუზგენე (ლიტვა)
მანანა კვაჭანტირაძე (საქართველო)
გაგა ლომიძე (საქართველო)
ირმა რატიანი (საქართველო) 
ალექსანდრ სტროევი (საფრანგეთი) 
ჯერი უაითი (კანადა)
ჯენიფერ უოლესი (კდიდი ბრიტანეთი)
გიორგი შარვაშიძე (საქართველო)
რუსუდან ჩოლოყაშვილი (საქართველო) 
თამარ ციციშვილი (საქართველო) 

საორგანიზაციო კომიტეტი 

მაკა ელბაქიძე (საქართველო)
ირინე მოდებაძე (საქართველო)
ადა ნემსაძე 
თათია ობოლაძე (საქართველო) 
მარინე ტურაშვილი (საქართველო)
მირანდა ტყეშელაშვილი (საქართველო)

სარედაქციო კოლეგია:
მაკა ელბაქიძე (საქართველო)
ირინე მოდებაძე (საქართველო)
მირანდა ტყეშელაშვილი (საქართველო)

მხატვარი
ნოდარ სუმბაძე

კომპიუტერული უზრუნველყოფა
თინათინ დუგლაძე



3

Scientific Committee:

Svetlana Ananyeva (Kazakhstan)
Rūta Brūzgienė (Lithuania) 
Rusudan Cholokashvili (Georgia) 
Manana Kvachantiradze (Georgia)
Gaga Lomidze (Georgia) 
Irma Ratiani Georgia) 
Alexandre Stroev (France) 
Giorgi Sharvashidze (Georgia) 
Tamar Tsitsishvili (Georgia)
Jennifer Wallace (UK)
Jerry White (Canada)
 Organizing Committee:

Maka Elbakidze (Georgia)
Irine Modebadze (Georgia)
Ada Nemsadze (Georgia)
Tatia Oboladze (Georgia)
Marine Turashvili (Georgia)
Miranda Tkeshelashvili (Georgia)
 

Editorial Board:

Maka Elbakidze (Georgia)
Irine Modebadze (Georgia)
Miranda Tkeshelashvili (Georgia)

Cover Design by
Nodar Sumbadze

Computer Software
Tinatin Dugladze



4

UDC(უაკ) 821.353.1.09(475.22)(063)
ლ-681

კრებულში შესულმა სტატიებმა გაიარა ანონიმური რეცენზირება.
კრებულში დაბეჭდილი სტატიების შინაარსსა და სტილზე 
პასუხისმგებლები არიან ავტორები.

The articles included in the collection underwent an anonymous review.
The authors are responsible for the contents and the style of the articles 
printed in the collection.

კრებულში გამოქვეყნებული სტატიები განთავსებული იქნება Google 
Scholars-ის ბაზაში.

The arhiles of this collection will be found on Google Scholars database.

წიგნი მომზადდა, აიწყო და დაკაბადონდა გამომცემლობა GCLA 
Press-ის მიერ. 
The book was prepared for publishing in GCLA Press.

© თსუ შოთა რუსთაველის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი, 
2021

© კომპარატივისტული ლიტერატურის ქართული ასოციაცია, 2021
 
© TSU Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature, 2021
© Georgian Comparative Literature Association (GCLA), 2021

0179 თბილისი, ი. ჭავჭავაძის გამზირი 14
14 Ilia Tchavchavadze Avenue, Tbilisi 0179
Tel. 995 (32) 225 14 32
www.press.tsu.edu.ge

ISBN: 
ISSN 1987-5363



5

შ ი ნ ა ა რ ს ი

პლენარული სხდომა 
Plenary Session 

Marcello Potocco
Slovenia, Koper
The Covid Pandemic 
and the Slovenian Poetry............................................................................25

Hayate Sotome
Japan, Kyoto
Road and Contact: 19th Century 
Prose and Pandemics...................................................................................39

ჰაიატე სოტომე
იაპონია, კიოტო
გზა და კონტაქტი: მე-19 საუკუნის 
პროზა და პანდემია..................................................................................39

Merab Ghaghanidze
Georgia, Tbilisi
„The Machine Stops“ by Edward Morgan Forster:
The Dystopian World of Total Isolation....................................................47

მერაბ ღაღანიძე
საქართველო, თბილისი
ედვარდ მორგან ფორსტერის 
„მანქანა ჩერდება“: საყოველთაო იზოლაციის 
დისტოპიური სამყარო.............................................................................47



6

პანდემია – ტექსტის თემა
Pandemic as a Core heme of the Text

Liana (Lia) Basheleishvili 
Russia, Moscow
Christian Perspectives on 
Alexander Pushkin’s „Feast in Time of Plague“.........................................57
 
ლიანა(ლია) ბაშელეიშვილი
რუსეთი, მოსკოვი
ა. პუშკინის „Пир во время чумы“-ს 
ქრისტიანული რაკურსები......................................................................57

Tamar Barbakadze
Georgia, Tbilisi
Reception of Pandemic Fear
(G. Tabidze’s “Fear” and B. Kharanauli’s
“The Blackbird Cannot Find its Feelings”)................................................ 63

თამარ ბარბაქაძე
საქართველო, თბილისი
პანდემიური შიშის რეცეფცია
(გალაკტიონ ტაბიძის „შიში“. 
ბესიკ ხარანაულის „ბოლოშემართული 
შაშვი გრძნობას ვერ აგნებს“).................................................................. 63

Maia Burdiashvili
Georgia, Kvareli
Different Variations of the artistic 
Narrative of the Pandemic: Albert Camu’s 
„The Plague“, Gabriel Garcia Marquez’s 
„Love in Time of Cholera“, Jaba Zarqua’s 
„The First Lane of Vazha-Pshavela“...........................................................74



7

მაია ბურდიაშვილი
საქართველო, ყვარელი
ჟამიანობის მხატვრული ნარატივის 
სხვადასხვაგვარი ვარიაციები: ალბერ კამიუს 
„შავი ჭირი“, გაბრიელ გარსია მარკესის 
„სიყვარული ჟამიანობის დროს“, 
ჯაბა ზარქუას „ვაჟა-ფშაველას პირველი ჩიხი“...................................74

Rūta Bruzgene
Lithuania, Vilnius 
Lithuanian Baroque: The Existential 
Concept of Being in the Hymnals 
of Protestants and Catholics........................................................................84

Maka Elbakidze
Georgia, Tbilisi
The Red Death – A Metaphor or a Prophecy.............................................98

მაკა ელბაქიძე
საქართველო, თბილისი
წითელი სიკვდილი – 
მეტაფორა თუ წინასწარმეტყველება.....................................................98

Julieta Gabodze
Georgia, Tbilisi
Pandemics – Source of the Writers’ 
Creative Inspiration
(Based on Art of Akaki Tsereteli, 
Al. Orbeliani, and Ilia Chavchavadze).....................................................111

ჯულიეტა გაბოძე
საქართველო, თბილისი
პანდემია- მწერალთა შემოქმედებითი 
ინსპირაციის წყარო
(აკაკი წერეთლის, ალექსანდრე ორბელიანისა 
და ილია ჭავჭავაძის შემოქმედების მიხედვით)...............................111



8

Nugesha Gagnidze
Georgia, Kutaisi
Art and Love in the Time of an Epidemic:
Thomas Mann’s „Death in Venice“...........................................................124

ნუგეშა გაგნიძე
საქართველო, ქუთაისი
ხელოვნება და სიყვარული ეპიდემიის ჟამს
(თომას მანის ნოველის 
„სიკვდილი ვენეციაში“ მიხედვით).....................................................124

Olena Gusieva
Ukraine, Mariupol 
How to survive a natural disaster: 
some tips from world literature................................................................134

Елена Гусева
Украина, Мариуполь
Как пережить природную катастрофу: 
несколько советов из мировой литературы.........................................134

Yulia Isapchuk
Ukraine, Chernivtsi 
„The Wall” by Marlen Haushofer: 
the Austrian Version of Isolation..............................................................142

Юлия Исапчук
Украина, Черновцы
„Стена” Марлен Гаусгофер: 
австрийский вариант изоляции.............................................................142

Salome Kenchoshvili
Georgia, Tbilisi
Pandemic Theme in Gabriele 
D’Annunzio’s Novella „The War for the Bridge“. 
Fragment of the Pescara Chronicle...........................................................160



9

სალომე კენჭოშვილი
საქართველო, თბილისი
პანდემიის თემა გაბრიელე დ’ანუნციოს 
ნოველაში „ბრძოლა ხიდთან“. პესკარას ქრონიკა.............................160

Nestan Kutivadze
Georgia, Kutaisi
Literary Aspects of the Epidemic..............................................................166

ნესტან კუტივაძე
საქართველო, ქუთაისი
ეპიდემიის ლიტერატურული ასპექტები...........................................166

Tatiana Megrelishvili
Georgia, Tbilisi
“...a Thinking Person is Restless and Worried 
about the Future”: Premonitions in Three 
Boldin Poems by A. S. Pushkin................................................................179

Татьяна Мегрелишвили
Грузия, Тбилиси
«…человек мыслящий беспокоен 
и волнуем будущим»: предчувствия в трех 
болдинских стихотворениях А.С.Пушкина.........................................179

Avtandil Nikoleishvili
Georgia, Kutaisi
Georgian Language 
Folklore of Uniel Georgians......................................................................190

ავთანდილ ნიკოლეიშვილი
საქართველო, ქუთაისი
უნიელ ქართველთა 
ქართულენოვანი ფოლკლორი.............................................................190



10

Natalia Nikoriak
Alyona Tychinina
Ukraine, Chernivtsi
The Theme of Pandemic in Cinema Discourse
(on the Example of the film 
“The Seventh Seal “ by I. Bergman (1957)...............................................202

Наталия Никоряк
Алёна Тычинина
Украина, Черновцы
Тема пандемии в кинематографическом дискурсе
(на примере фильма-притчи 
«Седьмая печать» И. Бергмана)..............................................................202

Tamar Paichadze
Georgia, Tbilisi
Modernist Illness – Spleen in the City.....................................................214

თამარ პაიჭაძე
საქართველო, თბილისი
მოდერნისტული სენი – სპლინი ქალაქში..........................................214 

Irma Ratiani
Georgia, Tbilisi
Life Lessons from the Pandemic Era
Giovanni Boccaccio, Decameron..............................................................229

ირმა რატიანი
საქართველო, თბილისი
სიცოცხლის გაკვეთილები 
პანდემიის ეპოქიდან
ჯოვანი ბოკაჩო, დეკამერონი................................................................229



11

Solomon Tabutsadze
Georgia, Tbilisi
In the name of posterity survival 
(Story “Michela” by Davit Kldiashvili).....................................................236

სოლომონ ტაბუცაძე 
საქართველო, თბილისი
მოდგმის გადარჩენის სახელით 
(დავით კლდიაშვილის
მოთხრობა „მიქელა“)..............................................................................236

Lali Tibilashvili
Georgia, Tbilisi
Issue of Pandemics 
in Shio Aragvispireli’s Art.........................................................................242

ლალი თიბილაშვილი
საქართველო, თბილისი
პანდემიის თემა 
შიო არაგვისპირელის შემოქმედებაში................................................242

Nino Vakhania
Georgia, Tbilisi
At the Sources of Georgian Literary Tale.................................................253

ნინო ვახანია
საქართველო, თბილისი
ქართული ლიტერატურული 
ზღაპრის სათავეებთან...........................................................................253



12

კლასიკური „პანდემიური“ ტექსტების რეფლექსირება 
თანამედროვე ლიტერატურულ პროცესში

Reflection of Classic „Pandemic“ Texts on Contemporary 
Literary Process

Zaza Adzianidze
Georgia, Tbilisi
Death as a Subject for Reflection..............................................................263

ზაზა აბზიანიძე
საქართველო, თბილისი
სიკვდილი, როგორც რეფლექსიის საგანი..........................................263

Ana Dolodze 
Georgia, Tbilisi 
„The earth has grown old and is killing its own children“
(Mythical Psychology of the Pandemic)..................................................271

ანა დოლოძე
საქართველო, თბილისი
„დედამიწა დაბერწდა და თავის 
შვილებს თვითონვე კლავს“
(პანდემიის მითოსური ფსიქოლოგია)................................................271

Nino Gogiashvili
Georgia, Telavi
Pandemic Reflected in Literature, 
as the Litmus and Remedy for the Humankind.......................................277

ნინო გოგიაშვილი
საქართველო, თელავი
ლიტერატურაში ასახული პანდემია, 
როგორც კაცობრიობის ლაკმუსი და წამალი.....................................277



13

Maia Jaliashvili 
Georgia, Tbilisi
Malaria as an Existential Crisis.................................................................286

მაია ჯალიაშვილი
საქართველო, თბილისი
მალარია, როგორც ეგზისტენციალური კრიზისი............................286

Nona Kupreishvili 
Georgia, Tbilisi
Jose Saramago’s „Blindness“ 
as aPrediction of Future............................................................................297

ნონა კუპრეიშვილი
საქართველო, თბილისი
ჟოზე სარამაგუს „სიბრმავე“, როგორც 
მომავლის წინასწარმეტყველება..........................................................297

Kakhaber Loria
Georgia, Tbilisi
Rezo Cheishvili’s „A Tailed Star (Political Decameron)“: 
Genre, Ideological-thematic and Artistic Aspects...................................304

კახაბერ ლორია 
საქართველო, თბილისი
რეზო ჭეიშვილის „კუდიანი ვარსკვლავი 
(პოლიტიკური დეკამერონი)“: ჟანრული, 
იდეურ-თემატური და მხატვრული ასპექტები................................304

Salome Lomouri
Georgia, Tbilisi
The Meaning of Poetry in 
the Time of a Pandemic.............................................................................325 



14

სალომე ლომოური
საქართველო, თბილისი
პოეზიის საზრისი პანდემიის ფონზე..................................................325

Tatia Oboladze	
Georgia, Tbilisi
„Syphilization“ and Symbolism
(Charles Baudelaire)..................................................................................335

თათია ობოლაძე 
საქართველო, თბილისი
„სიფილიზაცია“ და სიმბოლიზმი
(შარლ ბოდლერი)...................................................................................335

Tamar Sharabidze 
Georgia, Tbilisi
Death in Relation to Collective Punishment
(On the Example of Georgian Literature)................................................340

თამარ შარაბიძე
საქართველო, თბილისი 
სიკვდილი კოლექტიურ სასჯელთან მიმართებაში
(ქართული ლიტერატურის მაგალითზე)...........................................340

პანდემიის თემა ფოლკლორსა და მითოლოგიაში
The Issue of Pandemic in Folklore and Mythology

Dalila Bedianidze
Georgia, Tbilisi
Reflection of Diseases 
in Georgian Folk Tales..............................................................................349



15

დალილა ბედიანიძე
საქართველო, თბილისი
ავადმყოფობათა ასახვა 
ქართულ ხალხურ ზღაპრებში..............................................................349
 
Nino Gagoshashvili
Georgia, Tbilisi
Disease and Cure Essence According to 
the Old Testement and the Gospel of Luke.............................................357

ნინო გაგოშაშვილი
საქართველო, თბილისი
სნეულებისა და კურნების არსი ძველი აღთქმისა 
და ლუკას სახარების მიხედვით..........................................................357

Mary Khukhunaishvili-Tsiklauri
Georgia, Tbilisi
Contagious Diseases in 
Georgian Folklore and Traditions.............................................................366

მერი ხუხუნაიშვილი-წიკლაური
საქართველო, თბილისი
ინფექციური დაავადებები 
ქართულ ფოლკლორსა 
და ტრადიციებში....................................................................................366

Bela Mosia 
Georgia, Zugdidi 
Conspiracy Theories 
and Folklore Tradition..............................................................................378

ბელა მოსია 
საქართველო, ზუგდიდი 
კონსპირაციული თეორიები 
და ფოლკლორული ტრადიცია............................................................378



16

Ketevan Sikharulidze
Georgia, Tbilisi
Morbidity and Epidemy in Caucasian 
Peoples’ Myths and Religious Beliefs.......................................................388

ქეთევან სიხარულიძე
საქართველო, თბილისი
ავადობა და ეპიდემია კავკასიელთა 
მითოლოგიურ-რელიგიურ კონტექსტში...........................................388 

ლიტერატურის სწავლების მეთოდების 
ცვლილება (უნივერსიტეტებსა და სკოლებში) 

პანდემიის  პირობებში
Adjustment of Literature Teaching Methods 

(at Universities and Schools) under Pandemic Conditions

Irine Natsvlishvili 
Georgia, Tbilisi
Problems and Opportunities to Teaching 
Lterature in a Modern „Online School“...................................................396

ირინა ნაცვლიშვილი
საქართველო, თბილისი
ლიტერატურის სწავლების 
პრობლემები და შესაძლებლობები
თანამედროვე „ონლაინსკოლაში“........................................................396 

Marine Turashvili
Georgia, Tbilisi
Accessibility of the Archival 
Materials During Covid-19 Pandemic......................................................403



17

მარინე ტურაშვილი
საქართველო, თბილისი
საარქივო მასალების ხელმისაწვდომობა 
Covid-19 პანდემიის პირობებში............................................................403 

თანამედროვე მსოფლიო მწერლობა პანდემიის პირობებში
(პროზა, პოეზია, დოკუმენტური პროზა და სხვ.)

Contemporary World Literature in Condition of Pandemic 
(Fiction, Poetry, Prose, Non-fiction)

Jūratė Landsbergytė-Becher
Lithuania, Vilnius 
Two Humanity Pandemias in Texts 
by K. Sabaliauskaitė and S. Žižek.............................................................412

Ewa A. Lukaszyk
France, Paris
Closure and permeability
From pneumatic experience 
to extra-cultural insight in the kairós......................................................425

Rudolf Sárdi
Tunis, Tunisia
“The Minister’s Black Veil” 
in a Contemporary Context......................................................................438



18

ისტორიული გამოცდილება: 
ლიტერატურული შედევრების შექმნის პირობები 

და მიზნები პანდემიის დროს
Historical Experience: Conditions and Goals of Creating 

Literary Masterpieces During a Pandemic

Gia Arganashvili
Georgia, Tbilisi
Pandemic and Literature: 
Literature during the pandemic...............................................................449

გია არგანაშვილი
საქართველო, თბილისი
ლიტერატურა და პანდემია, ისტორიული 
გამოცდილება: ლიტერატურული შედევრების 
შექმნის პირობები და მიზნები პანდემიის დროს............................449

Nino Balanchivadze
Georgia, Tbilisi
Plague Epidemic and Human 
Moral Consciousness.................................................................................457
 
ნინო ბალანჩივაძე
საქართველო, თბილისი
ჟამიანობა და ადამიანის 
ზნეობრივი შეგნება................................................................................457

Ketevan Elashvili 
Georgia, Tbilisi
The idea of the Black Death in the Fiction..............................................465

ქეთევან ელაშვილი
საქართველო, თბილისი
ჟამიანობის მხატვრული საზრისი.......................................................465



19

Dodo Chumburidze
Georgia, Tbilisi
Social and Political Aspects 
of Epidemics and Pandemics in the Context 
of Russian Imperial Policy........................................................................472

დოდო ჭუმბურიძე
საქართველო, თბილისი
ეპიდემიებისა და პანდემიების 
სოციალურ-პოლიტიკური ასპექტები 
რუსეთის იმპერიული პოლიტიკის კონტექსტში.............................472

Lia Karichashvili
Georgia, Tbilisi
„Alien, Merciless Diseases“.......................................................................484

ლია კარიჭაშვილი
საქართველო, თბილისი
„უცხო, უწყალო სენები“........................................................................484

მსოფლიო მწერლობა და ხელოვნება პანდემიის 
პირობებში 

World Literature and Art in a Pandemic

Tamta Ghonghadze
Georgia, Tbilisi
Vazha-Pshavela in Cinema − 
„Some Plagues are Beneficial“...................................................................492

თამთა ღონღაძე
საქართველო, თბილისი
ვაჟა-ფშაველა კინოში − 
„ზოგი ჭირი მარგებელია“......................................................................492 



20

Maia Kiknadze 
Georgia, Tbilisi
„Khorveloba“ („Cholera“) 
and Georgian Theatre................................................................................500

მაია კიკნაძე
საქართველო, თბილისი
„ხორველობა“ და ქართული თეატრი.................................................500

Tsira Kilanava
Georgia, Tbilisi
„The Awakening of the Person Hidden 
Inside“:  Representation of the Epidemic 
in „Mikela“ by David Kldiashvili 
(visualization of spatial 
and social relations)....................................................................................515

ცირა კილანავა
საქართველო, თბილისი
„შიგნით დამალული ადამიანის 
გაღვიძება“: ეპიდემიის რეპრეზენტაცია 
დავით კლდიაშვილის „მიქელას“ მიხედვით
(სივრცისა და სოციალურ 
ურთიერთობათა ვიზუალიზება)..........................................................515

Gocha Kuchukhidze 
Georgia, Tbilisi
„Balcony Culture“ of COVID Epoch........................................................529

გოჩა კუჭუხიძე 	
საქართველო, თბილისი
კოვიდის ხანის „აივნური კულტურა“.................................................529



21

Manana Kvataia 
Georgia, Tbilisi
On the Modern Artistic 
and Allegorical Reflection of Catharsis....................................................542

მანანა კვატაია 
საქართველო, თბილისი
კათარზისის თანამედროვე 
მხატვრულ-ალეგორიული რეფლექსირებისათვის..........................542 

Lili Metreveli
Georgia, Tbilisi
Blindness – An Epidemic in the Text
(According to Jose Saramago’s „Blindness“).............................................553

ლილი მეტრეველი	
საქართველო, თბილისი
სიბრმავე – ეპიდემია ტექსტში
(ჟოზე სარამაგუს „სიბრმავის“ მიხედვით).........................................553

Lela Tsiphuria
Georgia, Tbilisi
Epidemic in Georgian Prose and Cinema: 
Film Versions of Stories by 
David Kldiashvili and Vazha-Pshavela....................................................560
 
ლელა წიფურია
საქართველო, თბილისი
ეპიდემია ქართულ პროზასა 
და კინემატოგრაფში: დავით კლდიაშვილის 
და ვაჟა-ფშაველას მოთხრობების 
ეკრანიზაციები........................................................................................560 



22

Nino Popiashvili
Georgia, Tbilisi
Literature in the Pandemics: 
Global Space and the Paradigm 
of Migrant Literature.................................................................................572

ნინო პოპიაშვილი
საქართველო, თბილისი
ლიტერატურა პანდემიაში: 
გლობალური სივრცე და მიგრაციული 
ლიტერატურის პარადიგმა...................................................................572 

კარანტინი და იზოლაცია ლიტერატურაში
Quarantine and Isolation in the Literature

Eka Chkheidze
Georgia, Tbilisi
Plague in the Literature.............................................................................582

ეკა ჩხეიძე
საქართველო, თბილისი
ჟამიანობა ლიტერატურაში...................................................................582

Grigol Jokhadze
Georgia, Tbilisi
Isolate but Preserve!
(on Mandelstam’s Isolation)......................................................................592

გრიგოლ ჯოხაძე
საქართველო, თბილისი
„გამიჯნეთ, მაგრამ შეინარჩუნეთ!“
(ოსიპ მანდელშტამის იზოლაციის თაობაზე)...................................592 



23

David Maziashvili
Georgia, Tbilisi
Marijan and Joyce from Aleksidze’s Room..............................................601

დავით მაზიაშვილი
საქართველო, თბილისი
მარიჯანი და ჯოისი ალექსიძის ოთახიდან......................................601

Ketevan Nadareishvili
Georgia, Tbilisi
The Narrative of the Athenian Plague as 
a Social and an Intellectual Construct......................................................612

ქეთევან ნადარეიშვილი 
საქართველო, თბილისი
ათენის ჭირის ნარატივი ეპიდემიის 
სოციალურ და ინტელექტუალურ 
კონსტრუქტად გააზრების კონტექსტში.............................................612 

პანდემიის, როგორც მოულოდნელი განსაცდელის
გავლენა მსოფლიო და ქართულ კრიტიკასა და 

პუბლიცისტიკაზე
Impact of Pandemic as the Sudden Change on the World 

and National Criticism

Miranda Tkeshelashvili
Georgia, Tbilisi
The Spread of Epidemics  and the Social 
and Political Context of  the Events of 
that Time in the Georgian  Democratic 
Press of the Early 20th Century................................................................634



24

მირანდა ტყეშელაშვილი
საქართველო, თბილისი
ეპიდემიების გავრცელებისა 
და ამ მოვლენის სოციალურ-პოლიტიკური 
კონტექსტის ასახვა მე-20 საუკუნის დასაწყისის 
ქართულ დემოკრატიულ პრესაში.......................................................634

Maia Tsertsvadze
Georgia, Tbilisi
„Illness of the Poor“, Georgian Writers 
and Georgian Literature............................................................................649

მაია ცერცვაძე
საქართველო, თბილისი
„ღარიბების ავადმყოფობა“, 
ქართველი მწერლები და ქართული მწერლობა...............................649

Zoia Tskhadaia
Georgia, Tbilisi
Poetic Text – an Eternal Paradigm 
of Existential Meaning..............................................................................663

ზოია ცხადაია
საქართველო, თბილისი
პოეტური ტექსტი – ეგზისტენციური 
საზრისის მარადიული პარადიგმა......................................................663



25

პლენარული სხდომა 
Plenary Session 

Marcello Potocco
Slovenia, Koper
Department of Slovene Studies, Faculty of Humanities
University of Primorska

The Covid Pandemic and the Slovenian Poetry

Summary

My contribution will present something that could be defined as an 
»insider research method«, as I start from analysing my own poem in order 
to proceed to the main topic, i.e. the discourse and the representation of 
the Covid pandemic in Slovenian poetry during the years 2020-2021. As 
such it is temporary research, firstly, since the pandemic still continues 
and has – in Slovenia – just drastically worsened, and secondly, since 
we might expect a bigger output of poetical works thematising Covid in 
the future months and years. There is another process that has to come 
to a resolution. In the contribution it becomes clear that the discourse 
and the representation of Covid was heavily indebted to the current 
Slovenian political situation. The (supposedly) totalitarian tendencies of 
the government measures not exclusively aimed at Covid, the corruption 
affairs related to Covid and the ensuing protests against the government 
are all present in the Slovenian »Covid poetry«; yet the tensions between 
civil society and the government seem far from being at an end. I find 
the politicisation of poetry the basic and perhaps specific feature of the 
Slovenian poetry on Covid.

Key words: contemporary Slovenian literature, Covid pandemic, 
political repression, Covid poetry.



26

Introduction

come on, prendi le borse, now that you already understand some of 
the new language, 

in intervals of love and exhaustion, and love again, we are counting 
the dead,

mommy, is it true that grandmas and grandpas aren’t this old yet?, 
now that you’re looking into the space on the other side, protezione 

civile: 4.401 nuovi casi, 
589 guariti, you understand the impossibility of the land of the past 

/ … /
how strange the virtual world is, mom and dad are looking into the 

screen at their students, 
and then you are looking into the screen too, and this strange 

excitement, when I return from the shop 
loaded with seven full shopping bags, take off the gloves and 

mascherina, 
and you ask: daddy, did Italyan police stop you today?,
over there is the Socerb castle, over there the world of the past, up 

here there is a balcony, home 
and the world strangely suspended, I don’t know if grandparents 

aren’t 
old and if the shutters will last this bora / … /
I don’t know because I don’t understand much of the new, that you 

are asymptomatic, what
is a symptom, in this world, and what an a-symptom?, at night there 

are still 
lights outside, above the masks there are still eyes, when the bodies 

are pulling away, 
the dark night is the dark night – and the words: Darwinism, 

hedonism, freedom,
still words, even if you put them on a forum, on twitter, on instagram.



27

To my knowledge, my poem chosen as an introduction to this 
contribution was the first »Covid« poem published in any Slovenian litera-
ry media. It was issued on August 14, 2020, half a year after the beginning 
of the crisis in Italy in the literary e-zine LUD Literatura (Potocco 2021). 
The poem assumes the point-of-view of an Italian resident describing the 
lockdown, but not opposing it. Instead, the main idea is hidden in the last 
four verses: the poem questions the possibility of humanism; by putting 
Darwinism, hedonism and freedom in the context of social media, it 
questions the validity of the ideological base of these beliefs when shared 
over these media, and this doubt is implicitly extended to the whole debate 
over Covid during the first few months of the pandemic. Putting aside that 
it was first published in an e-zine, I have to point out that it is due to this 
main idea that the lyrical narrator in the poem does not assume what I 
shall later describe as »the Slovenian perspective«. Thus the poem can be 
hardly seen as a representative of the mainstream Slovenian poetry. But 
it can be taken as a reference – actually as a contrast – to the mainstream 
Slovenian Covid poetry.

At around the same time – as a member of a jury – I came across a 
manuscript of the poetry collection by Iztok Osojnik Attempt at a Coup 
D’état Under the Disguise of the Epidemic (Third Attempt). Osojnik’s book, 
although published as late as in mid-October 2020, seems to be the first 
poetic statement on the subject of the pandemic assuming the Slovenian 
perspective. The literary market in Slovenia – especially in the segment 
of e-journals – was not drastically affected by the pandemic, which means 
that the magazines were published rather regularly.* So one might be in 
the temptation to reflect on the question of what might have been the 
reason for such a late and – up to this date – a rather meager response. As 
for the latter, at least, it has to be pointed out that the Spanish flu, as well, 
did not produce a vast number of literary texts representing it, presumab-
ly because the flu could not lend itself to the literary description of a 

* It has to be added that due to constant diminishing of the funds the journals were 
downsizing the costs resulting in a lesser issues of the journals per year. It is also 
due to this fact that during Covid there weren’t any serious delays perceived. At 
the level of financing though, the Covid and the measures of the new government 
undoubtedly worsened the situation.



28

heroic death (e.g. Scerri & Grech 2020: 200-201). Yet, the very difference 
in the perspectives of my poem and Osojnik’s poems might give us a clue 
to what was also happening in a significant part of the Slovenian literary 
field during the pandemic.

Freedom, individualism … and politics

While my poem might be the first poem on the subject, it was by 
no means the first text on the subject of Covid to be published. In the 
very same e-zine, LUD Literatura, starting with March 25th 2020, two 
consecutivetexts by Urška Zabukovec were issued, intertwining the 
pandemic with political critique, especially on behalf of the Spanish 
government,as Zabukovec currently lives in Spain. In the first text, 
Španska kuga (Spanish Plague), she seems to be most radical in expressing 
her doubts on the media representation of Covid. She assumes the scep-
tical position often used on the Slovenian social networks, writing out 
that »nobody here knows anyone who got infected by Covid« (Zabukovec 
2020a), and she concludes the article with a forced true/false dichotomy 
expressed as: maybe the danger exists but maybe »the virus isn’t that 
dangerous and the government knows it« (ibid).

In my opinion, Zabukovec’s texts failed to represent the complexity of 
the Covid situation, because she assumes the position of overt skepticism. 
In the second text, Plevel, kače in pepel (Weed, Snakes and Ashes), e.g., 
she degrades the virus and the issue of face-masks to a set of phobias, 
asking rhetorically: »to what extent do we have to adapt to the phobias of 
others?« (Zabukovec 2020b). It should be stressed that both of her articles 
are primarily discussed here as an example of the critique of the presumed 
attempt by governments to abolish democracy and the standards of 
democratic Europe. Precisely due to this feature the texts should also, if 
not predominantly, be read within the context of the Slovenian political 
situation, as the latter offered a rich basis for the appearance of the critical 
discourse aimed againstthe perceived totalitarianism of the forces in 
power. For this reason it is necessary to take a closer look at the political 



29

developments in Slovenia during the years 2020 and 2021.

In mid-February 2020, the Slovenian left-wing government resigned 
and was unexpectedly superseded by the right-wing government under 
the leadership of the current prime minister Janez Janša. Undoubtedly, 
Janša is a controversial figure. In 1988, he was a journalist for the weekly 
Mladina, »and was arrested in 1988 and court-martialled on suspicion of 
leaking military secrets. The protests that accompanied the trial of Janša 
and three other co-defendants are seen« as one of the symbolic milestones 
in Slovenia’s path to independence (Of STA 2020). Later, in the role of 
the minister of defense, he was in charge of organising resistance against 
the Yugoslavian army. Nevertheless, his orientation during the next 30 
years led him to the extreme Right, since 2015 with strong elements of 
nationalist populism. Janša has led the Slovenian government already 
twice, in 2012 he had to resign due to a corruption scandal (cf. Of STA 
2020). 

Due to Janša’s personal history, as well as the history of his party, the 
formation of his government was instantly met with strong opposition in 
the political sphere as well as in civil movements. In the European Union, 
concerns were raised, too; in the European Parliament, Politics, Policy 
and People Magazine, Andreas Rogal wrote: »Janša’s social media strategy, 
his fondness of conspiracy theories, his right-wing populism and his 
constant drive to polarise Slovenian society have, in fact, earned him / … 
/ the nickname of “Mini-Trump”« (Rogal 2021). The government’s modus 
operandi intensified and enlarged the opposition in civil movements, to 
the extent that already at the end of March 2020 the first protests against 
the government were organised (see e.g. Of BBC). To summarise the 
points that resonate in the activities of the protesters: 

1. The government under the leadership of Janez Janša changed the 
orientation of the Slovenian foreign policy from being positioned in 
the French-German political line in the EU to supporting the so-called 
Vishegrad group. Slovenia as the only member country also started to 
openly support the politics of the Hungarian and Polish governments.



30

2. The Slovenian government was and still is actively exerting pressure 
on the press (Of Council of Europe 2021) by forcefully or indirectly 
changing the managing editors of the National Radio and Television 
broadcaster (e.g. Eržen 2021, Of Public Media 2021, Of Today In 24 2021); 
furthermore, violating the legislation, it withdrew the financing of the 
National Press Agency (e.g. Of Deutsche Welle 2021) claiming that the 
Agency was politically »imbalanced«. In the cultural sphere, some of the 
artists were put under pressure, e.g. the rapper Zlatko, the painter Arjan 
Pregl, and the poets Boris A. Novak and Dejan Koban, the latter was also 
harassed by the police during one of the protests (Zupan 2021).* 

3. Soon after the formation of the government, the Minister of Economy 
Zdravko Počivalšek, along with Janša, got involved in a major corruption 
scandal which is still investigated by the police. The government’s 
response to the scandal was: 1. the whistleblower providing the alleged 
proofs for the scandal lost his job (Vladisavljevič 2021), 2. the government 
replaced the police commissioner Tatjana Bobnar (Of RS Ministry 2021) 
and the director of the National Investigative Office for organised crime 
(Of RTV Slovenija 2021).

The above description might seem tendentious, in the sense that it 
omits any possible positive side of the government led by Janša. Yet it 
is confirmed by the foreign media, e.g. the German newspaper Deutsche 
Welle (in the article quoted above), and also in a meticulous analysis 
by the Croatian newspaper Nacional (Of Nacional 2021); it is certainly 
confirmed by the fact that the Democracy, Rule of Law and Fundamental 
Rights Monitoring Group of the European Parliament has expressed 
serious concern over the state of law and democracy in Slovenia, opening 
a detailed monitoring process which ended in a major scandal with Janša 
attacking both the Monitoring Group and the Dutch president Mark Rutte: 
»A meeting of the delegation with the prime minister was first refused, then 
scheduled, and then cancelled again. /Instead/ Janša tweeted on Thursday 
afternoon: “How many times have you visited the German chancellor, 

* I should point out that the photos accompanying the article show how the police 
harasses Koban.	



31

the Dutch PM or the French president? By the way, it’s Netherlands 
where the last journalist was killed in the #EU. / … / Shortly afterwards, 
Janša managed to compound the effect by tweeting a bizarre picture of 
13 portraits of MEPs / … / with a picture of billionaire philanthropist 
and democracy activist George Soros, labelling them “Soros’ puppets in 
the EP« (Rogal 2021). The overview of the political situation in Slovenia 
may also give a better understanding of why the spread of protests against 
the government was inevitable, as well as why artists and agents in the 
cultural field became one of the driving forces of civil protests.

Freedom, politics … and poetry

In the article of the Croatian magazine Nacional, the opposition 
between the political discourse of the government and the prevailing anti-
discourse of the Slovenian poetry is aptly described: »Boris A. Novak, one 
of Slovenia’s greatest poets, who was denounced publicly alongside three 
other Slovenian intellectuals as a patient infected with the „covid-marx/
lenin“ virus by the government’s Crisis Headquarters, has written a public 
letter to warn about what is actually happening in Slovenia: “The new 
government is exploiting the pandemic as a smokescreen while it imposes 
a political dictatorship”.« (Of Nacional 2021). As we shall see, this was also 
the main idea of the majority of Slovenian poetry on the subject of Covid 
– however scarce the output might be. It is understandable that for poets 
in the mainland Slovenia, the features seen in my opening poem – the 
acceptance of the Covid measures, the mere description of the shocking 
reality or mere lamentation over the dead – would be perceived as a 
taciturn acceptance of the perceived autocratic and corruptive methods 
of the government. It is here that the perspective of my poem drastically 
differs from the perspective of the »mainland« Slovenian poets. Thus the 
»Slovenian perspective« in the poetry had to search for another formula to 
express the Covid crisis.

The first possible formula was given by the aforementioned poetry 
collection by Iztok Osojnik. The title of his book is telltale. Nevertheless, 
the book is far less concerned with the Covid crisis as the title would suggest. 



32

It is rather in line with Osojnik’s previous poetry, and therefore it can be 
described as a critique of the sources of power and the discourses prevailing 
in society. To paraphrase a review of the book, Osojnik describes the »time 
governed by capital and technocracy« (Hancock 2021). In Osojnik’s view, 
»fascism which perhaps already governs us« is not triggered by the Covid 
crisis, it is an inherent state of the »world where wealth and calculus have 
become a value per se« (ibid.). In his previous poetry collections, such as 
Globalni sistem za pozicioniranje (Global Positioning System), Osojnik is 
exposing the globalist and neoliberal discourses and the enmeshment of an 
individual in the net they are creating. Yet, the anti-humanist, all-tracing 
and digitalising forces, while all-pervasive, also tend to be perceived as 
invisible. But in the case of Janša’s government and its role in the Corona-
crisis, Osojnik’s charges have become precise, even if rather rare, given 
the title of the book. 

In the most explicit poem, the government is described as being led by 
»a former dealer with arms« and »self-interested hard-core communist« 
(Osojnik 2020: 68); the members of the government »squander our money 
under the disguise of healthcare« and Osojnik ironically calls to them: »oh, 
let’s hide behind masks, / let’s put the blame for our suspicious deals on / 
… the Chinese and the experts on epidemic (Osojnik 2020: 69).« 

In line with Osojnik, in her later poem »Falling«, a young poet Zala 
Vidic resonates: 

except that this time the government isn’t prone to falling
because the capitalists on the throne smell money /... / 
and even if critique falls on them, and accusations and reprimanding, 
well they fall on empty ears, 
for masks do not fall.

(Flisar 2021: 40)
However, Osojnik makes a step further to imply that the government 

uses Covid for its own totalitarian purposes. The charge expressed in an 
open letter by Boris A. Novak at about the same time (see above) finds its 
way into Osojnik’s poetical discourse:



33

health /... / 
is in their interest only as a disguise for 
social blockade, the incapacitating 
of the collective protest against the regime and violence.

(Osojnik 2020: 68)

What I have earlier described as a modus operandi of the Slovenian 
government concurs with the claims given in Osojnik’s book. A particularly 
interesting detail came months after the publication of Osojnik’s poetry 
collection. After the 3rd wave of Covid, the government allowed gatherings 
in the open for up to 100 people. At the same time, violating the judgment 
of the Constitutional Court, a special restriction was given if the purpose 
of the gathering was civil protest (10 people were allowed to gather) 
(Rus 2021). It was difficult not to interpret this rule as an attempt to ban 
protests »under the disguise« of the Covid rules and it is not surprising to 
see Osojnik attacking the government, in a way, in advance: »let us not be 
blind to the fact: / this is an attempt to take possession of the state / for the 
purpose of terror« (Osojnik 2020: 68).

Poetry and inadequacy of measures taken by the government

The other possible formula to poetically handle the Covid crisis came 
during the second wave of the pandemic. Even this formula was strangely 
prophetically predicted in Osojnik’s book: 

the criminals from the government /... / 
accompanied by the police are driving to collect the provisions 
and the samaritan of our prime minister will move his old father

 from the nursing home
to his own house.

(Osojnik 2020: 58)

Slovenia handled the first wave of the pandemic rather well resulting 
in a minimal death toll. But at the onset of the 2nd wave, the government 



34

made several crucial mistakes. Apart from closing the borders with Croatia 
too late, the most crucial mistake seems to have been that the government 
failed to reinforce the infrastructure and the security protocols in nursing 
homes. The result was that Slovenia overtook Italy in the number of Covid 
deaths per capita, partly because the Italian government had managed to 
reinforce their healthcare system in between the first and the second 
wave.

This inadequate response of the Slovenian government enabled the 
poetic formula, not totally dissimilar to the path taken by Osojnik, of 
mourning the dead while at the same time expressing critique against 
the government. A splendid example of this formula is a poem by Boris 
A. Novak Psalm 4097 published also on the panels in front the Ljubljana 
Faculty of Arts. Again, in line with his previous poetry, Novak’s poem is 
rooted in a deep humanist tradition. Novak is renowned not only for some 
of the most widely celebrated poems on the genocide and war in Bosnia 
and Herzegovina, but also for his humanitarian aid to the country. This 
humanistic feature also became the center of his poetry during the Covid 
crisis. The title of the poem alludes to the number of victims taken by 
Covid on the date when the poem was published on the panel (actually it 
was published several times, changing the title, as the number of victims 
was increasing):

4.097 names /.../
exact sum to this day, 
killed by Covid 
as if they were its prey.

(Novak 2021a)

At the beginning of the poem, the charges on behalf of the government 
are implicit, the j’accuse is to be perceived in the description of children 
left by the parents who died in what he calls »the nursery for the elderly, 
those dustpan homes, those dust-deadly homes«; there the elderly were 
hermetically closed by the government parties (Novak 2021). Yet the 
condemnation of the government in the poem becomes clear after the 
insertion of statistical data, which concludes with the following verses: 



35

statistics is a whip 
for the hearts of ice, 
for the greedy nought 
of the governing polit-capitalist dice.

(Novak 2021a)

Following a long, moving description of how people were dying during 
Covid, the main condemnation comes in the last three italicised verses of 
the poem:

I would like to cry, 
not certain that all these had to die 
in the Nought of our time.

(Novak 2021a)

Since it was also published on the public panels and then reprinted 
by some Slovenian newspapers, Novak’s poem became political par 
excellance and consequently turned out to be the best Slovenian example 
of government critique while retaining the humanist tradition, i.e. not 
denying the dangers of the virus or minimising it under the excuse that 
it strikes at mostly the elderly. In another poem published on the panels, 
How Much Does a Human Life Cost?, the condemnation of the government 
is much more direct: Novak accuses the government of bargaining for the 
price of vaccines, buying the vaccine which was then thought to be less 
effective (Astra-Zeneca) (Novak 2021b).

Conclusion and another example

We have seen that the central point of both poets, Osojnik and Novak 
– and also a point briefly made by Vidic – is the critique of the corruption 
affair in the Slovenian government. But, more importantly, Novak and 
Osojnik, in particular, use the description of the Covid crisis to express 
a direct critique of the parties and politicians in power. The Covid crisis 
is used to formulate the counter-discourse to the official discourse of 



36

the government, in order to reveal both the government’s concealment 
of corruption and the government’s inadequacy. In Osojnik’s book, the 
counter-discourse also reveals the complex (and hidden) structure of 
power in the globalisation processes; thus he is also able to show a more 
complex point of view on the Covid crisis that cannot be reduced to a 
mere believe/deny dichotomy.

Despite some common points, Osojnik and Novak show two distinct 
ways – two formulas – in which the Covid crisis has been (may be) 
treated in contemporary Slovenian poetry and in the current Slovenian 
political situation. In the scarce production on the subject of Covid, 
another poet has to be mentioned. A few weeks ago Aleš Mustar issued 
his third poetry collection, K(o)ronika (Annals of Corona). As the title 
suggests, it thematises the Covid crisis. Mustar’s poetry is also hard to 
define within the believe/deny dichotomy, not so much because he would 
be transcending it, but because he is softly oscillating between the two 
oppositions. Nevertheless, many of the common points encountered in 
the poetry by Novak and Osojnik are also present in Mustar’s poetry. The 
critique of the structures of power is not present only in the critique of the 
government measures. In fact, in the critique of the government measures, 
despite the (self-)ironic tone, one can sometimes trace the resound of the 
kind of simplified critique found on the social networks, e.g. in the poem 
ironically describing the trees which would – if given the opportunity to 
speak – make an appeal to the Constitutional Court »to make a verdict / 
on the police curfew« (Mustar 2021: 11). But Mustar’s critique is broader, 
firstly, when it targets the control over our privacy (Mustar 2021: 33), and 
secondly, when it is also aimed at the structures in power in the city of 
Ljubljana where during the Covid crisis Janša’s opponent, mayor Zoran 
Jankovič, ordered the dismantling of the alternative culture centre Rog 
(Mustar 2021: 10). On the other hand, Mustar comes close to the formula 
adopted by Novak. One of the most moving poems in the book links 
humanism with nursing homes, albeit the topos of the situation here is 
North Macedonia where one of the speaker’s relatives is dying isolated in 
a nursing home (Mustar 2021: 54).



37

To conclude, we have seen that even in the poetry of Mustar, elements 
from both formulas were adopted with the common ground of government 
critique. Thus we can argue that in all the cases we have analysed, poetry 
adopts the counter-discourse to the official governmental discourse of 
handling the Covid crisis. The poetic discourse – as one can expect – does 
not always show easy solutions as it puts the Covid crisis into a broader 
context and brings up oppositions between the global structures of power 
and primary humanism in regard to the value of (human) life.

Works cited:

Eržen 2021: Eržen, Barbara: Generalni direktor razrešil direktico RTV Slovenija. Delo 
[newspaper, e-version]. Ljubljana. Accessed 10. November 2021; available from https://
www.delo.si/novice/slovenija/generalni-direktor-razresil-direktorico-tv-slovenija/; 
Internet.
Flisar 2021: Flisar, Nino (editor). Podarjamo vam pesem. Maribor: Pivec. 2021.
Hancock 2021: Hancock, Ana. Iztok Osojnik: Poskus državnega udara pod pretvezo 

epidemije. Accessed 24. October 2021; available from: https://ars.rtvslo.si/2021/01/
iztok-osojnik-poskus-drzavnega-udara-pod-pretvezo-epidemije/; Internet.
Mustar 2021: Mustar, Aleš. K(o)ronika. Ljubljana: Hiša poezije. 2021.
Novak 2021a: Novak, Boris. 4097. Accessed 24. October 2021; available from: https://

www.ff.uni-lj.si/sites/default/files/documents/Plakat%202.pdf; Internet.
Novak 2021a: Novak, Boris. Koliko je vredno človeško življenje? 2021b: Novak, Boris. 

Accessed 24. October 2021; available from: https://www.ff.uni-lj.si/sites/default/files/
documents/Plakat%201.pdf; Internet.
Of BBC 2020: Slovenia cyclists hold anti-government protest. Accessed 24. October 

2021; available from: https://www.bbc.com/news/world-europe-52597748/; Internet.
Of Council of Europe … 2021: Council of Europe for Human Rights. Memorandum: 

Freedom of Expression and Media Freedom in Slovenia. https://www.coe.int/en/web/
commissioner/-/slovenian-authorities-should-halt-the-deterioration-of-freedom-of-
expression-and-media-freedom
Of Deutsche Welle 2021: Deutsche Welle. Slovenia’s STA — a symbol of resistance 

within the country. Accessed 24. October 2021; available from: https://www.dw.com/
en/slovenias-sta-a-symbol-of-resistance-within-the-country/a-57757060; Internet.



38

Of Public Media … 2021: Public Media Alliance Slovenia. RTV SLO Director of 
TV fired. Accessed 24. October 2021; available from: https://www.publicmediaalliance.
org/slovenia-rtv-slo-director-fired/; Internet.

Of RS Ministry … 2021: RS Ministry of the Interior, Police. Tatjana Bobnar leaves 
office to be succeeded by Acting Director General of the Police Anton Travner. 
Accessed 24. October 2021; available from: https://www.policija.si/eng/newsroom/
news-archive/103272-tatjana-bobnar-leaves-office-to-be-succeeded-by-acting-
director-general-of-the-police-anton-travner; Internet.

Of Nacional 2021: Nacional. During the coronavirus pandemic Janša’s Slovenia is 
turning into a military state overnight. Accessed 24. October 2021; available from: 
https://www.nacional.hr/during-the-coronavirus-pandemic-jansas-slovenia-is-
turning-into-a-military-state-overnight/; Internet.

Of RTV Slovenija 2021: Nova zamenjava v ključnih državnih organih: razrešen 
direktor NPU-ja. Accessed 24. October 2021; available from: https://www.rtvslo.
si/slovenija/nova-zamenjava-v-kljucnih-drzavnih-organih-razresen-direktor-npu-
ja/522893/; Internet.

Of STA 2020: STA. Biography: Janez Janša – Independence Hero, Former Prisoner, 
Veteran Politician, Now Slovenia’s PM for 3rd Time. Accessed 24. October 2021; 
available from: https://www.total-slovenia-news.com/politics/5763-biography-janez-
jansa-independence-hero-former-prisoner-veteran-politician-now-slovenia-s-pm-for-
3rd-time; Internet.

Of Today in 24 2021: Today in 24. News chief’s resignation deepens political crisis 
in Slovenia. Accessed 24. October 2021; available from: https://today.in-24.com/
News/467431.html; Internet.
Osojnik 2020: Osojnik, Iztok. Poskus državnega udara pod pretvezo epidemije 

(tretjič). Ljubljana: Hiša poezije, 2020.
Potocco 2021: Potocco, Marcello. Poročilo za outlawja, hora in druge, za otroka 

[e-zine]. Accessed 30. September 2021; available from https://www.ludliteratura.si/
branje/poezija/porocilo-za-outlawja-hora-in-druge-za-otroka/; Internet.

Rogal 2021: Rogal, Andreas. Slovenian PM’s ‘tasteless’ twitter spat with MEPs 
roundly condemned by EU policymakers. Accessed 24. October 2021; available from: 
https://www.theparliamentmagazine.eu/news/article/slovenian-pms-tasteless-twitter-
spat-with-meps-roundly-condemned-by-eu-policymakers/; Internet.

Rus 2021: Rus, Urška. Omejevanje protestov: Ko vlade ne ustavi več niti ustavno 
sodišče. Accessed 24. October 2021; available from: https://www.dnevnik.
si/1042954005/; Internet.



39

Scerri & Grech 2020: Scerri, Mariella & Grech, Victor. Representations of the 1918 
Pandemic in poetry. Research and Humanities in Medical Education. 7. 2020.

Vladisavljevič 2021: Vladisavljevič, Anja. Sacked Slovenian Whistleblower Wants 
to Help Others Speak Out. Accessed 24. October 2021; available from: https://
balkaninsight.com/2021/04/06/sacked-slovenian-whistleblower-wants-to-help-
others-speak-out/; Internet.

Zabukovec 2020a: Zabukovec, Urša. Španska kuga [e-zine]. Accessed 30. September 
2021; available from https://www.ludliteratura.si/esej-kolumna/spanska-kuga/; 
Internet.
Zabukovec 2020b: Zabukovec, Urša. Plevel, pepel in kače [e-zine]. Accessed 30. 

September 2021; available from https://www.ludliteratura.si/esej-kolumna/plevel-
pepel-in-kace/; Internet.

Zupan 2021: Zupan, Urša. Navodila Janše in Hojsa ustvarjajo konflikte in nevarne 
situacije. Accessed 24. October 2021; available from: https://www.24ur.com/novice/
slovenija/oskodovanci-policijske-represije-bodo-vlozili-pritozbo-in-kazensko-ovadbo.
html/; Internet.

 
Hayate Sotome
Japan, Kyoto
Kyoto University

Road and Contact: 
19th Century Prose and Pandemics

Summary

In 1829, A. Pushkin traveled around the South Caucasus and wrote “A 
Journey to Erzurum”(1836). Two years after Pushkin’s journey, Georgian 
Romanticist poet G. Orbeliani detailed his travel to Russia in “My travel 
from Tbilisi to Peterburg” (1831–1839). The poets traveled through the 
road, had physical as well as cultural “contact” on the road as Platt and 
Bakhtin note, and depicted their own experiences in their travelogues in-
cluding the plague epidemic in the region. Because the Russian empire 



40

connected the occupied territories with roads, the function of road, where 
“contact” occurred, is significant to discussions of 19th-century Georgian 
and other literature(s).

Key word: Road, Contact, Bakhtin, Pushkin, Gr. Orbeliani, I. 
Chavchavadze. 

ჰაიატე სოტომე
იაპონია, კიოტო
კიოტოს უნივერსიტეტი

გზა და კონტაქტი: მე-19 საუკუნის პროზა და პანდემია

კოვიდ-პანდემიამ 2020 წლის გაზაფხულზე იფეთქა, დღეს-
დღეობით ჩვენ   ისევ   პანდემიის   პირობებში   ვცხოვრობთ და ამ 
ეტაპზე ვერ ვიტყვით, როგორ დამთავრდება ეს საყოველთაო გან-
საცდელი, ამაზე მსჯელობაც კი ნაადრევი ჩანს. თუმცაღა, შეგ-
ვიძლია გადავხედოთ, როგორ აღიქვამდნენ მწერლები პანდემი-
ებს, რომლებიც კაცობრიობამ რანდენიმეჯერ განიცადა. ამჯერად, 
ყურადღება მივაქციოთ მე-19 საუკუნის პირველ ნახევარში მომ-
ხდარ პანდემიას, რომელიც, რასაკვირველია, ქართველმა (და არა-
ქართველმა) მწერლებმაც თავიანთ შემოქმედებაში აღწერეს.

1829  წელს   ალექსანდრე   პუშკინმა   ამიერკავკასიაში   იმოგზა-
ურა და მოგვიანებით დაწერა დღიური „მოგზაურობა ერზრუმში“ 
(1836). როგორც სათაური მიგვითითებს, ის რუსეთიდან წამოვიდა, 
ამიერკავკასია გამოიარა და საბოლოოდ მიიღწია ერზრუმს, სადაც 
რუსეთ-ოსმალეთის ომის ფრონტი იყო. თუმცა, ჭირის საშიშრო-
ების გამო პუშკინმა ერზრუმი მალე დატოვა და უკან, რუსეთისკენ 
გაემგზავრა. პუშკინი ჭირზე შემდეგნაირად წერს:

Возвращаясь во дворец, узнал я от Коновницына, стоявшего в 
карауле, что в Арзруме открылась чума. Мне тотчас представились 
ужасы карантина, и я в тот же день решился оставить армию. […]

Любопытство, однако ж, превозмогло; на другой день я отправился 
с лекарем в лагерь, где находились зачумленные. Я не сошел с лошади 
и взял предосторожность стать по ветру. Из палатки вывели нам 



41

больного; он был чрезвычайно бледен и шатался как пьяный. Другой 
больной лежал без памяти. Осмотрев чумного и обещав несчастному 
скорое выздоровление, я обратил внимание на двух турков, которые 
выводили его под руки, раздевали, щупали, как будто чума была не 
что иное, как насморк. Признаюсь, я устыдился моей европейской 
робости в присутствии такого равнодушия и поскорее возвратился в 
город (პუშკინი 1978: 474-475).

როცა სასახლეში ვბრუნდებოდი, კონოვნიცინისგან, რომელიც 
ყარაულზე დგებოდა, გავიგე, რომ ერზრუმში ჭირი გავრცელდა. 
მაშინვე კარანტინის საშინელება წარმოვიდგინე და იმდღესვე 
გადავწყვიტე, ჯარი დამეტოვებინა […].

თუმცა, ცნობისმოყვარეობამ გაიმარჯვა; მეორე დღეს ექიმთან 
ერთად ბანაკისკენ გავემართე, სადაც ჭირით დაავადებულები 
იმყოფებოდნენ. ცხენიდან არ ჩავედი. სიფრთხილე გამოვიჩინე 
და ქარის მიმართულებით დავდექი. კარავიდან ავადმყოფი გამო-
გვიყვანეს; ძალიან ფერმკრთალი იყო და მთვრალივით ირყეოდა. 
მეორე ავადმყოფი უგონოდ იწვა. უბედურ ჭირიანს დათვალიერე-
ბის შემდეგ მალე გამოჯანმრთელობას დავპირდი და მერე ყუ-
რადღება მივაქციე იმ ორ თურქს, რომლებმაც ეს კაცი ხელით 
მოიყვანეს, გახადეს და ისე გასინჯეს, თითქოს ჭირი სურდო ყო-
ფილიყო. ვაღიარებ, შემრცხვა ჩემი ევროპული გაუბედაობის გამო 
და მალევე ქალაქში დავბრუნდი.

პუშკინის მოგზაურობიდან ორი წლის შემდეგ, გრ. ორბელიან-
მა რუსეთში მგზავრობის დეტალები თავის დღიურში – „მგზავრო-
ბა ჩემი ტფილისიდან პეტერბურღამდის“ (1831-1839) – აღწერა. 
ეკატერინოგრადში ჩასვლისას ორბელიანი წერს:

24-სა. – გამოვლეთ 12-ი ვერსი და მოვედით ეკატერინოღრადს 
კარახტინში. კარებში მოგვეგება ერთი ბებერი წითელცხვირა სალ-
დათი რკინის მაშით, რომლითაცა გვართმევდა ბილეთებს საქარ-
თველოდამ მოსულთა და არ გვეკარებოდა, რათა არა შეგვეხეს, 
ეშინოდა ჩვენგან, რადგანაც ვეგონეთ ხოლერიანნი და ჭირიანნი. 
– მაშაში ვეღარ დაეტოვა მრავალი ბილეთები, რომლისაცა ნახევა-
რი გასცვინდა მიწაზე, – წითელცხვირამ აკრიფა მიწიდამ შიშვე-
ლის ხელით ბილეთები და ისევ მაშაშივე ჩააწყო და მით დაიცვა 



42

და დაამტკიცა კანონი და რჯული კარახტინისა. ბევრი ვიცინეთ 
ამგვარს მის სიფრთხილეზე (ორბელიანი 2013: 110).

რთული გასაგები არაა, რომ ორბელიანის დღიურში მოთხრო-
ბილი რუსი „სალდათის“ საქციელი პუშკინის ზემოხსენებულ აღ-
წერას ეხმიანება; პუშკინი დღიურში წერს, რომ ჭირის ეშინოდა და 
ავადმყოფისგან შორს იდგა, რათა „კონტაქტი“ არ ჰქონოდა. თუმ-
ცა, როდესაც გაიგო, რომ თურქებს ჭირის არ ეშინოდათ, საკუთარ 
სიფრთხილეს „ევროპული გაუბედაობა“ უწოდა. რასაკვირველია, 
ამ ევროპული გაუბედაობის საპირისპიროდ დასახულია აზი-
ური „უყურადღებობა“, რომელიც პუშკინის დღიურში ევროპულ 
გაუბედაობასთან შედარებით დადებითადაა შეფასებული. თუმცა, 
მეორე  მხრივ,  შესაძლოა  იმ  ფაქტსაც  დაუკავშირდეს, რომ სწო-
რედ  ამ  უყურადღებობის  გამო  აზიაში  ავადმყოფობაა  გავრცელე-
ბული და ეს უარყოფითი განწყობა, დღევანდელი სიტყვით, ორი-
ენტალიზმად შეიძლება აღვიქვათ. ჩვენ ვხედავთ, რომ ორბელი-
ანის დღიურში ეს უარყოფითი მხარე კარგადაა გამოხატული: ერ-
თი მხრივ, ორბელიანი რუსი სალდათის გაუბედაობას დასცინის 
(„ბევრი ვიცინეთ ამგვარს მის სიფრთხილეზე“); მეორე მხრივ კი, 
რუსი სალდათის ერთგვარი დისკრიმინაციული მიდგომაა გამ-
ჟღავნებული („ეშინოდა ჩვენგან, რადგანაც ვეგონეთ ხოლერიანნი 
და ჭირიანნი“). ყოველ შემთხვევაში, ამ ორი ნაწარმოების მიხედ-
ვით, ამიერკავკასიაში ჭირის გავრცელების თაობაზე სხვადასხვა 
მიდგომა ჩანს სქემებში – „რუსეთი/საქართველო“ ანდა „ევროპა/
აზია“. ამ ორ სუბიექტს შორის ხდება „კონტაქტი“, რის გამოც ავად-
მყოფობა ვრცელდება.

რასაკვირველია, „კონტაქტი“ მხოლოდ ფიზიკურ შეხებას არ ნიშ-
ნავს. ადამიანთა კონტაქტს, რა თქმა უნდა, მოჰყვება კულტურული 
კონტაქტიც. ამ თემას სხვადასხვა მკვლევარი აშუქებს. მაგალი-
თად, ლიტერატურათმცოდნე პლატი (იმპერიალისტურ პირობებ-
ში აღწერილ სამგზავრო ჟანრის სხვადასხვა ლიტერატურაზე 
მსჯელობისას) იმ ადგილს, სადაც რომელიმე კულტურა (და მისი 
მატარებელი მოგზაური) მეორე კულტურას ეხება, უწოდებს „სა-
კონტაქტო ზონას“, „რომელსაც მე ვიყენებ, რათა იმპერიული შეხ-
ვედრის სივრცე აღვწერო; სივრცე, სადაც გეოგრაფიულად და 
ისტორიულად განცალკევებული ადამიანები ერთმანეთთან კონ-



43

ტაქტში შედიან და ურთიერთობებს აყალიბებენ, რომლებიც ჩვე-
ულებრივ მოიცავს იძულებით პირობებს, რადიკალურ უთანას-
წორობასა და ძნელად დასამშვიდებელ კონფლიქტებსაც“ (პლატი 
2008: 8).

 მკვლევარმა ტერმინი „საკონტაქტო ზონა“ იმ ენათმეცნიერული 
ცოდნის გათვალისწინებით შეარჩია, რომ იმპერიულ ან კოლონი-
ურ პირობებში ჰიბრიდული ლინგვისტური მოვლენები არსებობს 
(მაგალითად, კრეოლური ენა). მკვლევარ უსენის აზრით, ერთ-
გვარი  ჰიბრიდული  იმპერიული  შეხვედრის  მაგალითად  შეგვიძ-
ლია კიდევ აღვიქვათ პუშკინის დღიურის ის ეპიზოდი, რომელ-
შიც პუშკინის შეკითხვაზე ერთმა ქართველმა სწორი პასუხის –
გრიბოედოვის – ნაცვლად, რუსულად „გრიბოედა“ („Грибоеда“) 
უპასუხა (უსენი 2020: 104-105). ყოველ შემთხვევაში, დღიურებში 
ორივე მგზავრს – პუშკინს, რომელმაც ერზრუმში (იმპერიის ცენ-
ტრიდან პერიფერიაში) იმგზავრა და ორბელიანს, რომელიც – პი-
რიქით, პერიფერიიდან იმპერიის ცენტრში ჩავიდა – ჰქონდათ 
ადგილობრივ მოსახლეობათან ან რუს სოლდათთან ფიზიკური 
ურთიერთობა, რომელსაც პანდემიის გამო ტექსტში ცხადად და 
ხაზგასმით აღწერეს. ამავდროულად, ასეთი შეხებების აღწერა 
აგვიხსნის კონტაქტის, როგორც „იმპერიული შეხვედრების“ რა-
ობასაც. ის მდგომარეობები, რომლებიც ორმა მოგზაურმა საკუ-
თარი სივრციდან, თავის დროს, საკუთარი პოზიციიდან დაინახა 
და აღწერა, საერთო ჯამში, შეიძლება კავკასიაში ერთ საკონტაქტო 
ზონად მივიჩნიოთ.

მ. ბახტინი ნაშრომში „დროისა და ქრონოტოპოსის ფორმები 
რომანში“ წერს, რომ რომანში „გზა“ წარმოდგენილია, როგორც 
საკონტაქტო ზონა:

რომანში შეხვედრა ჩვეულებრივად „გზაში“ ხდება. „გზა“ – შემ-
თხვევითი შეხვედრების უპირატესი ადგილია. გზაზე („შარა-
გზაზე“) დროისა და სივრცის ერთ წერტილში განსაკუთრებით 
მრავალფეროვანი ადამიანების – ყველა ფენის, სტატუსის, სარ-
წმუნოების, ეროვნებისა და ასაკის წარმომადგენელთა დრო-სივ-
რცული   გზები   იკვეთება.  აქ   შემთხვევით   შეიძლება    შეხვდნენ 
ისინი, ვინც ჩვეულებრივ სოციალური იერარქიითა და სივრცი-
თი მანძილით განცალკევებული არიან. აქ შეიძლება ნებისმიერი 



44

კონტრასტი შედგეს, სხვადასხვა ბედი დაეჯახოს ერთმანეთს და 
გადაენასკვოს (ბახტინი 2012: 490). 

ბახტინი  მიგვითითებს:  რადგან  „გზაში“  სხვადასხვა  სოციალუ-
რი ფენის ან ეროვნების ადამიანები ერთმანეთს შემთხვევით 
ხვდებიან,  მე-19  საუკუნის  (და   მანამდელ)   რომანში   სხვადასხვა
მოვლენები სწორედ „გზაში“ ვითარდება. აქ კიდევ მნიშვნელო-
ვანია, რომ რუსეთის იმპერიას კოლონიად არ ჰქონდა შორეული 
ტერიტორიები (როგორც, მაგალითად, ბრიტანეთსა და საფრან-
გეთს), არამედ თავისი მეზობელი ტერიტორიები – მკვლევარი 
ეტკინდის სიტყვით, „შინაგანი კოლონიზაცია“ (“Internal colo-
nization”) (ეტკინდი 2011). ამიტომ აქ გზა იმპერიის ცენტრსა და 
კოლონიას აკავშირებს და მასში „სოციალური ეგზოტიკა“ უფროა 
წარმოჩენილი, ვიდრე ბუნებრივი ან ეთნოგრაფიული. ბახტინის 
აზრის გათვალისწინებით, შეიძლება ითქვას, რომ ის, რაც რადიშ-
ჩევიდან ნეკრასოვამდე რუსულ (და არარუსულ) რომანშია გამო-
ხატული, არის რუსეთის იმპერიის ფარგლებში არსებული სოცი-
ალური განცალკევებულობა-გათიშულობა, რაც „სხვების“ შესახებ 
მრავალფენოვან წარმდგენას ქმნის.

რასაკვირველია, ბახტინის ეს მოსაზრება მიესადაგება ქართულ 
ლიტერატურასაც. ორბელიანის ზემოხსენებული მაგალითის გარ-
და, გვახსენდება ილია ჭავჭავაძის „მგზავრის წერილებიც“. ნაწარ-
მოებაში ქართველი ნარატორი „მე“ (ანუ, ილია) გზაში ხვდება რუს 
მეეტლესა და რუს ოფიცერს, და ასევე ფრანგს. ეს, რასაკვირველია, 
სხვა ეროვნების ადამიანებთან შემთხვევითი შეხვედრებია. ამაზე 
მეტად საინტერესოა ლელთ ღუნიასთან შეხვედრა; მთხრობელი 
ილია რუსეთში განათლებამიღებული ინტელიგენტია, ხოლო 
ლელთ ღუნია – ადგილობრივი ღარიბი გლეხი, რომელიც თავის 
სიღატაკეზე ჰყვება. ილიას კი ქართველი ხალხის ასეთი უბედური 
ცხოვრების შესახებ საერთოდ არაფერი სცოდნია. ამას შემდეგი 
წინადადებებიდან შევიტყობთ:

– კაი ადგილია ეს თქვენი ადგილი.
– არაა გონჯაი: ჩვენს ბეჩაობას შეჰფერობს.
– ამისთანა წყალი, ამისთანა ჰაერი სწორედ ბედნიერებაა.
– ჰმ! – ჩაიცინა მოხევემ.
– რას იცინი?



45

– საცინალს ვიცინი. ცარიალ სტვამაქი მაგნით ვერ გაძღების 
(ჭავჭავაძე 1937: 258).

ამგვარად, ლელთ ღუნია ილიას გულუბრყვილო მოსაზრებაზე 
იცინის. საუბარში ჩანს საქართველოს რეგიონების განცალკევე-
ბულობაც. ასეთი მაგალითები მჭევრ-მეტყველებს, რომ ილიასა 
და ლელთ ღუნიას შორის არსებობს სოციალური, რეგიონული, 
სტატუსის, ასაკობრივი განსხვავება. ანთროპოლოგი პოლ მანინ-
გი ფიქრობს, რომ ტექსტში გამოხატული ილიასა და ღუნიას შო-
რის ასეთი განსხვავებები საბოლოოდ საერთო „ქართველობაში“ 
შეირწყმის:

კავკასიასა და საქართველოს შორის პარალელურად მემკვიდ-
რეობითი გეოპოეტიკური დაპირისპირება ამოიშლება, როცა მთი-
ელი ლელთ ღუნია და ბარში მცხოვრები ჭავჭავაძე აღმოაჩენენ სა-
ერთო მნიშვნელოვან ქართველობას, რომელიც ჩაცმულობისა და 
დიალექტის განსხვავებებათა მიღმა დგას (მანინგი 2012: 46).

კიდევ საყურადღებოა, რომ აქამდე მოყვანილი მაგალითები 
გულისხმობს მგზავრობას ერთი ადგილიდან მეორეზე (იმპერი-
ის ცენტრიდან – პერიფერიაში/ პერიფერიიდან – ცენტრში). თუ 
ასეთი მგზავრობა იმპერიალიზმზე დაფუძნებული მოდერნული 
ნარატივია (მაგ. უცნობ ადგილებში თავგადასავალი ან ამ ადგი-
ლების დაპყრობა), პოსტმოდერნულ ნარატივში მგზავრობა უკვე 
გაბნეულია. მაგალითად აკა მორჩილაძის „მოგზაურობა ყარაბაღ-
ში“ მოვიშველიოთ; რომანში ყარაბაღი არაა მთავარი პერსონაჟის 
მოგზაურობის დანიშნულების ადგილი. ეს ის ადგილია, სადაც 
შემთხვევით თავი აღმოაჩინა. ყარაბაღში ყოფნისას თბილისში 
დაბრუნება პერიოდულად იქცევა მის მიზნად, თუმცა იმის შემ-
დეგ, რაც თბილისში დაბრუნდა და ეს მიზანი განხორციელდა, 
მაინც უკმაყოფილო დარჩა. აქ არ არის ერთი ადგილიდან მეორე-
ზე ცალმხრივი მოძრაობა, გზა გაბნეულია, აქ გზიდან გადახვევაა 
(მორჩილაძე 2004).

ხალხთა მიმოსვლა თანდათან ვითარდებოდა და მე-19 საუკუ-
ნის რომანში დახატული სახმელეთო „გზის“ ნაცვლად მოგვიანე-
ბით ხშირად საჰაერო „გზა“ ჩნდება. დიდი ხანია, თვითმფრინავით 
მგზავრობა ჩვეულებრივი ადამიანისთვისაც ხელმისაწვდომია, რა-
მაც კოვიდ-19 უსწრაფესად გაავრცელა მთელ მსოფლიოში. თუმცა, 



46

ვიმეორებთ, რუსეთის იმპერიას არ ჰქონდა ზღვის იქით კოლონი-
ები, არამედ მეზობელი ერები დაიპყრო. და შემდეგ იმპერიის 
ცენტრი და პერიფერია სწორედ „გზის“ საშუალებით დააკავშირა. 
როდესაც მიმოვიხილავთ მე-19 საუკუნის ქართული და იმ ერების 
ლიტერატურას, რომლებიც რუსეთის იმპერიის ფარგლებში იყვ-
ნენ, ამგვარი მოსაზრებების გათვალისწინებით ცხადად ვხედავთ, 
რომ „გზის“ მნიშვნელობა ძალიან ფართო და დიდია – არა მხო-
ლოდ პანდემიის კონტექსტში.

დამოწმებანი:

ბახტინი 2012: Бахтин, М.М. Собрание Сочнений, Т.3. М. 2012.
ჭავჭავაძე 1937: ჭავჭავაძე, ი. თხზულებანი სრული კრებული ხუთ ტომად. 

ტ.1. თბილისი: სახელმწიფო გამომცემლობა, 1937.
ეტკინდი 2011: Etkind, Al. Internal Colonization: Russia’s Imperial Experience. 

Cambridge: Polity Press, 2011.
მანინგი 2012: Manning, P. Stranger in a Strange Land: Occidentalist Publics and 

Orientalist Geographies in Nineteen-Century Imaginaries. Boston: Academic Studies 
Press, 2012.
მორჩილაძე 2004: მორჩილაძე, ა. მოგზაურობა ყარაბაღში, თბილისი: ბაკურ 

სულაკაურის გამომცემლობა, 2004.
ორბელიანი 2013: ორბელიანი, გრ. ერთტომეული, თბილისი: გამომცემლობა 

„პალიტრა L“, 2013.
პლატი 2008: Platt, M. L. Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation, 2nd 

Ed., NY and London: Routledge, 2008.
პუშკინი 1978: Пушкин, А.С. Полное собрание сочинений в десяти томах. Т. 6. 

Л.: 1978).
უსენი 2020: Ussen, B. “Writing Russia, Building Empire: Pushkin’s Journey to Er-

zurum,” Renyxa, 10(1), 2020, pp. 94–112.

 



47

Merab Ghaghanidze
Tbilisi, Georgia
University of Georgia

„The Machine Stops“ by Edward Morgan Forster: 
The Dystopian World of Total Isolation 

Summary

„The Machine Stops“, a dystopian short story by Edward Morgan For-
ster, describes a picture of the future when the people are not allowed to 
appear on the surface of the Earth and are forced to spend their lives in 
the isolated rooms under the ground where they are provided with food, 
light and distant connection. 

The writer made the pandemic and the situation following it a meta-
phor, which turned out to be a very impressive foretelling, particularly in 
terms of the present-day experience. 

Key words: dystopy, isolation.

მერაბ ღაღანიძე
საქართველოს უნივერსიტეტი 
თბილისი, საქართველო

ედვარდ მორგან ფორსტერის „მანქანა ჩერდება“:
საყოველთაო იზოლაციის დისტოპიური სამყარო

ბრიტანელი  მწერლის, ედვარდ  მორგან  ფორსტერის (E. M. For-
ster, 1879-1970), დისტოპიური მოთხრობა „მანქანა ჩერდება“ („The 
Machine  Stops“, 1909),  რომელიც  პროზაიკოსის,  –  თუმცა  იმჟამად 
ჯერ კიდევ ახალგაზრდა პროზაიკოსის, – სამწერლო ნაყოფიერე-
ბისა და შემოქმედებითი აღმავლობის ხანაშია დაწერილი, აღ-
წერს მომავლის სურათს, როცა დედამიწაზე ყოფნა ადამიანის 
სიცოცხლისათვის სახიფათოდ იქნა მიჩნეული, რის გამოც მსოფ-
ლიოს მთელ მოსახლეობას აეკრძალა ხმელეთის ზედაპირზე 



48

ამოსვლა; უკვე რამდენიმე თაობის განმავლობაში ადამიანები 
თავიანთ ცხოვრებას ატარებენ მიწისქვეშეთში, – ცალკეულ, დახ-
შულ, ექვსკუთხედ ოთახებში, – სადაც ყველა იქ მცხოვრები უზ-
რუნველყოფილია საკვებით, ტანსაცმლითა თუ სინათლით და, 
ასევე, შორეული ტექნიკური კავშირით სხვა ადამიანებთან (მათ 
შორის,  საკუთარი  ოჯახის  წევრებთან),  ხოლო  ამ  კავშირის  მეშვე-
ობით ისინი, სურვილის შემთხვევისას, მარაგდებიან ინტელექ-
ტუალური ან ესთეტიკური საზრდოთიც.

ნაწარმოები, ერთი მხრივ, ატარებს პარაბოლურ შინაარსს: აჩ-
ვენებს, ზოგადად, ადამიანის მდგომარეობასაც არათავისუფალ გა-
რემოში და ზოგიერთი ცალკეული ადამიანის პირად სწრაფვასაც 
თუ უნარსაც, დააღწიოს თავი ამ გარემოს; ხოლო, მეორე მხრივ, 
მოთხრობა ასახავს მწერლისეულ მცდელობას, განჭვრეტილი იქ-
ნეს ცივილიზაციის სამომავლო ტექნოლოგიური თუ პოლიტიკუ-
რი სახე: ტექსტში, რომელიც მეოცე საუკუნის პირველ წლებშია 
შექმნილი, ნაწინასწარმეტყველებია ტელევიზიაც, მობილური ტე-
ლეფონიც, ინტერნეტიც, სკაიპიც, სოციალური ქსელებიც, დის-
ტანციური შეხვედრებიცა და ლექცია-კონფერენციებიც, მაგრამ, 
ასევე, ნაჩვენებია ვითარება, როცა საერთოდ დამკვიდრებულ 
თვალსაზრისს, რომ დედამიწაზე ცხოვრება მომაკვდინებელი 
გამხდარა, პრაქტიკულ შედეგად მოჰყოლია პლანეტის მმართ-
ველთა მიერ ადამიანების უსაფრთხოების უზრუნველსაყოფად 
სამუდამოდ   დაწესებული   საყოველთაო   კარანტინი. ადამიანის 
სიცოცხლის გადარჩენის ერთადერთ საშუალებად მიჩნეულია 
მკაცრი იზოლაცია, რის გამოც არა მარტო სრულიად შეზღუდუ-
ლია, არამედ, ფაქტობრივად, გაუქმებულია პირადი ადამიანური 
ურთიერთობანი. 

ფორსტერმა ცხადად და შთამბეჭდავად დახატა ის ერთიანად 
მართული   გარემო,   რომელიც   უჩინარმა   მთავრობამ,   სახელდე-
ბულმა ცენტრალურ კომიტეტად, ავტორიტარულად დაუწესა დე-
დამიწის  შიგნით  –  და  არა  მის ზედაპირზე – მცხოვრებ მოსახლე-
ობას. თუმცა საქმე ისაა, რომ, საყოველთაოდ, შეუეჭვებლად და-
ნერგილი აზრის მიუხედავად, დანამდვილებით არავინ იცის, 
მართლა რა ხდება ზემოთ, სუფთა ჰაერზე, თავისუფალ სივრცე-
ში, რომელიც ხელისუფლებამ გამოაცხადა ბიოლოგიურად საშიშ 



49

ადგილად: მიწისქვეშეთში მყოფ ადამიანებს მყარად აქვთ ჩაგო-
ნებული, რომ ქვესკნელიდან ამოსვლისას მათი სიცოცხლე უთუ-
ოდ დაიღუპება. ეჭვი იმის გამო, თუ რამდენად სწორია ამგვარი 
თვალსაზრისი, როგორც ჩანს, ცოტა ვინმეს თუ უჩნდება, ხოლო 
თუკი ვინმეს დაებადება, – ზოგიერთ, იშვიათ დაუმორჩილებელ 
მოქალაქეს, – მათთვის ყველაზე შემზარავ სასჯელად გამოცხადე-
ბულია  გამოძევება  მათი  სამუდამო  სამყოფლიდან, ანუ  გასტუმ-
რება ხელისუფლების მიერ მიჩენილი ექვსწახნაგოვანი საცხოვ-
რებლიდან ზემოთ, ცის ქვეშ, ხმელეთზე. 

მწერალი ხედავს და ასახავს მომავლის სურათს, როცა ტექ-
ნოლოგიურმა განვითარებამ შესაძლებლობა მისცა მმართველ 
ძალას, დაკმაყოფილებულიყო ადამიანების ფიზიკური მოთხოვ-
ნილებანი   და    უზრუნველყოფილიყო   მათი   ფიზიკური   უსაფრ-
თხოება, რაც, ფაქტობრივად, განხორციელდა მოქალაქეთა ყოველ-
დღიური ცხოვრების მთლიანად შემოწმებისა და დამორჩილების 
ფასად. 

ცხადია, რომ ფორსტერი, მის თანამედროვეთაგან განსხვავე-
ბით, მოდერნიზმის ხანაში დამკვიდრებული შეხედულების საპი-
რისპიროდ, ღრმა ეჭვით უყურებს ტექნოლოგიურ შესაძლებლო-
ბათა ზრდას და არ მიიჩნევს მას უებარ საშუალებად ადამიანთა 
ცხოვრებისა თუ თანაცხოვრების გასაუმჯობესებლად. ის, რაც 
ნაწარმოებიდან გამოვლინდება, აჩვენებს, რომ სამეცნიერო-ტექ-
ნოლოგიურმა წინსვლამ ხელი კი არ შეუწყო ადამიანების უფრო 
მეტ თავისუფლებას, მათს მეტ განვითარებასა და სულიერ-ინტე-
ლექტუალურ ზრდას, არამედ მოიტანა დამორჩილება, შეზღუდუ-
ლობა და სიმარტოვე.

მოთხრობაში „მანქანა ჩერდება“ აღწერილია დედამიწის შიგ-
ნით განსახლებული მარტოხელა ადამიანების ცხოვრება, რომელიც 
ერთსახოვნად მიედინება; თითოეული მათგანის ყოველდღიურო-
ბა   დიდად   არაფრით  განირჩევა  ერთმანეთისაგან  და   საცხოვრე-
ბელი პირობებიც ყველას ერთნაირი აქვს, მაგრამ კანონზომიერია, 
რომ იქ, სადაც ყველა უზრუნველყოფილია თანაბარი უფლებები-
თაც და თანაბარი მოვალეობებითაც, აუცილებლად უგულებელ-
ყოფილი უნდა იყოს განსაკუთრებული სახასიათო თვისებები, 
– ის, რითაც ერთი ადამიანი განსხვავდება მეორისაგან. შედეგად, 



50

ნებისმიერ სხვადასხვაგვარ გამოვლინებათა შესაძლებლობას სრუ-
ლიად დაუკარგავს რამე მნიშვნელობა, რაკი, სახელმწიფოებრივ-
საზოგადო მიდგომით, „ყურადღება აღარ ექცევა გამოხატულების 
ელფერს“. საქმე ისაა, რომ სწორედ ეს გამორჩეული გამოხატუ-
ლება მკაფიოდ ასახავს ადამიანის შინაარსს, მის ბირთვს, მის პი-
როვნებას, რომელიც ამგვარი მმართველობის პირობებში სრული-
ად გაუქმებულია: პიროვნების სრული უგულებელყოფის ფასად, 
ღირებული ხდება კოლექტივი, ერთიანობა, ხალხი.  ასეთი  დამოკი-
დებულება კი გამოვლინდება იმით, რომ საყოველთაოდ აღი-
არებული და დამკვიდრებულია მხოლოდ „ზოგადი იდეა ხალხის 
შესახებ, – იდეა, რომელიც სავსებით საკმარისია ყოველგვარი 
პრაქტიკული მიზნისათვის“. ბუნებრივია, ყველა ის სახელმწი-
ფოებრივი   წყობილება,   რომელიც  არაფრად  მიიჩნევს   ცალკეული
ადამიანის ღირებულებასა თუ განსაკუთრებულობას, შესაბამი-
სად, გადამწყვეტ ფასს ანიჭებს მოქალაქეთა ერთიანობას, მათს 
განუყოფელ მთლიანობას, რაც წარმოშობს მოთხოვნას, რომ ყოვე-
ლი ერთეული ადამიანის სურვილი თუ სწრაფვა განპირობებუ-
ლი უნდა იყოს ამ მთლიანობის, ანუ ხალხის გამოცხადებულ 
საჭიროებათა მიხედვით. შემთხვევითი არაა, რომ მოთხრობის 
ფინალში, როცა მომხდარ კატასტროფას – მანქანის გაჩერებას – 
მოჰყვება ადამიანების კოლექტიური ცხოვრება შეწყვეტა, მათ უკვე 
აღარ გააჩნიათ არანაირი უნარი, გადაირჩინონ საკუთარი თავი 
და, ცალკეულ მცდელობათა მიუხედავად, სავსებით გარდაუვალი 
ხდება შედეგი: კოლექტიური ცხოვრება მთავრდება კოლექტიური 
სიკვდილით.

კიდევ ერთი: რაც უფრო ძლიერდება ავტორიტარული მმარ-
თველობა, მით უფრო უჩვეულო და მიუღებელი ხდება ახლებუ-
რი, მანამდე გამოუხატავი, ორიგინალური აზრების გაჩენა თუ 
გამოთქმა. ერთი „მოწინავე“ ლექტორი პირდაპირ გამოდის მოწო-
დებით: „ერიდეთ ორიგინალურ აზრებს!“. ასეთი მოთხოვნა გან-
პირობებულია უწინარესად იმ ბუნებრივი ვითარებით, რომ 
ახალი თვალსაზრისის წარმოშობას განაპირობებს უშუალო შე-
ხება, უშუალო განცდა და, რაც მთავარია, უშუალო ადამიანური 
ურთიერთობა, რაც შეუძლებელი გამხდარა იქ, სადაც ადამიანე-
ბი ჩაკეტილი არიან თავიანთ ექვსკუთხედებში. ამიტომაც ეს 



51

„პროგრესული“ ლექტორი ამგვარად მოუწოდებს თავის შორეულ, 
ფიზიკურად მიუწვდომელ მსმენელებს: „ისარგებლეთ მეორადი 
იდეებით  და  თუკი  შესაძლებელია,  მიიღეთ  ისინი  მეათე   ხელი-
დან, რადგან ამ შემთხვევისას ისინი უფრო მეტად იქნება და-
შორებული   ისეთი   დამაბრკოლებელი    საწყისიდან,   როგორიცაა 
უშუალო დაკვირვება“. ამ ლექტორს იმედი აქვს, რომ „მოვა თა-
ობა, რომელიც საბოლოოდ მოსწყდება ფაქტებს, მოსწყდება შთა-
ბეჭდილებებს;  მოვა  სრულიად  უფერული  თაობა,  რომელიც,   სე-
რაბიმთა მსგავსად, თავისუფალი იქნება პიროვნულობის მანკი-
საგან“. რა თქმა უნდა, უარის თქმა პიროვნებაზე და, შესაბამისად, 
პიროვნულობაზე,   ანუ   განსაკუთრებულობასა  და   განსაკუთრე-
ბულ დამოკიდებულებაზე არა მარტო განაპირობებს ინტელექ-
ტუალურ-შემოქმედებითი უნარების საყოველთაო დაშრეტასა თუ 
ამოწურვას, არამედ საჯაროდ აუცილებელიც კი ხდება ყოველ-
გვარი სიახლისა და მით უმეტეს, იდეურად რამეგვარი უჩვეულოს 
უარყოფა. როდესაც ყველა თანაბარი და ერთნაირია, გამორჩე-
ულობა  უკვე  უხერხულია;   სადაც ყველა ერთნაირად ცხოვრობს 
და ფიქრობს, სხვაგვარობა ცხადად გამომწვევია. ამ დროს არა 
მარტო ობიექტურად დამდგარა ბერწი ხანა, როცა შემოქმედება 
თანდათანობით სულს ღაფავს ან როცა შექმნა-შემოქმედების უნა-
რი ხილულად იწრიტება, არამედ სწორედ ეს მდგომარეობა გა-
დაქცეულა ცხოვრების წესად და ცხოვრებისეულ მოთხოვნად.

მაინც, ცალკეული ადამიანების სწრაფვა ინტელექტუალური 
საზრდოს   მოსაპოვებლად მიწისქვეშეთში კმაყოფილდება მოკლე 
და ზერელე ლექციებით, რომლებიც დაახლოებით ათ წუთს გას-
ტანს   ხოლმე   და   სრულიად  სხვადასხვა   საკითხის   შესახებ   აწ-
ვდის შორეულ მსმენელს მეტად მწირ ცნობებს. ეს მსმენელები 
ლექტორ-მიმომხილველთა   მხოლოდ    გამოსახულებას   ხედავენ  
და   მხოლოდ   მათს   ხმას ისმენენ. მასწავლებელსა   და მოწაფეს 
შორის  პირადი  კავშირის  საშუალება,  ცოდნისა   და   გამოცდილე-
ბის გადაცემის განუმეორებელი შესაძლებლობის პირობები 
წარსულს ჩაჰბარებია. კიდევ, ლექციების გარდა, მოქალაქეებს 
მუდმივად მიეწოდება მექანიკურად ჩართული მუსიკა, რომელ-
თანაც მათ არაფერი პირადული ისევ არ აკავშირებთ, თუმცა 



52

ადამიანის უმცირესი ესთეტიკური მოთხოვნილება თუნდაც ამ-
გვარად კმაყოფილდება. 

ამას გარდა, ქვესკნელში ჩასახლებული ადამიანი სხეულებრი-
ვად  იმყოფება  სრულიად  მარტო,  რაკი იგი  გამიჯნულია ყველა 
სხვა ადამიანისაგან, რომლებთანაც, – თავისნაირებთან, – მას 
ფიზიკური  სიახლოვის,  მათთან  მიკარების   არანაირი   შესაძლებ-
ლობა   აღარ დარჩა,  რადგან „ადამიანები  აღარ  ეხებოდნენ  ერთმა-
ნეთს.  ეს  ჩვეულება  –  მანქანის  გამოისობით  –  უკვე  გადავარდნი-
ლიყო“. ამ გარემოში მიწისქვეშეთის მოქალაქეები ურთიერთობენ 
მხოლოდ ტექნოლოგიურად (და არა პიროვნულად, სულიერად, 
ემოციურად, ან თუნდაც ფიზიკურად!), ხოლო, რაკი მათ სხვებ-
თან დაკავშირების ეს ერთადერთი არხი მოეპოვებათ, ისიც ად-
ვილად აეწყობა, რომ დაუბრკოლებლად გამრავლდეს სწორედ 
ტექნოლოგიურ ნაცნობთა რაოდენობა, რომელთა რიცხვი ათასო-
ბით ითვლება, მიუხედავად იმისა, რომ ისინი ერთმანეთს არც 
არასოდეს   შეჰხვედრიან  პირადად   (ამ  შემთხვევისასაც   ფორსტე-
რი წინასწარმეტყველებს ფეისბუკისა თუ ინსტაგრამ-ტვიტერის 
ტიპის სოციალური ქსელების საჯარო ურთიერთობებს): „იგი 
იცნობდა რამდენიმე ათას ადამიანს, – ადამიანური ურთიერთო-
ბები, გარკვეული მიმართულებით, უზომოდ წავიდა წინ“. მაგრამ 
ეს წინსვლა, ნაცნობთა რაოდენობრივი ზრდა სულაც არ გულის-
ხმობს პირად, პირისპირ, ერთეულად განდობილ კავშირს, რაკი ამ 
ჩაკეტილ სივრცეში მარტოდ ყოფნა და მხოლოდ საკუთარ თავთან 
დარჩენა, საერთოდ, შეუძლებელს ხდის ნამდვილ მეგობრობას 
ადამიანთა   შორის.   ქვესკნელში   მცხოვრებს   შორეული კავშირი 
აქვს ათასობით სხვასთან, მათთან ყოველგვარი შეხების გარეშე, 
მაგრამ იგი – ამიტომაც – ნამდვილად სრულიად მარტოა. მოქალა-
ქეები აღარც ხვდებიან ერთმანეთს და აღარც იკრიბებიან ერთად: 
„ადამიანების საჯარო თავყრილობათა ტლანქი სისტემა კარგა 
ხანია გაუქმდა“. ამდენად, ექვსკუთხედში მყოფს ორი არჩევანი 
დაჰრჩენია: იგი ან არის ყველასთან, ჩართული საჯარო ქსელში, 
ან არის ეულად, რაკი იგი ყოველმხრივ შეზღუდულია მიჩენილი 
ფარგლებით – ირგვლივ განლაგებული მყარი კედლებით. მტკიცედ 
ჩამოყალიბებული ასეთი ვითარებისას ორი ადამიანური არსების 
ფაქიზი და იდუმალი კავშირი, ერთი მათგანის მიერ საკუთარი 



53

სასიხარულოსა თუ საკუთარი საწუხარის მეორე მათგანისათვის, 
მხოლოდ გულითადი ახლობლისათვის გაზიარების გამორჩეული 
შესაძლებლობა უკვე სავსებით გამქრალა. ის ფაქიზი ცვლილებანი 
და განწყობათა მონაცვლეობა, რაც თვალით უხილავია, მაგრამ 
რაც მხოლოდ ახლობელი ადამიანისათვისაა ხილული, უკვე მოძ-
ველებულ გადმონაშთადაა აღიარებული. არავითარი მნიშვნელო-
ბა აღარ ენიჭება გარეშე მზერისათვის „შეუმჩნეველ შეგრძნებებს, 
რომელთაც ყავლგასული ფილოსოფია ადამიანურ ურთიერთო-
ბათა ნამდვილ არსად აცხადებდა“. მოკლედ, წარმოსახული კავ-
შირები მრავლდება, მაგრამ თვალსაწიერიდან გამქრალა ნამ-
დვილი, ხელშესახები მეგობარი. თვით მშობლისა და შვილის 
ურთიერთკავშირი, ფაქტობრივად, მთავრდება მაშინვე, როცა იბა-
დება თოთო ჩვილი, რომელსაც ხელისუფლება დაუყოვნებლივ 
ჩამოართმევს დედას და რომელიც მაშინვე მიეკუთვნება დადგე-
ნილ  სახელმწიფოებრივ  მზრუნველობას:  „მშობელთა  მოვალეობა 
წყდება ბავშვის დაბადების უმალ“. მოთხრობის მიხედვით, ამი-
ტომაც ცხადია, რომ მოქალაქეობრივად სანიმუშო ვაშტი სრული-
ად გულგრილია საკუთარი შვილის მიმართ, ხოლო მმართვე-
ლობის წინააღმდეგ ამბოხებული და სხვათაგან – მათ შორის, 
საკუთარი დედისაგან – განსხვავებული კუნო მეტად ღირებულ 
გრძნობად რაცხს თავის ემოციურ მიჯაჭვულობას საკუთარი დე-
დის მიმართ, რომელთანაც ახლოს ყოფნა და რომლის რჩევა თუ 
დახმარება, როგორც თავად მიიჩნევს, მას ნამდვილად სჭირდება 
და გამოადგება. რა თქმა უნდა, ხელისუფალთა თვალსაზრისითაც, 
ადამიანების ასეთი დაშორიშორება აშკარად ხელსაყრელია მათ 
მიმართ მეთვალყურეობის დასაწესებლადაც და მათი ქმედებების 
სამართავადაც. 

თუმცა, რაკი მოქალაქეთა გადამწყვეტი უმრავლესობა, როგორც 
ჩანს, სულაც არ უპირისპირდება დამკვიდრებულ წესწყობილე-
ბას, საფიქრებელია, რომ ამგვარი ცხოვრება მათთვის არა მარ-
ტო სავსებით ჩვეულებრივი გამხდარა, – მოსახერხებელიც და 
მისაღებიც, – არამედ ეს ვითარება მათ სიმშვიდესა და კმაყო-
ფილებას ანიჭებს: ისინი, ერთი მხრივ, უზრუნველყოფილი არი-
ან სხეულებრივი უსაფრთხოებით, ხოლო, მეორე მხრივ, მათ 
თავი დაუღწევიათ როგორც თავისუფალი არჩევანისა და საკუ-



54

თარი, პირადი გადაწყვეტილების მიღების აუცილებლობისაგან, 
ისე ამ შესაძლებლობასთან დაკავშირებული ყოველგვარი საშიში 
რისკისაგან.

ადამიანის ცხოვრება ბოლოს და ბოლოს მოწესრიგებული, მაგ-
რამ ერთფეროვანი და ყოველგვარი მოულოდნელობისაგან და-
ცული გამხდარა: „მან ჩააქრო სინათლე ოთახში და დაიძინა; მან 
გაიღვიძა და აანთო სინათლე; მან შეჭამა და აზრები გაუცვალა 
თავის მეგობრებს, და მან მოუსმინა მუსიკას და დაესწრო ლექცი-
ებს; მან ჩააქრო სინათლე ოთახში და დაიძინა“. 

სამყაროშიც კი აღარაფერია ახალი, ახლებური, განსხვავებული, 
რასაც შეეძლებოდა, გაეღვივებინა რამეგვარი ცნობისწადილი, 
რადგან ყველგან იქ, სადაც მოქალაქის შორეული მზერა მისწვდე-
ბა, არა მარტო ადამიანები და მათი ცხოვრებაა სრულიად მსგავ-
სი, არაფრით გამორჩეული, არამედ მთელი ბუნებრივი გარემოც 
კი ერთნაირი გამხდარა: „მეცნიერების განვითარების წყალობით, 
ქვეყნიერება ყველგან ზუსტად ერთნაირი იყო“.

ამიტომ აღარც ადამიანს იზიდავს, თუ რა ხდება მისგან მო-
შორებით და იგი სავსებით სჯერდება საკუთარი ექვსკუთხედის 
შეზღუდულ, მაგრამ დაზღვეულ სივრცეს. უფრო მეტი, მას 
აღიზიანებს კიდეც იმის ცოდნა ან ნახვა, თუ რა ხდება მისი ამ შეჩ-
ვეული  გარემოს  მიღმა.  მას  აძრწუნებს შეხება არა მარტო  სხვას-
თან  („იგი  მოიქცა  ბარბაროსულად,  გაუწოდა  მას  ხელი   დაცემი-
საგან  შესაკავებლად.  „როგორ  ბედავთ?!“,  შესძახა  მგზავრმა,  „თა-
ვი შეიკავეთ!““), არამედ პირისპირ, უშუამავლოდ დარჩენაც გა-
რემომცველ სინამდვილესთან, რაც უკვე ქცეულა „უშუალო გამ-
ოცდილების ძრწოლად“, ან „უშუალო გამოცდილების საშინელე-
ბად“. შესაბამისად, აღარც არავის სწადია მოგზაურობა და რამე 
ახლის ან უცნობის შემეცნება საკუთარი სურვილით („ცოტა ვინმე 
თუ მოგზაურობდა იმ დროს“). ადამიანი გაურბის მზისა და ცის, 
ზღვისა და მთების უშუალოდ ნახვას (და, სხვათა შორის, არც 
თვითმფრინავის სარკმლიდან დანახული კავკასიონის მთები 
იზიდავს მას: „არავითარი აზრი არა აქვს“, – ჩაიბურტყუნა ვაშტიმ 
და კავკასიონი რკინის ფარდით დამალა“). 

მართალია, მიწისქვეშეთში ყველა გადაწყვეტილებას იღებს 
და ახორციელებს ცენტრალური კომიტეტი, რომლის ძალაუფლე-



55

ბა სულ უფრო ყოვლისმომცველი ხდება, მაგრამ ის, ვინც მიწის-
ქვეშეთის ცხოვრებას წარმართავს, – ის, ვინც უზენაესი მმარ-
თველია, – მექანიკური მანქანაა, რომელიც თავის დროს შექმნილია 
ადამიანთა მიერ („ადამიანებმა შექმნეს ის [...]. დიადმა ადამიანებ-
მა,  თუმცა  მაინც  ადამიანებმა“).   თანდათანობით  სწორედ   მანქა-
ნამ შეძლო ადამიანთა ყველა სხეულებრივ-ნივთიერი საჭირო-
ების დაკმაყოფილება, თუმცა, ამასთანავე, მანქანამვე შეძლო 
ყოვლისგამჭოლი მეთვალყურეობის დაწესება ყველა მოქალაქის 
ყოველდღიური საქმიანობის სათვალთვალოდ. მანვე განსაზღვრა 
მიწისქვეშეთში მცხოვრებთა ცხოვრების წესი და დაუდგინა შესა-
ბამისობა ფასეულობათა ასათვლელად („ეს ეწინააღმდეგება დრო-
ის სულს“, მტკიცედ განაცხადა მან. „რას გულისხმობ, ეწინააღმდე-
გება მანქანას?“). მანქანა მსჭვალავს ყოველივეს და არასოდეს 
ტოვებს ადამიანს, ყოველთვის მასთანაა. მანქანის მუდმივ თანა-
ყოფნას გამოხატავს მისი გუგუნი, თითქოს შეუმჩნეველი, მაგრამ 
დაბადებიდანვე მუდამ თანამდევი: „მის ზემოთ, მის ქვეშ, მის 
ირგვლივ მარად გუგუნებდა მანქანა; იგი ვერ ამჩნევდა ხმას, რად-
გან ეს ხმა მას დაბადებიდან ესმოდა ყურებში“. 

ადამიანმა თავადაც სრული ნდობა გამოუცხადა მანქანას და 
მას მიანდო მთელი ცხოვრების გაძღოლა, მას ჩააბარა გადაწყვე-
ტილების მიღების ნება და საკუთარი ყოველდღიური ყოფნის 
სრულად წარმართვის უფლება, – დაბადებიდან სიკვდილამდე, 
თვით  სიკვდილის  დროის  დადგენამდე („იგი  ხანდახან ითხოვ-
და,   მიეცათ  მისთვის   ევთანაზიის   უფლება.  მაგრამ   სიკვდილი-
ანობა არ უნდა გადამეტებოდა შობადობას, რაც აკრძალული იყო, 
რის გამო მანქანა ჯერჯერობით უარყოფით პასუხს იძლეოდა“). 

მანქანამ ჩამოაყალიბა ახლებური, სხვაგვარი სამყარო, განს-
ხვავებული იმისაგან, სადაც მანამდე ადამიანი სახლობდა, – სამ-
ყარო ზეცისა და ხმელეთის გარეშე, ადამიანთა შეხვედრისა და 
შეხების გარეშე, მუდმივ ძიებათა თუ ახალი ცოდნის მოპოვების 
სწრაფვის გარეშე. 

პლანეტის მმართველთა მიერ ადამიანებს შორის დამკვიდ-
რებული საყოველთაო შიში დედამიწის ზედაპირის მომაკვდი-



56

ნებელი გარემოს გამო, ასევე, შიში მეორე ადამიანთან შეხვედრისა 
თუ შეხების გამო და ამ შიშის შედეგად დამყარებული საყოველ-
თაო  იზოლაციის  მდგომარეობა  ედვარდ  მორგან  ფორსტერმა თა-
ვის   მოთხრობაში   „მანქანა   ჩერდება“ აქცია მეტაფორად,   რომე-
ლიც მეტად   შთამბეჭდავი   წინასწარმეტყველება აღმოჩნდა, მით 
უმეტეს, ამჟამინდელი, ოცდამეერთე საუკუნის მესამე ათწლე-
ულის დასაწყისის მცხოვრებთა უჩვეულო და მწარე გამოცდი-
ლების გათვალისწინებით. 



57

პანდემია – ტექსტის თემა
Pandemic as a Core heme of the Text

Liana (Lia) Basheleishvili 
Russia, Moscow
Moskow State University

Christian Perspectives on Alexander Pushkin’s 
„Feast in Time of Plague“

Summary
 

Pandemics have been regarded as a manifestation of God’s wrath since 
ancient times, including late Middle Ages. “Feast in Time of Plague” – 
this masterpiece of A. Pushkin has already become a metaphor, a trope, 
and perhaps more of an oxymoron, created by the seemingly incompatible 
unity of two mutually exclusive concepts-contexts: “Feast” and “Plague”. 
This masterpiece of the cycle of “Minor Tragedies” has in fact rallied 
against a number of Christian virtues. The protagonist Walsingham and 
his companions try to dispel the memory of death and eliminate the fear 
of death from the heart and mind. According to John Sinaites, “remem-
brance and fear of death” is one of the main Christian virtues that Chris-
tians must strive to perpetuate. Pursuing these virtues helps the sinful to 
exercise self-control and innocence. To avoid the fall. Pushkin describes 
the amazing attempts to disregard death in the realm of death itself, when 
the “Fourth Knight” of Apocalypse has already disappeared and the seal 
has been unraveled.

Κey words: A. Pushkin ,”Minor Tragedies, “Fourth Knight”.
 



58

ლიანა(ლია) ბაშელეიშვილი
რუსეთი, მოსკოვი
მოსკოვის ლომონოსოვის სახელობის სახელმწიფო 
უნივერსიტეტი

ალექსანრდე პუშკინის „Пир во время чумы“-ს 
ქრისტიანული  რაკურსები

ჟამიანობა, შავი ჭირი,ქოლერა, როგორც სიკვდილის თანმხ-
ლები ტოპოსები თითქოსდა ტრანსფორმაციას უნდა განიცდი-
დეს ახალი დროის ლიტერატურაში. საბუნებისმეტყველო მეცნი-
ერებათა განვითარებას, მედიცინის წინსვლას უნდა დაეძლია 
ათასწლეულების განმავლობაში დალექილი მისტიკური შიში, 
რომელიც როგორც პანდემიის „თანმდევი სული“ გასაოცარ სი-
ცოცხლისუნარიანობას ავლენდა ამგვარ პირობებში. „ლხინი ჟამი-
ანობის დროს“ – ა. პუშკინის ეს შედევრი უკვე თავადაა ქცეული 
მეტაფორად, ტროპად და ალბათ უფრო ოქსუმორონია, რომელიც 
ორი ურთიერთგამომრიცხავი ცნება-კონტექსტის – „ლხინისა“ 
და „ჭირიანობის“ თითქოსდა შეუთავსებელი ერთიანობით შე-
იქმნა. გასათვალისწინებელია ისიც, რომ ლხინი და ნადიმი არ 
გახლავთ მხოლოდ ტრაპეზის აღმნიშვნელი ცნებები და საშუალო 
საუკუნეების ლიტერატურაში მას უკვე ღრმად სიმბოლური 
დატვირთვა გააჩნია, რომლის ფესვებიც არა მხოლოდ პლატონის 
„ნადიმსა“ და ბიბლიურ „საიდუმლო სერობაშია“ საძიებელი, 
არამედ მთლიანად კულტურაში, როგორც ასეთში. ლხინი, ნადიმი 
ხომ რიტუალიზირებული გართობა და სიამოვნებაა,რომელიც 
ხელს უწყობს კავშირის და ერთიანობის შეგრძნების ჩამოქნას 
თანამეინახეთა შორის, საზოგადოების შეკვრას, აგრესიის 
მინავლებასა და ა.შ.ნადიმი სიცოცხლის ზეობაა სიკვდილზე, რომლის 
თანმდევი მოვლენებია სიხარული,სიამოვნება, თრობა,სიტყვიერი, 
კოდად ქცეული ფორმულების თანხლებით. მაგრამ... როგორ 
თავსდება ლხინი და ნადიმი სიკვდილთან? არის თუ არა ეს ორი 
მცნება შეუთავსებადი და ურთიერთგამომრიცხავი?! ნებისმიერი 
ომი ნადიმით მთავრდებოდა, ასე რომ სიკვდილის ტოპოსი 
ლიტერატურაში ხშირად უკავშირდებოდა ლხინს. ამიტომაცაა, რომ 



59

პუშკინის ამ ტექსტში ლხინს, ნადიმს ონტოლოგიური მეტაფორის 
ფუნქცია გააჩნია. 						    

ა. პუშკინმა მცირე მოცულობის ეს პოემა ბოლდინოს შემოდგო-
მის პერიოდში დაწერა, ანუ 1830 წელს, იმ დროს, როცა რუსეთში 
და კერძოდ მოსკოვში ქოლერა მძვინვარებდა. პუშკინი სამედიცი-
ნო სიზუსტით არ მიჯნავს ერთმანეთისაგან შავი ჭირისა და ქო-
ლერის სახელწოდებებს. ვიდრე ალექსანდრე პუშკინის ამ პოემის 
ქრისტიანულ რაკურსებზე ვისაუბრებთ, მინდა შევეხო პანდემიის 
კონტექსტს პუშკინის თანამედროვეთა დღიურებსა და მემუარებში, 
იმდროინდელ პრესასა და სამედიცინო ბიულეტენებში. ერთი რამ 
დანამდვილებით შეიძლება ითქვას, რომ ნებისმიერი ეპიდემია იყო 
დიდი ტრავმა და საზოგადოება ცდილობდა მას გამკლავებოდა 
სხვადასხვა მეთოდით – ხშირად ცინიზმით, ტრავმის ნაწილობრი-
ვი თუ სრული დავიწყებით, შეგუებით, შიშით, ბრმა რწმენით, ხა-
ლასი რწმენით, ღვთის განგებულების გმობით და ა. შ. რამდენადაც 
პარადოქსულად არ უნდა ჟღერდეს, სწორედ ასეთ სიტუაციებში 
იბადებოდა ახალი აგიოგრაფიული სიუჟეტები რუსულ მწიგნობ-
რობასა და ლიტერატურაში, რომლებშიც გადამწყვეტ როლს ორი 
ცნება „თევოს და პარადოქსოს“ ანუ ქართველთათვის კარგად 
ნაცნობი სიტყვათშეხამება „უცხო და საკვირველი“ თამაშობდა. ეს 
უცხო და საკვირველი პარადოქსოგრაფიის ტოპოსს უკავშირდება 
რუსულ ლიტერატურაში. 

შავი ჭირის და ქოლერის თემა რუსულ სინამდვილეში ქარ-
თული ღვთისმშობლის ხატთან და მის კულტთან ასოცირდება და 
ამ ხატის ისტორია ჩვენთვის, ქართველთათვის განსაკუთრებით 
საცნაურია. შაჰ აბასის მიერ გატაცებულმა სიწმინდემ საბოლოოდ 
რუსულ სავანეებში დაიდო ბინა. რუსეთში გავრცელებული 
ქართველი ღვთისმშობლის ხატის კულტი სწორედ რომ ჟამიანობას 
უკავშირდება, რადგან ამ ხატს მიაწერენ მოსკოველთა გადარჩენას 
შავი ჭირისაგან, საგალობელში პირდაპირაა ხაზგასმული, რომ 
ქართული ღვთისმშობელი იცავს მaთ „ჟამიანობის, წყლულისა და 
მომწამლავი ქარებისაგან“ („от мора, язвы и тлетворных ветров)“. 
მას უკავშირდება არა მხოლოდ სასწაულების აგიოგრაფიული 
სიუჟეტი, არამედ 1772 წლის დიდი სახალხო ჯანყიც, რომელიც 
ისტორიაში „чумной бунт“-ის სახელითაა ცნობილი. ამ ჯანყს 



60

ემსხვერპლა არქიეპისკოპოსი ამბროსი, რომელიც გავეშებულმა 
ბრბომ სარზე წამოაგო დონის მონასტრის კარებთან, რადგან 
ქართველი ღვთისმშობლისადმი შეწირული ფულის ქურდობაში 
და ხატის გადამალვაში დასდეს ბრალი. მოსკოვში 1870 წელსაც, 
ისევე როგორც ადრე, ასი წლის წინათ, „ჩუმნოი ბუნტის“ დროს, 
კარანტინი იყო გამოცხადებული. ქოლერამ შეცვალა ქალაქელთა 
ცხოვრების წესი და იგი საზოგადოების ყველა ფენას შეეხო. 
შეიცვალა სამყარო, დაიკეტა ყველა სახლის კარი, შეწყდა მისვლა-
მოსვლა, გამოჩნდნენ ნიჰილისტებიც, რომლებთაც ეჭვი შეჰქონდათ 
ქოლერის არსებობაშიც კი და თვლიდნენ, რომ მოსკოვში 30 კაცი 
ყოველდღე უქოლეროდაც კვდებოდა. ეპიდემიამ თავდაყირა 
დააყენა ყველა ფასეულობა და გააცამტვერა მატერიალური 
სიკეთის გაზვიადებული ხიბლი, შეცვალა ცხოვრების ჩვეული წესი 
– კვების სისტემიდან დაწყებული ტანსაცმელით დამთავრებული. 
ა.ბულგაკოვის და ნ.ვიაზემსკის მემუარებსა და ეწერილებში 
ბევრ საინტერესო ჩანაწერს შევხვდებით დეზინფორმაციების 
გავრცელებასა და მითების თხზვასთან დაკავშირებით. მითები 
რომ ეპიდემიების თანხმლები მოვლენა გახლდათ ამაზე ნათლად 
მეტყველებს იმდროინდელი პრესა და მწვავე დიკუსიები, რომ-
ლებშიც საზოგადოების ყველა ფენა იყო ჩათრეული.რა თქმა უნ-
და, ყველაზე დიდი საფრთხე მოსკოვში მცხოვრებ უცხოელ ექიმებს 
ემუქრებოდათ, რადგან ნებისმიერი ეპიდემიის დროს გავეშებული 
ბრბო სწორედ მათში ეძებდა განტევების ვაცს: „Ежели доктора-
немцы не перестанут морить русский народ, то мы их головами 
вымостим Москву!“ Булгаков затрудняется определить, были ли 
это происки неблагонамеренных людей или вредный розыгрыш. 
ბოლდინოში გამოკეტილი პუშკინი სხვა გზას ეძებს ქოლერისგან 
მიყენებული ტრავმის დასაძლევად. იგი განუწყვეტლივ წერს, 
მაგრამ ხშირად მიმართავს სიუჟეტური გაუცხოების ხერხს. იგი 
ცდილობს შავი ჭირის, როგორც ღვთის რისხვის გააზრებას, 
ოღონდ რომანტიზმის დოქტრინის თვალსაწიერიდან, რომელიც 
ჩანასახშივე ეწინააღმდეგება ქრისტიანულ მსოფლაღთქმას. 

„მცირე ტრაგედიების“ ციკლის ამ შედევრმა ფაქტობრივად 
გაილაშქრა მთელი რიგი ქრისტიანული სათნოებების წინააღმდეგ. 
მთავარი გმირი ვალსინგამი და მისი თანამეინახენი ჟამიანობის 



61

დროს ცდილობენ განაგდონ სიკვდილის ხსოვნა და აღმოფხვრან 
გულიდან და გონებიდან სიკვდილის შიში. იოანე სინელის 
თანახმად კი, „სიკვდილის ხსოვნა და შიში“ ერთ-ერთი მთავარი 
ქრისტიანული სათნოებაა, რომლის დაუნჯებისათვის ქრისტიანი 
უნდა იღვწოდეს მუდამჟამს. ამ სათნოების დაუნჯება ეხმარება 
ცოდვითდაცემულ ადამიანს თავშეკავებასა და უვნებელობის 
მიღწევაში. გემოთმოყვარეობის დათრგუნვაში. პუშკინი კი აღ-
წერს სიკვდილის უგულველყოფის საოცარ მცდელობებს თავად 
სიკვდილის საუფლოში, როცა აპოკალიფსის „მეოთხე მხედა-
რი“ უკვე დაჰქრის და ბეჭედიც ახსნილია. ეს ის დროა, როცა და-
კარგულია ყოველგვარი რწმენა და იმედი მხოლოდ უსარგებლო 
სიცრუედ გვეჩვენება, აზრი ქარწყლდება და ქრება, ღვთაებრივი 
ცეცხლი ტოვებს მას, საზოგადოება იხრწნება და ცივ სასოწარკვე-
თაში მყოფი შეიგრძნობს თავის წინ უფსკრულს და მზადაა მასში 
ჩავარდეს. სიცოცხლე იხრჩობა უმიზნოდ. მომავალში აღარაფერია... 
ყველაფერი მიდის სხეულში, ყველაფერი ვარდება სხეულებრივ 
გახრწნილებაში... თვითგადარჩენის გრძნობაც კი ქრება», – წერს 
ფ.დოსტოევსკი პუშკინის სხვა, არა ამ ნაწარმოების შესახებ, მაგრამ 
წერს ზუსტად იმას, რაც ამ პოემასაც ესადაგება (დოსტოევსკი 1973 
: 79) პოემის პირველივე პასაჟი უკვე სიმბოლურია. ლხინი ქუჩაშია, 
ქუჩაში კი დაუმარხავი მიცვალებულები ყრია. ქუჩაში არ სუფევს 
ღმერთი, რადგან ღვთაებრივი იკონომია გულისხმობს სახლს, 
სადგომში, თავშესაფარში ყოფნას. ამიტომაც ემუდარება მღვდელი 
მენადიმეებს, რომ სახლებს დაუბრუნდნენ. ვალსინგამი უარზეა, მას 
არ სურს სახლში დავრუნება, რადგან სახლში სევდა და უიმედო-
ბაა გამეფებული, ახალგაზრდობას კი, მისი თქმით, სიხარული 
უყვარს. რა უნდა სიკვდილის საუფლოში სიხარულს?! ნუთუ სიკ-
ვდილის დავიწყება შესაძლებელია სიკვდილის ასეთი ზეობის 
ჟამს? ეს გამოწვევა და ჯანყია, რომლის აპოთეოზს ვალსინგამის 
მიერ წარმოთქმული შავი ჭირის ჰიმნი აგვირგვინებს. შავი ჭი-
რის ჰიმნი რომანტიკული სულითაა გაჟღენთილი და ადამიანის 
თავისთავადობის, მისი უკვდავების საგალობელია. ეს უკვდავება 
მხოლოდ ადამიანის თავისმყოფობას ეფუძნება და გამორიცხავს 
ღმერთში სასოებას და მის შემწეობას, რადგან ღმერთი იმას 
აკეთებს, რაც მას თავად სურს და აკეთებს ისე, როგორც მას სურს.



62

ეს კი მიუღებელია ვალსინგამისა და მისი თანამეინახეებისათვის. 
ვალსინგამი ადამიანის სიამაყეს და მისი სულის სიმამაცეს, სულის 
თავისუფლებას უძღვნის ამ ჰიმნს, თავისუფლების რომანტიკული 
აბსოლუტიზაცია ხომ ხიბლში ჩავარდნაა ქრისტიანული თვალ-
საწიერიდან. ასე გაგებული თავისუფლება უნაყოფოა, მას არაფერი 
მოაქვს, ნუგეშინისცემის მადლსაც კი არ ფლობს. 

„Есть упоения в бою
И бездны мрачной на краю,
И в разъяренном океане
Средь грозны волн и бурной тьмы, 
И в аравийском урагане
И в дуновение чумы.
Итак, хвала тебе чума
Нам не страшна могила тьма
Нас не смутить твое призванье
Бокалы пеним дружно мы
 И девы розы пьем дыхание
 Быть может… полное чумы“.

პოეტს კიდევ ერთი პერსონაჟი შემოჰყავს ტრაგედიაში. ეს 
მღვდელია, რომელიც ცდილობს ვალსინგამში ღვთის შიში გააღ-
ვივოს. იგი ამხილებს მოქეიფეებს უღვთო ნადიმსა და უღვთო 
სიგიჟეს, სასულიერო პირი შეძრწუნებულია მათი ღრეობით, 
მიცვალებულთა შეურაცხყოფით, რომელთაც წესის აუგებლად 
ერთ დიდ ორმოში ყრიან. იგი ჯვარცმული მაცხოვრის სახელით 
ემუდარება ვალსინგამს დაუბრუნდეს სახლს და გაემიჯნოს ეშ-
მაკს. ეს სიტყვა მაინც გაისმის პოემაში, ამ პერიოდის პუშკინის 
შემოქმედებაში. პოეტი ცდილობს დასძლიოს იგი. საშინელება, 
რომელიც ხდება, სასოწარკვეთასა და უიმედობას იწვევს რეალურ 
ყოფაში. რეალურ ენაზე იგი ასე ჟღერს – რატომ უშვებს ღმერთი 
ამას? ვალსინგამი გაოგნებულია ახლობლების დაკარგვის გამო 
გამოწვეული ტკივილით, იგი ვერ უმკლავდება უსასოობასა და 
უიმედობას და ამიტომაც გმობს უკვე ხსნის იდეასაც კი და კრუ-
ლავს ყველას, ვინც გაჰყვება მღვდელს. ფინალი, როგორც პუშკინს 
სჩვევია რამდენიმე კონტექსტს შეიცავს:



63

 Отец мой, ради бога
Оставь меня.
Спаси тебя Господь
Прости меня сын мой.

ადამიანს უჭირს ღვთის გარეშე, როცა იგი სიკვდილის საცეცებს 
გრძნობს, მაგრამ თავისუფლების რომანტიკული გაგება გამორი-
ცხავს ღვთის განგებულების მიღებას. ეს დიდებულად გვიჩვენა ა. 
პუშკინმა იმით, რომ პოემის გმირებს უარი ათქმევინა თეოდიცე-
აზე. თუ რატომ, ამაზე პუშკინის ეს პოემა პასუხს არ იძლევა.

 
დამოწმებანი:

დოსტოევსკი 1973: Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений. Т. 5. Л.: 
1973.

იოანე სინელი 1980: იოანე სინელი. კლემაქსი. რომელი არს კიბე. თბილისი: 
საეკლესიო კალენდარი, 1980. 

Tamar Barbakadze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature

Reception of Pandemic Fear
(G. Tabidze’s “Fear” and B. Kharanauli’s

“The Blackbird Cannot Find its Feelings”)
Frygt. Angst. Vers libre. Fear.

Summary

The Danish philosopher and theologian Soren Kierkegaard dis-
tinguishes between two types of fear: Frygt (fear of something specific) 
and Angst (senseless fear, anxiety, excitement), i.e. fear is empirical and 
etaphysical.



64

Galaktion Tabidze’s collection of poems “Artistic Flowers” consists 
of 86 poems. The poem “Fear” is titled by the poet under the number 
LXXXV. It illustrates the immense fright caused by the “cholera” epidemic 
throughout the city.

Besik Kharanauli’s metapoetic book will make modern readers think 
in a new way about the essence of fear and death. 

Despite the pandemic fear, the evil // death and goodness // starting 
with Homer’s Iliad, continue to struggle with poetry.

Key words: Frygt, Angst, fear, Vers libre.

თამარ ბარბაქაძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

პანდემიური შიშის რეცეფცია
(გალაკტიონ ტაბიძის „შიში“. ბესიკ ხარანაულის
„ბოლოშემართული შაშვი გრძნობას ვერ აგნებს“)

Frygt. Angst. Vers libre. Fear.

შიშისა და სიკვდილის ტანდემი უხსოვარი დროიდან ასაზ-
რდოებს მსოფლიო კულტურისა და ხელოვნების შედევრებს. 
თამამად შეიძლება ითქვას, რომ ხელოვნებაც სიკვდილის დამარ-
ცხების ჟინით, მარადისობის წიაღში შესვლის სურვილით იკ-
ვებება; ამიტომაც უწოდა გალაკტიონმა თავისი ლექსების II კრე-
ბულს: „თავის ქალა არტისტული ყვევილებით“ (1919). ვიზიარებთ 
თეიმურაზ  დოიაშვილის  ახსნას  წიგნის სათაურის თაობაზე: „...ან-
ტონიმებს შორის (სიკვდილი – ხელოვნება) დაპირისპირება კი არ 
არის, არამედ საპირისპირო ცნებათა შერიგებაა: „თავის ქალა არ-
ტისტული ყვავილებით“ ოქსიმორონია, რომელიც ერთიანობაში 
წარმოსახავს სინამდვილესა და ხელოვნებას. ეს მოდერნიზებული 
რომანტიკული „მშვენიერი ტანჯვაა“, რომელიც შობს ხელოვნების 
ყვავილებს, მშვენიერებას და, მასთან ერთად, მარადისობასთან 
კონტაქტის პერსპექტივას“ (დოიაშვილი 2016: 185).



65

დანიელი ფილოსოფოსი და თეოლოგი სიორენ კირკეგორი 
განასხვავებს ორგვარ შიშს. პირველი – ეს არის Frygt – შიში რაღაც 
კონკრეტულის, ემპირიულის მიმართ და Angst – უსაგნო შიში, 
შფოთვა, მღელვარება, „თავბრუსხვევა თავისუფლებისაგან“. ს. კირ-
კეგორის თხზულებები: „შიში და თრთოლვა“, „შიშის ცნება“, „სა-
ტანჯველის სახარება“ თანამედროვე მკითხველს საინტერესოდ 
ამოგზაურებს ცნობიერი თუ არაცნობიერი შიშის სამყაროში.

პანდემიის დროს კი, როგორც მოსალოდნელიცაა, შიშის სა-
ზოგადო ცნება კონკრეტულ სიკვდილს – ემპირიულს, ყოფის, ყო-
ველდღიურ მოვლენას – უწყვილდება: ეპიდემიის დროს შიში 
სიკვდილის სახეს ენაცვლება: „ქოლერას“, „შავ ჭირს“, „ყვავილს“, 
„ჭლექს“, „კოვიდ-19“-ს („კორონა“) და ა.შ. [იწყება „მედიკალიზაცი-
ის ტრიუმფი, ანუ „შებრუნებული სიკვდილი“ (La mort inversèe). 
ვიმოწმებთ ქართველი მკვლევრის რუსუდან ლაბაძის წიგნში 
„ცოდვა და შიში შუა საუკუნეებში (ქართული მენტალური მოდე-
ლის ორი ასპექტი“ (თბ., 2006)] განხილულ, 1977 წელს პარიზში 
დასტამბულ, ფ. პრიერის მონოგრაფიას, რომლის მიხედვით, სიკ-
ვდილისადმი დამოკიდებულების შეცვლის პროცესში კაცობრი-
ობამ ხუთი ეტაპი განვლო: 1) „ყველა მოვკვდებით!“ ანუ „მო-
შინაურებული სიკვდილი“ (La mort apprikoisée). სწორედ ამ დროს 
სიკვდილის იკონოგრაფიაში ჩნდება „სიკვდილის ცეკვა“, ე.წ. „დანს 
მაკაბრე“  (danse  macabre);  2.  „განსაწმენდელის  დაბადება“  –  საიქი-
ოს ნაწილი, ჯოჯოხეთსა და სამოთხეს შორის შუალედური ად-
გილი (გრიგოლ დიდი, დანტე ალიგიერი); 3) შორეული და ახ-
ლობელი სიკვდილი (La mort langue et proshe) – აღორძინებიდან 
იწყება და XVII ს.-მდე გაგრძელდა. იკონოგრაფია ისევ სიკვდი-
ლის ცეკვის სახეებით იკვებება; 4) „შენი სიკვდილი“ (La mort 
de toi). ფ. არიესის აზრით, იგი ახლობლების, ოჯახის წევრების 
გარდაცვალებით აღძრულ ტრაგიკულ განცდებს უკავშირდება, 
თვითონაც ნეტარებით მოელის სიკვდილს (არიესი 1992: 343-357); 
5)  „მედიკალიზაციის  ტრიუმფი“  –  ასე  უწოდა  ისტორიკოსმა   მე-
ხუთე ეტაპს და გვიჩვენა, რომ დასავლეთის განვითარებულ 
ქვეყნებში ადამიანის სიკვდილი ექიმების საქმედ იქცა, საზო-
გადოების ემოციები კი შესუსტდა ამ ფენომენის მიმართ. ფ. არი-
ესის ეს მონოგრაფია თითქმის ნახევარი საუკუნის წინ გამოვიდა, 



66

დრომ კი აჩვენა, რომ პანდემიამ გააქარწყლა ცნობილი მეცნიერის 
ოპტიმიზმი: შიში და სიკვდილი, ისევ აქტუალური და მტკივნე-
ულია, როგორც საუკუნეების წინათ.

როგორც 2019 წლიდან დაწყებულმა პანდემიამ გვიჩვენა, გა-
სული საუკუნეების დიდი ეპიდემიები უკვალოდ არ გამქრალა და 
სიკვდილი კვლავ ახლობელია მსოფლიოსათვის. ამიტომაც ასი 
წლის მერე კვლავ გავიხსენებთ გალაკტიონის 1919 წელს დაწე-
რილ ლექსს: „შიში“.

გალაკტიონ ტაბიძის „არტისტულ ყვავილებში“ 86 ლექსია. მათ-
გან მხოლოდ ექვსია ვერლიბრი: „სამრეკლო უდაბნოში“, „ღრუბ-
ლები ოქროს ამურებით“, „ვინ არის ეს ქალი“, „ფარდების შრიალი“, 
„ჩვენი საუკუნე“ და „შიში“. ბოლო ლექსს, „დომინოს“, წინ უძღვის 
LXXXV (85-ე) ნომრით საანალიზოდ წარმოდგენილი პოეტური 
თხზულება, რომელიც „ხოლერის“ ეპიდემიით მოგვრილი შიშის 
ემოციას აკონკრეტებს ქალაქის მასშტაბით. გალაკტიონის „შიში“ 
„არტისტულ ყვავილებში“ ასე დასათაურებული „შიში ხოლერას 
გამო“ (ტაბიძე 2016: 267). ამ ვერლიბრში ეპიდემია მოულოდ-
ნელი ზეციური სასჯელი, სტიქიური უბედურება და დაღუპვის 
აუცილებელი წინაპირობაა. მოქალაქეთა სიკვდილ-სიცოცხლეს 
მკაცრად აკონტროლებენ მთავრობა და ექიმები, მიწიერი, ამქვეყ-
ნიური მსაჯულები კი ამ დროს ფუნქციას კარგავენ.

ვერლიბრი (Vers libre) „შიში“ მოკლესაზომიანი (3/3) კატრენით 
იწყება; ორი წინადადებისაგან შედგენილი სტროფი მოვლენას, 
ფაქტს აღნუსხავს და მის ემოციურ, მიზეზშედეგობრივ ახსნასაც 
გვთავაზობს: ა) „ქალაქში შიშია“ და ბ) „ქუჩებს და მოედნებს ბურ-
ჟედ და მოლიერად მოედო ხოლერა“. შიშის საფუძველია ცოდვაც 
და ექიმების ოინებიც, ექიმების უცოდინრობა და მოქალაქეების 
უნდობლობა მათ მიმართ. პოლ ბურჟეს (1852-1935), ცნობილი 
ფრანგი მწერლის, რომანისტისა და დრამატურგის სახელი ქარ-
თველი მკითხველისათვის 1886 წლიდან იყო ცნობილი. ილიას 
გაზეთ „ივერიის“ ფურცლებზე იბეჭდებოდა გრიგოლ ყიფშიძის 
მიერ თარგმნილი რომანი „ცოდვა სიყვარულისა“, რომელიც 1894 
წელს  წიგნად  გამოვიდა.  პოლ ბურჟეს პოპულარული სიტყვები: 
„...ეცადე, სული არ მოკვდეს შენში შენზე უწინ!“ – ეპიდემიის ში-
შით შეძრწუნებული მოსახლეობისათვის სიკვდილთან ბრძოლის 



67

ერთი ძლიერი იმპულსი უნდა ყოფილიყო. ცოდვით აღსავსე, არმან 
დე კერნის მსგავსი, ცბიერი კაცები, ზნეობრივად დაღუპულნი, 
უზნეო და უმიზნო ადამიანები ფიზიკური არსებობის შეწყვეტის 
მერე სამუდამოდ ქრებიან: მათი სიკვდილი გარდაცვალებას არ 
მოასწავებს. ეპიდემია, ხოლერა ფიზიკურად სპობს და ანადგუ-
რებს ბურჟეს რომანის პერსონაჟის მსგავს არსებებს. ბურჟესა და 
მოლიერის  სახელების  ხსენებაც  არ  უნდა  იყოს  მოულოდნელი: 
ცოდვა და ექიმი, რომელსაც გარემოება აიძულებს მოქალაქეთა გა-
დარჩენას, ერთნაირად აუძლურებს და ბოლოს უღებს მსხვერპლს.

საგულისხმოა ფონოლოგიური ეფექტიც: „ბურჟედ“ აკუსტიკუ-
რად დაკავშირებულია სიტყვასთან: „ქუჩებს“ („უ“-ს ალიტერი-
რება), ხოლო „მოლიერი“ დაწყვილებულია „მოედნებთან“ და „მო-
ედო“. ხმოვნების გააქტიურება, ვოკალური ბგერების სიხშირე, 
თითქოს, უბედურების მომასწავებელი შეძახილ-შორისდებულებს 
გვახსენებს. საინტერესოა კიდევ ერთი პარალელიც: საანალიზო 
ლექსში შიშის ადგილად, ტოპოსად, მონიშნულია ქალაქის ქუჩები, 
მოედნები, ასევე შიშს დაუსადგურებია გალაკტიონის შედევრის 
„ი.ა.“ დასაწყისში: „ქუჩაში, მტვერში წაიქცა ბავშვი“ (აქაც „მტვერში“, 
„ბავშვი“, თითქოს, შიშის ფონიკური აღქმის შთაბეჭდილებას ტო-
ვებს). შეიძლება, გავიხსენოთ ლია სტურუას XX ს. 90-იან წლებში 
დაწერილი ცნობილი ლექსის ტაეპები: „გავდივარ ქუჩაში, რო-
გორც ემიგრაციაში, ვბრუნდები სახლში, როგორც სამშობლოში“. 
პანდემიის დროს ქუჩაში შიშია, შინ კი – ერთგვარი დაცვა, უშიშარი 
ადგილი, სამშობლო, გვეგულება (ამიტომაც გვირჩევენ პანდემიის 
დროს: „დარჩი სახლში!“).

მომდევნო ორი კატრენი სტროფული ანჟამბემანით არის ერთ-
მანეთთან დაკავშირებული.

... მე მიფიქრია

ამნაირ დღეებზე ჩუმად და
ცბიერად.
ცხედრები, ცხედრები...
ხოლერა, ხოლერა.

(ტაბიძე 2016: 159)



68

მეორე სტროფის ხუთმარცვლიანი ტაეპი, პროკლიტიკური, 
ერთმარცვლიანი მიჯნით („მე“), განსაკუთრებულ სიღრმეს ანიჭებს 
ზმნას: „მიფიქრია“. „აისბერგის პრინციპი“ გვიკარნახებს, რომ 
კონტექსტი გაჯერებულია „საშინელი სამსჯავროს“ მოლოდინით, 
რომელიც ლირიკულ გმირსაც ახასიათებს ისე, როგორც ყველას. 
გვჯერა, რომ ღვთიური სამართალი ხშირად ეპიდემიად, ავად-
მყოფობად, სიკვდილად მოევლინება მოკვდავთ. დაქტილები: 
„ცხედრები“,  „ხოლერა“  –  ერთმანეთს  უწყვილდება: ეპიდემია სიკ-
ვდილია, გაქრობაა, როგორც „ცბიერება“, მოულოდნელი გაფიქ-
რება სამაგიეროზე, ბედ-მდევარზე: ეპიდემია „ცა – იერად“, მო-
ულოდნელი, სტიქიურ თავდასხმად, თქეშად, წვიმად, წარღვნად 
მოედო მოსახლეობას.

საგულისხმოა, რომ ლექსიკური ერთეული „ცბიერად“ უკეთ 
ერითმება მომდევნო, IV სტროფის იმერიზმს „ცა – იერად“, ვიდრე 
თავისსავე წყვილს (ცბიერად – ხოლერა, ცა – იერად). „...როგორც 
მხედრები“, ე.წ. „ჰაერის მცველი ანგელოზები“, მიუძღვებიან სა-
იქიოსკენ „მეწყერად, სამუმად“ ჭირისაგან დახოცილთ. „შავი 
მზე“ და ხოლერით ავსებული ნიავი ფიზიკური თავისუფლების 
შეგრძნებასაც კი ზღუდავს: გადაგვარებულია შემოქმედებითი 
სივრცეც:

მთვარესაც ედება
ბაცილა!
ფანჯრებზე ფარდები
არ შეირხევიან.

ვერლიბრში  „შიში“   სპორადულად  რითმაც  გვხვდება.   ცნობი-
ლია, რომ „ვერლიბრის ფორმაზე შემდგომი მუშაობისას გალაკ-
ტიონი რითმასაც იშველიებს, დროდადრო ყოველგვარი კანონ-
ზომიერების გარეშე ჩართავს მას სტრიქონებში, თანაც დასძენს: 
რითმა ვერლიბრს ხელს არ უშლისო“ (ხინთიბიძე 1987: 228).

კონსონანსური რითმა: ედება – ფარდები დისჰარმონიის ფორ-
მისეული, სტრუქტურული დასტურია. ასეთი სიკვდილი, პოეტის 
აზრით, ხელოვნურ, არტისტულ, სცენაზე გათამაშებულ აღსას-
რულს უთანაბრდება:



69

არტისტი გადადგამს ერთ ნაბიჯს
სრულიად ცოცხალი
და უცებ ეცემა
ოპერაში
მე ვხედავ გადასძვრათ
მსმენელებს ტყავები.

პოეტისეული რემარკა („ეს ხდება უეცრად“) კიდევ უფრო შემ-
ზარავს ხდის ამ „არტისტული სიკვდილის“ ტრაგიზმს.

მეტრულად უჩვეულოდ არის აწყობილი შემდეგი სტროფი:

ქალაქს დაღუპვა ელის! 	 5/2
ამაოდ გული 	 	 5
აევსება წინათგრძნობით.	 4/5
დადგება სიჩუმე	 	 3/3

დატეხილი თოთხმეტმარცვლედით (5, 4/5) პოეტი ქოლერის, 
სტიქიური სიკვდილის, დროს ინტუიციის, გულისა და ემოციების 
ამაოებას უსვამს ხაზს: სიკვდილი გარდაუვალია, ჩვენს ფანტაზიას 
აღარ ემორჩილება მისი წარმოჩენა, დროც კი აღარ რჩება საკუთარი 
სიკვდილის წარმოსახვისათვის, ისეთი უეცარი, მოულოდნელი 
გამხდარა იგი!

თუ ადრე სიკვდილი სიბერესთან ასოცირდებოდა, ახლა უკვე 
ქალაქს დაბერება, ანუ სიკვდილის გამრავლება, აფითრებს

...ქალაქი ფითრდება...
მან შეამჩნია, რომ ბერდება,

ძლიერ ბერდება,
იქ ყველამ იცის
რომ დღეს თუ ხვალ
შეუერთდება მქროლავობას
და
შეჩერდება.



70

ნეოლოგიზმი, სახელზმნა, საწყისი: „მქროლავობას“ – იმ ზუს-
ტად მიგნებულ სიტყვათა რიგს უერთდება, გალაკტიონის პო-
ეტურ არსენალს რომ განეკუთვნება: „მოიაიავებს“, „გიიადონა“ და 
ა.შ. „მქროლავობა“ – სულთა ამაღლებას, გაქროლებას, გაქრობას, 
გაუჩინარებას და ა.შ. პოლისემანტურობით, ნაირგვარი ინტერ-
პრეტაციით „ლურჯა ცხენებისა“ და „მთაწმინდის მთვარის“ 
ქროლასაც კი გაგვახსენებს, სიკვდილის გზისკენ სწრაფ სვლას 
დაგვანახვებს.

შიშის კონკრეტიზაცია ამ ლექსში სტატისტიკად გადაქცეული 
მასების სიკვდილის ფონზე, ერთი, ჩვეულებრივი, „რიგითი კაცის“ 
ტრაგიკული აღსასრულიც გვიჩვენა:

ჩემს მკერავს, რომელსაც
თითი არ სტკენია –

მთავრობამ ზედ კარზე
კირი მიუყარა!
და შემდეგ (ჯანმრთელი)
გაგზავნა... იმ ეტლით!

„ტანჯული ექიმის“ „მსაჯულად“ (სპორადული რითმა ამ 
ლექსში სემანტიკურად ახლობელი, შინაარსობრივად აუცილებელ 
სიტყვებს აწყვილებს მხოლოდ: ტანჯულად – მსაჯულად. არავინ 
მოვა, უსამართლობა კი მზესაც აშავებს, აღარსად არის „მზე სი-
მართლისა“, კნინდება უფლის რწმენა: „ნიავიც სავსეა ხოლერით!“ 
„მთვარესაც ედება ბაცილა!“ „ხეებიც ხმებიან!“ რადგანაც ერთ დღეს 
სიკვდილი, ეპიდემიის სახით, ყველას ეწვევა...

გალაკტიონ ტაბიძის ვერლიბრი „შიში“, როგორც ვთქვით, 
„არტისტული ყვავილების“ ერთ-ერთი ფინალური ლექსია. ცნო-
ბილია, რომ ამ კრებულის მთავარი სათქმელი და სტრუქტურა 
შარლ ბოდლერის „ბოროტების ყვავილებს“ უკავშირება. ფრანგი 
სიმბოლისტის ლექსების ამ კრებულში LXXXV ლექსს „კედლის 
საათი“ ჰქვია. შარლ ბოდლერი ამ ლექსში ინგლისური და ესპა-
ნური სიტყვებით: „Remember! და „Esto memor!“ – საათი ყველას 
შეახსენებს სიკვდილის მოახლოებას („ყველა ენაზე რკინისხორხა 
ჩემი ბაასობს“):



71

მალე დრო დაჰკრავს, როს შემთხვევა – ცის საჩუქარი,
როცა სიქველე – ცოლი შენი, ქალწული ჯერაც
როდესაც თავად სინანული – ეს ბოლო კერაც,
სუყველა გეტყვის: მოკვდი, მხდალო, აწ გვიან არი!

(ბოდლერი 1992: 131)

შიშისა და სიკვდილის არსზე ახლებურად დააფიქრებს თანა-
მედროვე მკითხველს ბესიკ ხარანაულის მეტაპოეტური წიგნი 
„ბოლოშემართული შაშვი გრძნობას ვერ აგნებს“. პოსტმოდერ-
ნისტული ეპოქის მკვიდრი თანამედროვე ქართველი პოეტი, ცნო-
ბილი ვერლიბრისტი, რომელიც XX საუკუნის II ნახევრიდან ე.წ. 
„ალტერნატიული პოეზიის“ ნოვატორად მოგვევლინა „ხეიბარი 
თოჯინათი“ და „კარტოფილის ამოღებით“, არც ამჯერად ამბობს 
უარს სიახლეზე, ძიებაზე. ცნობილია, რომ „პოსტმოდერნისტუ-
ლი ხელოვნება იქმნება ისე, რომ მისი მიზნები არ მიემართება 
არც ტრანსცენდენტურ, არც ემპირიულ რეალობას, სიღრმისეულ 
რეალობას მისი რაიმე ფორმით... ამდენად, არსთან, არსებასთან 
მიმართების დაკარგვის ნიშნით, ეს ხელოვნება არის კიდეც 
სიმულაკრა, ასლი ორიგინალის გარეშე, ფენომენი (მატერიალური 
სახე) ზემატერიალური იდეის, პირველსახის გარეშე“ (წიფურია 
2008: 268).

ბესიკ ხარანაულის პოსტმოდერნისტული, 54 მეტაპოეტური 
ტექსტის ფინალი არის „ღვთის სულელის“ წიგნი – ვერლიბრითა და 
აფორისტული მინიმებით შედგენილი – ოთხმოცი წლის პოეტისა 
და ოთხმოცი ათასი წლის (მოხუცის) ვირუსის – მთავარი სათქმელი. 

ბესიკ  ხარანაული  ამ  პანდემიურ  ეპიკურ  მეტატექსტში, შიში-
თა და სიკვდილის პაუზით დამუნჯებულ, პანდემიური სინამ-
დვილის ტყვეობაში მოქცეულ ლირიკულ გმირს, პოსტმოდერ-
ნისტულ   ჭეშმარიტებას   ათქმევინებს:   „ადამიანი   ადამიანისთვის
 გახდედამიწიდან ცად წასული მილიარდობით სულგამწარებუ-
ლის   შურისმაძიებელი,   რომელმაც ავი, ბოროტი თამაში გამო-
იგონა სახადის, ეპიდემიის სახით. 

ურთიერთგამომრიცხავი ორი სტიქია: ბოროტება//სიკვდილი 
– სიკეთე//სიცოცხლე – პანდემიური შიშის მიუხედავად, ჰომერო-
სის „ილიადადან“ მოკიდებული, ლექსით, პოეზიით აგრძელებს 



72

ბრძოლას. ბესიკ ხარანაულის საანალიზო კრებულში „სიცოცხლე 
ლექსია აღერილი...“, დროშის მსგავსად. შურისმაძიებელ სულთა 
ლაშქარს – ვირუსებს – მხოლოდ პოეტი აჯობებს შიშის დამარ-
ცხებით და რწმენით, რომ „პოეზია ერთადერთი ნამდვილი დროა 
დღეში და ღამეში, ერთადერთი შესაკრებელი სასწაულია“, ამი-
ტომაც „უსმინეთ პოეტს!“

ბესიკ ხარანაულის პოეტური ამოცანა ამ პანდემიურ კრებულ-
ში უაღრესად მნიშვნელოვანია: ფიზიკურად დასნეულებული 
ბუნება და ადამიანი სულიერ მოგზაურობას ვერ შეწყვეტს ვირუ-
სის შიშით. პირიქით, უფრო იდუმალი სვლაა ადამიანის სულის 
მოგზაურობის გზაზე ალღოს – „უსწავლელი ცოდნის“ მეშვეობით. 
ეს მეტაპოეტური კრებული ე.წ. „გარდამავალი ჟანრით“, ლექსი 
პროზით, არის დაწერილი; თუმცა ზოგჯერ ბესიკ ხარანაული კონ-
ვენციური ლექსის პარამეტრებსაც მიმართავს: ტექტს სტროფულ 
მონაკვეთებად წარმოადგენს და სპორადული რითმით, რეფრე-
ნით, რიტმული პერიოდის გამეორებით, ლექსის სტრუქტურას 
მიამსგავსებს მეტაპოეტურ ტექსტს, ე.წ. „ნარატიულ ვერლიბრს“. 
მაგალითად შეიძლება მოვიხმოთ ერთ-ერთი მათგანი: „ადამიანის 
ტყვეობის სახლი“.

სიტყვა რომ არ ყოფილიყო,
ბოროტების სახელი არ გვეცოდინებოდა.
მიტომაც, ბოროტებას სიტყვის ეშინია –
ისარს რომ სტყორცნის,
სხვას ასცდება, მას დაესობა.
ბოროტებას მარტო სიტყვის ეშინია,
ეშინია, რომ არ გააქროს მისი სახელი.

(ხარანაული 2020: 97)

ამ შვიდტაეპიან მონაკვეთში „ბოროტება“ და „შიში“ ერთმა-
ნეთს დაუწყვილდა, ხოლო „სიტყვა“, რომელიც მათ ებრძვის, ლექ-
სია; ის ყვავილებია, რომლებიც შარლ ბოდლერის „ბოროტების 
ყვავილებსა“ და გ. ტაბიძის „არტისტულ ყვავილებში“ ბოროტებას 
ამარცხებს: ადამიანის სულს, მარადიულ სამყაროს აზიარებს. ბე-
სიკ ხარანაულის ზემოხენებული ლექსის დასკვნაც, მთავარი სათ-



73

ქმელიც, ამგვარად ჟღერს: „ადამიანი ისტორია კი არ არის, არამედ 
სამყარო!“ „ცის აივნიდან ჩამოსულმა მოხუცმა ვირუსმა იხსნა მი-
წა!“ პოეზიას უბრუნდებიან ადამიანები, რადგან იგი „ერთადერ-
თი ნამდვილი დროა დღეში და ღამეში, ერთადერთი შესაკრებელი 
სასწაულებისა“.

სამყაროში ღვთიური სასწაულების უტყუარი მოწმე და შემ-
კრები პოეტი – მინდიაა, რომელსაც ყვავილებისა და ჩიტების 
ენა ესმის. თუ გალაკტიონის „არტისტულ ყვავილებში“ ლექსები 
ყვავილების სახით მეტყველებენ, ბესიკ ხარანაულის საანალიზო, 
ე.წ. პანდემიურ კრებულში, „სიტყვების მარცვლები ჩიტებს მი-
აქვთ“:   „ბოლოშემართული   შაშვი“  დადის   და  გრძნობას  ვერ   აგ-
ნებს“ (ხარანაული 2020: 103). სჯერა პოეტს, რომელიც „ღვთის სუ-
ლელის“ წიგნით ასრულებს კრებულს. „ადამიანი ქროლვაშია“ 
ისე, როგორც ჩიტი ფრენის დროს შეიგრძნობს სამყაროს: „შაშვი 
მგალობელი“, „ღმერთი მწყალობელი“, „პოეტი წინასწარმეტყვე-
ლი“ კი არ უნდა გაქრეს: „პოეზიამ მიწაზე არ უნდა დააწყოს 
ფრთები!“ რათა სამყარო საბოლოოდ არ გაცივდეს, არ დაავადდეს:

სიტყვებო, ერთმანეთს უპოვეთ ადგილი
წერის ფრთებში იპოვეთ სიმრავლე,
დედამიწას მოუქსოვეთ ქვიშისფერი სამოსი,
აკი, რაც იყო, სიტყვებით იყო,
დედამიწა ისევ შიშველია.

(ხარანაული 2020: 58)

დამოწმებანი:

არიესი 1992: Арьес Ф. Человек перед лицом смерти. Перевод с французского: 
Ронина В. К. Москва: издательство „Прогресс – Академия“, 1992.
ბოდლერი 1922: ბოდლერი შ. ბოროტების ყვავილები. ფრანგულიდან თარგ-

მნა დავით აკრიანმა. თბილისი: გამომცემლობა „იანუსი“, 1992.
დოიაშვილი 2016: დოიაშვილი თ. „ქართული პოსტსიმბოლისტური პოეზიის 

ისტორიიდან (გალაკტიონი და ვალერი ბრიუსოვი)“. წიგნში: ქართული მო-
დერნის ტიპოლოგია. თბილისი: გამომცემლობა „მერიდიანი“, 2016.
ლაბაძე 2006: ლაბაძე რ. ცოდვა და შიში შუა საუკუნეებში (ქართული მენტა-

ლური მოდელის ორი ასპექტი). თბილისი: გამომცემლობა „ლეგა“, 2006.



74

ტაბიძე 2016: ტაბიძე გ. ლექსები (1915-1920). თხზულებანი თხუთმეტ ტომად. 
ტ. II. თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2016.
წიფურია 2008: წიფურია ბ. „პოსტმოდერნიზმი“. წიგნში: ლიტერატურის თე-

ორია. XX ს. ძირითადი მეთოდოლოგიური კონცეფციები და მიმდინარეობები. 
თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2008.
ხარანაული 2020: ხარანაული ბ. ბოლოშემართული შაშვი გრძნობას ვერ 

აგნებს. თბილისი: გამომცემლობა „ინტელექტი“, 2020.
ხინთიბიძე 1987: ხინთიბიძე აკ. გალაკტიონის პოეტიკა. თბილისი: თსუ 

გამომცემლობა, 1987.

 

Maia Burdiashvili
Georgia, Kvareli
PhD Student

Different Variations of the Artistic Narrative of the Pandemic: 
Albert Camus’ „The Plague“, Gabriel Garcia Marquez’s 

„Love in time of Cholera“ and Jaba Zarqua’s 
„The first lane of Vazha-Pshavela“ 

Summary

Historical experience has shown that pandemic radically changes pre-
pandemic life style. The values is being re-evaluated and all the problems 
that seemed to be covered before are coming to the fore with all their in-
tensity. Literature expresses the impact of pandemic on people’s lives from 
different sides. Putting different accents depends on both – the Epoch 
and the author’s individual point of view and the quarantine and isola-
tion have a significant impact on the chronotope of the text as well. The 
subject of our discussion is Albert Camus’ “The Plague”, Gabriel Garcia 
Marquez’s “Love in time of Cholera” and Jaba Zarqua’s “ The firs lane of 
Vazha-Pshavela” what are instant reflections on the pandemic. We will 
focus on the purpose for which these texts were created, how the past 
catastrophes became not only an integral part of the authors’ point of view 



75

but foundation for a new philosophical thought. We are supposed to talk 
about the role of quarantine and isolation, how they transform the rime 
and space described in the texts, what kind of metamorphosis they push 
the characters to Comparative analysis of research texts reveals many in-
teresting things.

Key word: pandemic, literature, metamorphosis.

მაია ბურდიაშვილი
საქართველო, ყვარელი
დოქტორანტი

ჟამიანობის მხატვრული ნარატივის სხვადასხვაგვარი 
ვარიაციები: ალბერ კამიუს „შავი ჭირი“, გაბრიელ გარსია 

მარკესის „სიყვარული ჟამიანობის დროს“ 
და ჯაბა ზარქუას „ვაჟა-ფშაველას I ჩიხი“

ინფექციურ-ვირუსილი   დაავადებები   წარმოადგენენ იმ მრა-
ვალ გამოწვევათა ნაწილს, რომელთანაც ადამიანს ბრძოლა უწევ-
და და უწევს დღესაც. მათი გავრცელების არეალი ზოგჯერ ისე 
იზრდება, რომ ფარავს მთლიან კონტინენტებსაც კი. ეპიდემია და 
მისგან გამოწვეული კატასტროფები არაერთ მწერალს უქცევია 
თავისი ნარატივის ძირითად თემად. საყურადღებოა ის ფაქტი, 
თუ რა მიზანი ამოძრავებდათ, ზოგჯერ თუ ყოველივე ეს იყო 
მათთვის რეალობის რეფლექსია, ყოფილა ისეც, რომ უბრალოდ 
მწერლის შინაგანი მსოფლგანცდის ნაწილი გამხდარა. ჩვენს მიერ 
შერჩეული საკვლევი ტექსტები, ალბერ კამიუს „შავი ჭირი“, გაბ-
რიელ გარსია მარკესის „სიყვარული ჟამიანობის დროს“ და ჯაბა 
ზარქუას „ვაჟა-ფშაველას I ჩიხი“, დაფუძნებულია ეპიდემიის თე-
მაზე,   თუმცა სრულიად სხვადასხვა რაკურსით წარმოგვისახავს 
მას. სამივე რომანი საკმაოდ რთული და მრავალშრიანია, ამიტომ 
მათი შედარებითი ანალიზისთვის გამოვყავით საკვლევი კითხვე-
ბი. თავდაპირველად შევეცდებით პასუხი გავცეთ იმას, თუ რა-
ტომ ირჩევს მწერალი მხატვრული ტექსტის თემად ეპიდემიას და 
რა სიმბოლურ დატვირთვას ანიჭებს. რეალურ ცხოვრებაშიც ეპი-



76

დემიას ძალიან დიდი გავლენა აქვს, ის მნიშვნელოვნად ცვლის 
დღის წესრიგს, სამოქმედო სივრცეს. თითქმის ყოველთვის უარ-
ყოფით გავლენას ახდენს ადამიანთა ფსიქოლოგიაზე. ცვლის მათ 
მსოფლმხედველობას და იწყება ღირებულებების გადაფასება. 
ამიტომ მეორე ძირითადი აქცენტი გავაკეთეთ იმაზე, თუ როგორ 
იცვლება ეპიდემიის აღწერის დროს მხატვრული ტექსტის ქრონო-
ტოპი.  რა  წნეხის  ქვეშ ექცევიან ადამიანები  და  რა სახის მეტამორ-
ფოზას განიცდიან. 

ზემოთ დასახელებული რომანები დაიწერა გარკვეული დრო-
ითი  ინტერვალით:  მეოცე   საუკუნის   პირველი  ნახევრის   დასას-
რულს „შავი ჭირი“, ოთხმოცდაათიანი წლების დასაწყისს „სიყვა-
რული ჟამიანობის დროს“ და ოცდამეერთე საუკუნის მეორე 
ათწლეულის ბოლოს – „ვაჟა-ფშაველას პირველი ჩიხი“. ალბერ 
კამიუს რომანში „შავი ჭირი“ მოქმედება ხდება ქალაქ ორანში, 
რომელიც არის უშნო და არაფრით გამორჩეული. იქ არ არიან 
მტრედები, არ არის აგრეთვე ხეები და ბაღებიც და გაზაფხული 
ბაზრებში იყიდება. კამიუ თხრობის დასაწყისიდანვე გამოხატავს 
შეშფოთებას იმის გამო, რომ ქალაქის მცხოვრებლები შთანთქა 
ყოველდღიურობამ. მათ აზრადაც კი არ მოსდით, რომ ამ უბრა-
ლო ყოველდღიურობის გარდა არსებობს სხვა რამეც. შემდგომ 
როდესაც მომაკვდავი ვირთხები შემოესევა ქალაქს და ჭირი ნელ-
ნელა ადამიანებზე ინაცვლებს და მუსრს ავლებს მათ, საკითხი 
ამგვარად დგება: „შეიძლება ითქვას, რომ კონსიერჟების სიკვდილი 
მომასწავლებელი იყო შემაშფოთებელი ნიშნებით სავსე პერიოდის 
დასასრულისა და შედარებით უფრო მძიმე პერიოდის დასაწყი-
სისა, როდესაც პირველი დღეების განცვიფრება თანდათან პანი-
კად გადაიქცა, ჩვენი თანამოქალაქეები ახლაღა მიხვდნენ-მანამდე 
კი ფიქრადაც არ გაუვლიათ, რომ ჩვენი პატარა ქალაქი იქნებოდა 
საგანგებოდ განკუთვნილი საიმისოდ რომ ვირთხები მზის გულ-
ზე დახოცილიყვნენ და კონსიერჟები უცნაური სენის წერა გამხდა-
რიყვნენ.   არადა თურმე ცდებოდნენ და დაუყოვნებლივ უნდა გა-
დაესინჯათ თავიაანთი წარმოდგენა სამყაროზე, ყოველივე რომ 
ამით დამთავრებულიყო კვლავ ჩვეულების მონებად დარჩებოდ-
ნენ. ამ წუთიდან დაიწყო შიში და მასთან ერთად განსჯაც“ (კამიუ 
1988: 22) ამ შემთხვევაში პანდემიით მოვლენილი განსაცდელი 



77

თითქოს გარკვეულ აუცილებლობასაც კი წარმოადგენს. ალბერ 
კამიუ მსგავს მოსაზრებას აჟღერებს „სარჩულსა და პირშიც“, მისი 
თქმით, ადამიანებისთვის ყოველდღიური საქმიანობა არის ხელის 
შემშლელიც და თავშესაფარიც. ისინი იმიზეზებენ საქმიანობას, 
რომ ფიქრისთვის დრო აღარ დარჩეთ და თავი აარიდონ ზედმეტ 
განსჯას. „შავ ჭირში“ კი ავტორი გვეუბნება, აუცილებელი არ არის 
მნიშვნელოვანი განსაცდელი დაგვატყდეს თავს და მაშინ დავი-
წყოთ ყოველივეს გადაფასება, რადგან მაშინ შეიძლება გვიანი 
აღმოჩნდეს. იქ უკვე სხვა ალტერნატივა აღარ არის.

ამის შემდეგ კი ყველაფერი თავდაყირა დგება, ქალაქი ექცევა 
დიდი ხნით იზოლაციაში, კატასტროფულად მატულობს გარდაც-
ვლილთა რიცხვი. მრავალფეროვანია პერსონაჟთა გალერეა, არიან 
ისინი ვინც სარგებელს ნახულობს სენის გავრცელებით, ვისაც 
მემატიანედ გახდომა მოუსურვებია, ვინც თავდაუზოგავად იბრ-
ძვის ადამიანთა სიცოცხლის გადასარჩენად. შეხვდებით ასევე 
პერსონაჟს, რომელიც მთელი თხრობის მანძილზე ცდილობს შექ-
მნას გამორჩეული მხატვრული ტექსტი, თუმცა ერთი ფრაზის 
დაწერის მეტს ვერაფრის ახერხებს. კამიუ გვიხატავს ადამიანთა 
მრავალნაირ  ტანჯვასა   და  სიკვდილს   დაწვრილებით.  ჩვენი   აზ-
რით, ამ ყოველივეს კი ის დანიშნულება აქვს, რომ მეტად შევიყვა-
როთ სიცოცხლე და თავად ადამიანებიც. შეიძლება პარალელის 
გავლება გურამ დოჩანაშვილის რომანთან „სამოსელი პირველი“. 
მთავარი პროტაგონისტი დომენიკო საყვედურით მიმართავს თა-
ვის მხსნელ მიჩინიოს: „აქ დომენიკომ ვეღარ მოითმინა, განზე მი-
აბრუნა თავი, და მხარუკუღმა დაუღრილა:

– ადამიანის სიკვდილს რაღად მაყურებინეთ!
მაშინვე მშვიდად უპასუხეს:
– ადამიანი რომ გყვარებოდა“ (დოჩანაშვილი 2011: 626).
ჩვენც მთელი თხრობის მანძილზე თვალს ვადევნებთ ადამი-

ანთა ტანჯვასა და გარდაუვალ სიკვდილს. ყოველივე დაგვაფიქ-
რებს ცხოვრების საზრისზე, რადგან როდესაც გვახსოვს სიკვდი-
ლის არსებობა, ვესწრაფვით ჩავწვდეთ ჩვენს დანიშნულებას ამ 
სამყაროში. 

შავი ჭირის მთავარი პროტაგონისტი, ამბის მთხრობელი ბერ-
ნარ რიე ისე დაიღალა სიკვდილთან ბრძოლით, რომ დასასრულს 



78

აღარაფერი აკვირვებს და არაფერი აღელვებს. იგი საკუთარი მე-
უღლის სიკვდილსაც კი გულგრილად ხდება. აქ თავს იჩენს პოს-
ტეპიდემიური   ფსიქოლოგიური   პრობლემები,   ემოციური   გამო-
ფიტვა და გულგრილობა. კამიუ მთელი თხრობის მანძილზე 
ინარჩუნებს აბსურდულ მსოფლგანცდას. იგი ელოდება რომ ეს 
ყოველივე კვლავ შეიძლება განმეორდეს. რა ცვლილებაა მოსა-
ლოდნელი? ავტორისთვის ხალხი მაინც უცვლელი რჩება და ამ 
ყოველივეს აღწერას ის აზრი აქვს, რომ არ დაგვავიწყდეს მოსა-
ლოდნელი განსაცდელი. რომანის დასასრულს როდესაც შავი 
ჭირი უკან იხევს, ქალაქის მოსახლეობა ზეიმობს გამარჯვებას და 
იზოლაციის მოხსნას, ავტორი გვეუბნება შემდეგ რამეს პერსონა-
ჟების ენით: „–ო, არა, გინდათ ზემოდან გადახედოთ, ნება თქვენია, 
მაგრამ ხალხი მუდამ ერთნაირია“ (კამიუ 1988: 259). იცვლებიან 
მხოლოდ ერთეულები, მაგრამ ეს ცვლილება არის რადიკალური, 
როგორც  ბერნარ  რიეს  შემთხვევაში  მოხდა.  მისთვის   სამყაროზე 
და ცხოვრებაზე წარმოდგენა ისეთი ვეღარასდროს იქნება, როგო-
რიც ეპიდემიამდე იყო.

თხრობის დასასრულს მჟღავნდება თავად წიგნის დაწერის 
მიზანი: „ყურებში სიხარულის ყიჟინა ჩაესმოდა, მაგრამ რიეს 
ახსოვდა რომ ამ სიხარულს საფრთხე ელოდა, იცოდა, რომ შავი 
ჭირის ბაცილა არასოდეს კვდება და არც არასოდეს ქრება და 
შეიძლება დადგეს ერთი დღეც, როცა ადამიანთა საუბედუროდ 
თუ მათ ჭკუის სასწავლებლად შავი ჭირი კვლავ გამოაღვიძებს 
ვირთხებს და სასიკვდილოდ გამოგზავნის ბედნიერ ქალაქში“ 
(კამიუ 1988: 260).

როგორც ისტორიიდან არის ცნობილი, შავი ჭირის ეპიდემია 
მართლაც იყო გავრცელებული აღნიშნულ ქალაქში, მხოლოდ 
ბევრად ადრე, ვიდრე კამიუ დაწერდა ამის შესახებ. გავრცელებუ-
ლი მოსაზრების თანახმად რომანი სიმბოლურ ალეგორიულია 
და მასში გადატანითი მნიშვნელობით ფაშიზმის გავრცელება და 
ბატონობა იგულისხმება. ჩვენი აზრით, მისი გააზრების არეალი 
უფრო ფართოა ვიდრე მხოლოდ ერთი რომელიმე იდეოლოგიის 
გავცრელებისა და გაბატონების გამოხატვაა. ის არ გამორიცხავს 
არც ფაშიზმის სიმბოლიზებას და არც კიდევ მრავალი სხვა მავნე 
სენისა თუ იდეოლოგიისას. თუ გადავხედავთ თავად ავტორის 



79

დამოკიდებულებას სიმბოლური ნაწარმოებების გააზრების შესა-
ხებ, უფრო ნათელი გახდება რა ფართო და მრავლის მომცველი 
შეიძლება იყოს მისი ინტერპრეტაცია.

„სიმბოლო ყოველთვის აღემატება იმას, ვინც მას იყენებს და 
ავტორს იმაზე მეტს ათქმევინებს, ვიდრე ამის სურვილი ქონდა. 
ამიტომაც სიმბოლოს ჩაწვდომის უტყუარი საშუალება სხვა სიმ-
ბოლოს გამოყენებაზე უარის თქმაა. საჭიროა ნაწარმოებს წინას-
წარ მოფიქრებული სქემების გარეშე მიუდგე და არ ეძებო მისი 
დაფარული დინებები“ (კამიუ 2017: 155). სიმბოლოს გასააზრებ-
ლად   კი   ასეთ   ხერხს   გვთავაზობს.  თუ  სიმბოლო   გულისხმობს 
ორ პლანს, იდეებისა   და   შეგრძნებების   ორ   სამყაროს,   მაშინ  
გვჭირდება ლექსიკონი, რომელიც მათ შორის ხიდს გადებდა. 
ამიტომ მხოლოდ   ერთი   კონკრეტული   ნიშნით   განხილვა აკნი-
ნებს რომანის ღირსებას. 

ხოლო რაც შეეხება გაბრიელ გარსია მარკესის რომანს „სიყ-
ვარული ჟამიანობის დროს“ ან „სიყვარული ქოლერას დროს“ 
არის სასიყვარულო სამკუთხედზე აგებული ნაწარმოები. მასში 
აღწერილი ქალაქი ძალიან გავს კამიუსთან აღწერილს. მაგრამ აქ 
კიდევ უფრო გამძაფრებულია მოვლენები. ჰაერი მოწამლულია 
და დაბერებული ქალაქი სულს ღაფავს. დაჭაობებული სივრცე 
და ადამიანთა უმოქმედობა გვხვდება აგრეთვე ჩვენ მიერ შესადა-
რებლად შერჩეულ ჯაბა ზარქუას რომანშიც. სამოქმედო სივრცის 
ამგვარი წარმოსახვა კი გვიქმნის განწყობას, რომ ეს სტაგნაცია უნ-
და შეიცვალოს. მარკესის ამ რომანში ნაკლებად შევხვდებით მა-
გიური რეალიზმისთვის დამახასიათებელ ელემენტებს. იგი გად-
მოგვცემს რეალურ ამბებს თავისი ტრაგედიითა და სიხარულით. 
ქოლერის ეპიდემიას ტექსტში ორი ძირითადი დანიშნულება აქვს. 
მთავარი პროტაგონისტი ფლორენტინო არისა ისე დაავადდება სიყ-
ვარულით, რომ მომაკვდავ სენს ემსგავსება ამ ავადობის შედეგად 
გამოვლენილი   სიმპტომები.  ამის  გამო   სწორედ  დედამისი   ერთ 
ხანს   კიდევაც იფიქრებს   ქოლერით არის ავადო.   ფლორენტინო 
არისა სიცოცხლის ბოლომდე რჩება ამ სიყვარულით შეპყრობილი. 
გაბრიელ გარსია მარკესმა სიყვარული ქოლერის სენთან გააიგივა და 
ამით შექმნა სიყვარულის თავისებური კონცეფცია. ფლორენტინო 
არისას ტრფობის ობიექტი ფერმინა დასა თავდაპირველად თუ 



80

უპასუხებს იგივე გრძნობით, გარკვეული დროის შემდეგ უარ-
ყოფს და სხვას გაიხდის თავისი ცხოვრების მეგზურად. უნდა 
ითქვას ისიც, რომ ქოლერის დაავადებასთან არის დაკავშირებუ-
ლი ფერმინა დასასთვის ახალ თაყვანისმცემელთან და მომავალ 
მეუღლესთან ექიმ ხუვენალ ურბინოსთან შეხვედრა. გადის გარ-
კვეული პერიოდი, ფერმინა დასა ხვდება რომ შეცდომა დაუშვა და 
საკუთარ თავს წაართვა ნამდვილი სიყვარულის მიერ მოგვრილი 
ბედნიერება. ფლორენტინო არისა ფერმინა დასას დაბრუნებას 
ელოდა ორმოცდათერთმეტი წელი ცხრა თვე და ოთხი დღე. ამდე-
ნი ხნის ლოდინის შემდეგ კი ეს დროც დადგა. დაქვრივებული 
ფერმინა დასა და ფლორენტინო არისა ერთად ბედნიერები მიდიან 
მოგზაურობაში გემით და აქ არის ძლიან საინტერესო მომენტი. 
მათი ცხოვრება გარიყულია. ისინი თუ მანმადე აქტიური მოქალა-
ქეები იყვნენ, ბოლოს თითქოსდა მათთვის დრო მოწყდა რეალურ 
დინებას და სხვა განზომილებაში გადაიყვანა თავისი უცნაური 
მგზავრები.

მეორე შემთხვევაში კი ქალაქში მართლაც გავრცელებულია 
ქოლერის ეპიდემია. მიუხედავად იმისა, რომ რომანში აღწერილი 
მოქმედების დრო თითქმის სამოც სამოცდაათ წელს მოიცავ, ქო-
ლერა არ მთავრდება, ის შეიძლება ნებისმიერ დროს გავრცელდეს 
და გვამებით გაავსოს ქალაქი. გვამები მთელი თხრობის მანძილ-
ზე შეიძლება გაჩნდნენ სხვადასხვა მიზეზით. ჰაერი გაჟღენთი-
ლია მყრალი სუნით და სახლის სახურავები სავსეა სვავებით. 
სიკვდილით დაავადებულ და სიმყრალით გაჟღენთილ ჰაერს გაბ-
რიელ გარსია მარკესის სხვა რომანებშიც ვხვდებით. მაგრამ ასეთი 
სიხშირით და სიმძაფრით არა, როგორც ამ ტექსტში. ყოველივე ეს 
კი  მიმანიშნებელია  იმის, რომ სიკვდილი  და  ეპიდემიით  გამოწვე-
ული ტრაგედიები ავტორისთვის მსოფლგანცდის ნაწილს წარმო-
ადგენს. მისთვის სიკვდილია ყველგან სადაც ადამიანის შინაგანი 
სამყარო ცარიელდება და ხრწნას იწყებს. 

„იქიდან მომავალი ზეთისა და შუადღის დასიცხული სახლის 
ოხშივარი ერთმანეთს ერწყმოდა და სიმყრალეში დაბმული ანგე-
ლოზის სუნი დგემოდა“ ( მარკესი 2010: 9). 

„სეირნობის დაწყებისთანავე ფერმინა დასამ სახეზე თავსაბუ-
რავი ჩამოიფარა. იმის კი არ ეშინოდა ვინმეს არ ეცნო, უბრალოდ 



81

არ სურდა სადგურიდან სასაფლაომდე ყოველ ნაბიჯზე დაყრი-
ლი მზეში გაბერილი გვამების ცქერა. სოფლის თავებმა აუხსნეს 
ქოლერააო. თეთრი დუჟი ადგათ პირზე და იმასაც ხედავდა, რომ 
არცერთ მკვდარს კეფაში ჩაჭედილი ტყვია არ უჩანდა, როგორც 
საჰაერო ბურთიდან ექიმმა ურბინომ შენიშნა. 

– ასეა – თქვა ოფიცერმა – ღმერთიც აუმჯობესებს მეთოდებს“ 
(მარკესი 2010: 221).

მის მიერ დაწერილ „პატრიარქის შემოდგომაშიც“ ვკითხუ-
ლობთ: „ჩვენამდე მოაღწია დამძღარი სვავების მძიმე ქშენამ, ჩვენც 
მათივე ფრთების ფართქუნით მოდენილი სიმყრალის სუნს მივ-
ყევით და მივადექით სააუდენციო დარბაზს“ (მარკესი 2006: 5).

მიუხედავად იმისა, რომ მთელი თხრობის მანძილზე რომანს 
ლაიტ მოტივად გასდევს ქოლერა და სიკვდილი, ავტორი დიდ 
დროს არ უთმობს მისით ავადობისა და მის წინააღმდეგ გატარე-
ბული ღონისძიებების აღწერას. სამაგიეროდ დაწვრილებით არის 
აღწერილი ფლორენტინა არისას სიყვარულით დასნეულებისა და 
ავადობის წლები. ჩვენი აზრით, ავტორმა სიყვარულისა და ქო-
ლერის სენის გვერდიგვერდ წარმოჩენით ხაზი გაუსვა ადამიანის 
არსებობის ორ უმთავრესს საზრისს, რომელიც რადიკალურად 
ცვლის ცხოვრებას. დასაწყისშვე ერთ-ერთი პერსონაჟი ექიმი ხუ-
ვენალ ურბინო ასე ფიქრობს სიკვდილის შესახებ: „სიკვდილთან 
ამდენი  ხნის  ბრძოლისა  და  ბოლოს  მასთან შეგუების შემდეგ,  ახ-
ლა თვითონ  პირველად  ჩახედა მას თვალებში  და  მოეჩვენა,  რომ 
ისიც უყურებდა. ეს სიკვდილის შიში არ იყო, არა, ეს შიში უკვე 
რამდენი წელია იჯდა მასში, მასთან ერთად ცხოვრობდა და მისი 
ჩრდილის ჩრდილად ქცეულიყო იმ ღამიდან ცუდი სიზმრებით 
შეშფოთებულს რომ გაეღვიძა და მიხვდა: სიკვდილი პერმანენტუ-
ლი ალბათობა კი არ ყოფილა, როგორც ყოველთვის ეგონა, არა-
მედ წამიერი რეალობა“ (მარკესი 2010: 29). მარკესმა მოგვცა ორი 
ყველაზე მნიშვნელოვანი სიტყვის სიკვდილისა და სიყვარულის 
თავისებური დეფინიცია.

ჯაბა ზარქუას რომანი „ვაჟა-ფშაველას I ჩიხი“ დაიწერა ოცდა-
მეერთე საუკუნის მეორე ათწლეულის ბოლოს, ვიდრე კოვიდის 
ეპიდემია  შემოიჭრებოდა  საქართველოშიც  და  მნიშვნელოვან  დი-
რექტივებს შეიტანდა ცხოვრების წესში. მასში აღწერილია ვაჟა-



82

ფშაველას პირველ ჩიხში მდებარე ხრუშოვკა, რომელიც სრული-
ად შემთხვევით ექცევა იზოლაციაში იმ მიზეზით, რომ იქ ცხოვ-
რობს სავარაუდო კოვიდ ინფიცირებული. ყურადღებას იქცევს 
ის ფაქტი, რომ ავტორი ცდილობს წინ გაუსწროს მოვლენებს და 
დააკვირდეს რა გავლენას ახდენს ადამიანებზე იზოლაციაში 
ყოფნა. მაგრამ მისი პერსონაჟები იზოლაციაში მოხვედრამდეც 
გამოირჩეოდნენ ფსიქო-ემოციური აშლილობით და მხოლოდ ამ 
ფაქტს ვერ დავუკავშირებთ მათში მიმდინარე ცვლილებებს. თუმ-
ცა შემთხვევითი იზოლაცია და მისი გვერდითი მოვლენები გახდა 
რომანის მთავარი ხაზი, ამავდროულად აქ ვხვდებით ძალიან ბევრ 
მნიშვნელოვან ასპექტს, ურომლისოდაც თანამედროვე ადამიანის 
ხედვა და ეგზისტენციალური კრიზისის გააზრება გაჭირდებო-
და. ავტორმა ამ კორპუსში თავი მოუყარა თანამედროვე ადამიანის 
სხვადასხვა ტიპებს თავისი პრობლემებითა და ტრაგედიებით. აქ 
შეხვდებით პირველობის მოყვარულ მამაკაცს, რომელსაც ერთი 
სული აქვს ვინმე თავისზე სუსტი ნახოს და მოახდინოს ძალების 
დემონსტრირება. ნარკოდამოკიდებულ და მოღალატე ცოლს. 
შვილმკვდარ დედას, რომელიც შიზოფრენიამდე მიუყვანია თა-
ვის ტრაგედიას. ასევე თვალსაჩინოა როგორი გავლენა აქვს სა-
ხელმწიფოს ადამიანთა ბედზე. სიმბოლური დატვირთვა აქვს იმ 
გარემოებასაც, რომ მთავარ პერსონაჟებს ამ კორპუსში დღიურად 
ქონდათ ნაქირავები ბინა პაემნისთვის. თითქოს საბოლოვოდ აქვთ 
გამოცლილი საყრდენი და დაკარგული სიმყუდროვე. მათი სიყ-
ვარული დასასრულის პირას არის მისული და ცდილობენ ხელ-
ჩასაჭირი იპოვონ, რათა საბოლოვოდ არ გაწყდეს ურთიერთობა. 
მარიამი  მარტოხელა  დედაა  და  ნაადრევად  დაობლებულს  ოჯახ-
ზე ზრუნვა დააწვა კისერზე. არადა თავად ყველაზე მეტად ესა-
ჭიროება საყრდენი და სიმშვიდე, რომელსაც რეალობაში ვერ პო-
ულობს. ამიტომ ნარკოდამოკიდებული ხდება და დროებით სხვა 
სამყაროში ინაცვლებს. ნარკოტიკებს მოიხმარს ასევე გაბრიელიც. 
„მეოთხე სართულის ოროთახიანიდან რანაირი ხმა არ გამოსულა, 
რანაირი უცხო ფრაზა არ მოუსმენიათ მეზობლებს... მაგრამ ეს რა-
ღაც  სხვა  იყო.  ბიჭი  ყვიროდა,  გოგო  ჩუმად  პასუხობდა.   მეზობ-
ლები ამ დროს ყველაზე მთავარს ვერ ხედავდნენ – მათ სახეებს. 
გოგონას   სახეზე   იკითხებოდა სარკაზმი  და   სიცარიელე, ბიჭი-



83

საზე  –  ტკივილი  და  პანიკა.  გოგოს  მარიამი  ერქვა, ბიჭს – გაბრი-
ელი“ (ზარქუა 2020: 6 ).

მარიამი ნარკოტიკის დიდი დოზის მიღების შემდეგ წარმოიდ-
გენს, რომ გამოკეტილია გამჭვირვალე კოლბაში, სრულიად შიშ-
ველი. თითქოს დედის საშოში ყოფილიყოს. მას არ სურს ვინმემ 
დაურღვიოს სიმყუდროვე. არის ერთი ფრაზა, რომლითაც იწყება 
რომანი და საკმაოდ ბევრჯერაც მეორდება. „this game has no name 
and the end will never be the same“. მათ ჰგონიათ, რომ ჩარ-
თულები არიან თამაშში და დასასრულის მოულოდნელობისკენ 
არის მიმართული თხრობაცა და მათი საქციელიც. ხშირად 
უწევთ სახელების შეცვლა და ახალ სახელებს ისე ადვილად ეგუ-
ება გაბრიელი, არანაირი დისკომფორტს არ განიცდის. ამ სახეში 
სიმბოლოზებულია იდენტობის კრიზისი და რეალობის მიუღებ-
ლობა. როდესაც არაფერი ღირებული და მყარი აღარ არსებობს 
არც საკუთარი სახელი და გვარი ადარდებს. საყურადღებოა აგ-
რეთვე თხრობითი სტრატეგიების შეჯახება ტექსტში. აქ ავტორი, 
პერსონაჟები და მთხრობელი მკვეთრად გამიჯნულები არ არიან. 
დანაწევრებული ცნობირება ქმნის მხატვრული ტექსტის ისეთ 
ნამსხვრევებს, რომელთა აწყობა და მთლიანობის დანახვა თით-
ქმის შეუძლებელია. 

ჩვენ ვნახეთ ეპიდემიის მხატვრული ასახვის სამი განსხვავე-
ბული ვარიანტი. ალბერ კამისთვის ეპიდამიასა და სიკვდილს 
განსაკუთრებული დატვირთვა აქვს. ერთი მხრივ დაგვაფიქროს 
სიცოცხლის  საზრისზე  და  მეორე  მხრივ  უფრო  მეტად   შეგვაყვა-
როს სიცოცხლე და ადამიანები. მხატვრული დრო და სივრცე კი 
იცვლება იმდენად, რამდენადაც ამას იზოლაცია მოითხოვს. პერ-
სონაჟები თავისებურ რეაქციას გახატავენ მიმდინარე მოვლე-
ნებზე, ხალხი ყველაფერს მალე ივიწყებს და უცვლელი რჩება, 
მეტამორფოზას განიცდის მხოლოდ ბერნარ რიე. 

გაბრიელ   გარსია   მარკეზისთვის   სივრცე  დაჭაობებულია   და 
ჰაერი მკვდარი. როგორც სათაურიდანაც ვიგებთ „სიყვარული 
ქოლერას დროს“, სიყვარული არის ერთადერთი რამ, რომელმაც 
შეიძლება დაამარცხოს დრო და ნათელი წერტილი გახდეს უფე-
რო სამყაროში. ხოლო ჯაბა ზარქუასთვის იზოლაცია გახდა 



84

შესაძლებლობა ერთ სივრცეში მოეყარა თავი სხვადახვა ინდივი-
დებისთვის და თვალსაჩინო გაეხადა თანამედროვე ადამიანის 
კრიზისი. ამგავარად  განსხვავებული პერსპექტივები კაცობრი-
ობის   ერთ  დიდ   განსაცდელს,  ეპიდემიის  გავრცელებას,  სხვადა-
სხვა დატვრირთვას ძენენ.

 
დამოწმებანი:

დოჩანაშვილი 2013: დოჩანაშვილი გ. სამოსელი პირველი. თბილის: გამომ-
ცემლობა „მერიდიანი“, 2011.

ზარქუა 2020: ზარქუა ჯ. ვაჟა-ფშაველას პირველი ჩიხი. თბილისი: 
გამომცემლობა „ინტელექტი“, 2020

კამიუ 1988: კამიუ ა. შავი ჭირი. თბილისი: გამომცემლობა „მერანი“, 1988
კამიუ 2017: კამიუ ა. სიზიფის მითი. თბილისი: გამომცემლობა „აგორა“, 2017.
მარკესი 2006: მარკესი გ. პატრიარქის შემოდგომა. თბილისი: გამომცემლობა 

„სიესტა“, 2006.
მარკესი 2010: მარკესი გ. სიყვარული ჟამიანობის დროს. თბილისი: გამომ-

ცემლობა „სიესტა“, 2010.

 
Rūta Brūzgienė 
Lithuania, Vilnius
Mykolas Romeris University

Lithuanian Baroque: The Existential Concept of Being in 
the  Hymnals of Protestants and Catholics 

Summary

 Baroque epoch (late 16th - 18th centuries) brought proliferation of scienc-
es and arts to Lithuania, construction of numerous Baroque etc. Yet, the 17th 
century is called the Century of Disasters due to numerous wars, the occupa-
tion of Lithuania (1654–1661), massive deaths, famine and plague epidemics. 
This period saw an unprecedented number of religious hymns published as 
well. The best-known hymn writers are Catholic S. M. Slavočinskis (1646), 
Pr. Šrubauskis (1679); Protestants: Evangelical Reformed (Calvinist) St. Jau-
gel-Telega (1653); Evangelical Lutheran M. Švoba (Schwabe), (1666, 1685). 
The aim of this article is to discuss some motives of the existential concept 



85

of being and the features of its development in the above-mentioned hymns. 
The article uses a comparative approach and will refer to the works of Lithu-
anian scholars A. Jovaišas, D. Kuolys, Br. Maskuliūnas, Dž. Maskuliūnienė, D. 
Pociūtė-Abukevičienė, E. Ulčinaitė, and M. Vaicekauskas.

Key words: Lithuanian baroque, religious hymn, existential worldview, 
motives of death, poetics.

Introduction. Lithuanian Baroque, which began to form at the end of 
the 16th century, flourished until the end of 18th century. The deaths and 
sufferings caused by wars and plague epidemics that constantly devastated 
Lithuania became the most dominant signs of the Lithuanian reality of 
that period. From 1654 till 1661, Lithuania lost almost half of its popula-
tion to the war, subsequent massacres, deportations, famine and plague. At 
the beginning of the 18th century, Swedish and Russian armies marched 
through the country again and again in the course of the Northern War. 
The plague of 1708–1711 killed a third of the Lithuanian population, and  
almost half of the people died in the Lithuanian lands of the Duchy that 
year. Therefore, in the religious hymns of the Baroque era (Pr. Šrubauskis, 
S. M. Slavočinskis, St. Jaugelis-Telega, etc.), the existential worldview was 
significantly strengthened where the philosophical motifs of the fragility 
of life, the search for God, the realistic images of death intertwined. This 
article aims to discuss the features of the expression of some these mo-
tives in these hymns. The writing will be based on the works of Albinas 
Jovaišas, Darius Kuolys, Bronius Maskuliūnas, Džiuljeta Maskuliūnienė, 
Dainora Pociūtė-Abukevičienė, Eugenija Ulčinaitė, Mikas Vaicekauskas, 
comparative methodology will be used.

Historical background. In Lithuania, Baroque began to form at the end 
of the 16th century and lasted until the end of the 18th century. However, 
the 17th century was called “the century of the Republic of the Two Na-
tions disasters”. After the victories won by the famous military leader, 
the Great Hetman of Lithuania Jonas Karolis Chodkevičius, near Salaspils 
(Kircholm, 1605), where 2 thousand troops of the Lithuanian army beat 



86

off Swedish army of 14,000 soldiers, and near Khotyn in 1621, where 
70,000 Lithuanian and Polish soldiers successfully repelled the offensive 
of 220 thousand men strong Turkish army, a period of failures began from 
the middle of 17th century. Although there have been many wars, fam-
ine and plague epidemics in the history of Lithuania, Lithuania has never 
experienced such situation that happened in 1654–1655 when the entire 
country was occupied by the Russian and Swedish armies (the Russo–Re-
public of the Two Nations War dragged on from 1654 to 1667 and the 
First Northern War with Sweden lasted from 1655 till 1660). Vilnius was 
occupied for the first time. During the six years of occupation that lasted 
until 1660 the country was so devastated that, emphasizing the scale of 
the tragedy, this period is called the Deluge. Lithuania lost almost half 
of its population to the massacres and deportations, famine and plague 
that accompanied this war. After the recovery from the Deluge, Lithu-
ania showed its power again in the battles with the Turks (battle near 
Khotyn in 1673, at the Battle of Vienna, near Kahlenberg in 1863); both 
battles were led by the Great Hetman Jonas Sobieskis. The Turks were 
finally defeated and never returned to the region. Afterwards, neither the 
state system nor the economy or the culture  changed significantly, so the 
middle of the 17th century is often considered to be the turning point in 
the history of Lithuania, from which the decline of the Polish and Lithu-
anian states began.

Features of Baroque literature in Lithuania. Baroque literature was cre-
ated in Latin, Lithuanian, Polish and Ruthenian languages in Lithuania. 
The social, cultural and academic practices of the Jesuits had the greatest 
impact on the development of literature genres and styles of this epoch 
at the end of the 16th century and in the 17th century. The use of Latin 
spread through Vilnius University, ancient literature was replicated, rela-
tions with Western Europe were maintained, fiction, religious and scien-
tific works were written. The works of university lecturers and students 
accounted for most of the publications in 16th and 17th centuries. A Jesuit 
school theatre was also performing in Vilnius, and in 1636 an opera house 
opened its doors in the Lower Palace of King Sigismund Augustus II in 
Vilnius. 



87

The most prominent works of that period are: Boierus Laurentius 
poem “Carolomachia” (1606), Gregorius Cnapius’ drama “The Philopatris” 
(1596), Petrus Scarga’s polemic and religious works, speeches, and ser-
mons, Albertas Kojelavičius-Vijūkas’ “Historiae Lituanae” [The History of 
Lithuania], Part 2 (1650–69), sermons by Konstantinas Sirvydas in “Punk-
tai sakymų” [A List of God`s Words] (1629, 1644), hymnal “Giesmės, 
tikėjimui katolickam priderančios” [Hymns Appropriate for Catholic 
Faith] (1646) by Saliamonas Mozerka Slavočinskis, hymnal “Balsas širdies” 
[The Voice of the Heart], (about 1679) by Pranciškus Šrubauskis, pub-
lication of sermons, hymns and prayers of Reformed Evangelical books 
– “Knyga nobažnystės krikščioniškos” [The Book of Christian Piety] by 
Steponas Jaugelis-Telega and others (1653), religious hymnals in Prus-
sian Lithuania (Martynas Mažvydas (Martinus Mosuidius, Mosuid), Bal-
tramiejus Vilentas, Merkelis Švoba (Melchior Schwabe), etc., and other 
religious, literary and scientific books. At that time the most famous in 
Europe artists and scientists, being educated and working in Lithuania, 
were: poet Motiejus Kazimieras Sarbievijus (M. C. Sarbievius), author of 
textbooks for the rhetoric Žygimnatas Liauksminas (S. Lauxmin), mili-
tary engineer Kazimieras Semenavičius, historian Albertas Kojelavičius-
Vijūkas, philosopher and poet Samuelis Pšipkovskis (Samuel Pszipkowski) 
and others who became widely famous and influenced European creative 
thought.

Worldly Baroque literature (poetry, diaries, memoirs) was written not 
only in Jesuit schools, in University, but also in the noblemen palaces. 
Most of it has never been published, only hand written scripts survived. 
The poetry of prominent Lithuanian poets Danielius Naborovskis (Dan-
iel Naborowski), Zbignevas Morštinas (Zbigniew Morsztyn), Samuelis 
Pšipkovskis, Stanislovas Samuelis Šemeta (Stanislaus Samuel Szemeta) 
stays in the form of manuscripts. The works of the manor house poets are 
characterized by a variety of genres, themes and styles, meditation, and 
personal experiences. More universal topics like self-irony and the envi-
ronmental satire, enjoyment of everyday life, open expression of feelings 
of love were also sought (Ulčinaitė 2003). According to Darius Kuolys “the 
controversial personality of that era emerges in the works of Lithuanian 
authors of that period – pious, humble, full of greatness and a sense of 



88

self-worth. During the religious holidays, the Lithuanian noblemen on 
their knees washed the legs of beggars but also argued with the lord in the 
palace. The baroque period  human lamented about the fragility of one`s 
earthly existence and at the same time tried to experience life as a unique 
adventure. In the face of death, he cherished and exalted the friendship 
and love between the people, and tried to stay faithful to oneself” (Kuolys 
2015). 

In general, the Baroque worldview, dominated by devotion, godli-
ness, and the aesthetics of contrasts, had a great impact not only on lit-
erature, but also on Lithuanian culture as a whole. Many churches, Ba-
roque art masterpieces equal to European samples, were erected. Chapels 
with wooden sculptures of God and saints were especially abundant near 
homesteads, sidewalks, in the wilderness, and appeared in the manors. 
This Lithuanian sacral wooden sculpture has become a special contribu-
tion to the treasure trove of European Baroque art. Baroque aesthetics in-
fluenced the poetics of Lithuanian folk songs as well (Kuolys 2015). 

Religious hymnals in Lithuanian language. The history of Lithuanian 
poetry began with church hymns, which were almost the only represen-
tatives of the poetry throughout the 16th – 18th centuries. The role of this 
poetry was inseparable from prayer, the worship of God, its glorification 
and cognition. Lithuanian hymns are divided into three groups accord-
ing to the ecclesiastical dependence, which was determined both by the 
circumstances of the performance of the hymnals and the genre and po-
etic features of the hymns. These are: 1) Evangelical Lutherans, 2) Calvin-
ists, otherwise known as Evangelical Reformed, and 3) Catholic hymns. 
The largest part of the 16th–18th-centuries hymns consisted of Lutheran 
chants, a slightly smaller section was Catholic and the smallest one was 
the Calvinist hymns (Pociūtė 1995). Catholic and Calvinist psalms were 
composed in the Grand Duchy of Lithuania, and Lutheran hymns — in 
Prussian Lithuania.

The first Lithuanian hymns were created in evangelical Lutheran envi-
ronment in the 16th century. The “Catechismusa prasty szadei” [The Sim-
ple Words of Catechism] of Martynas Mažvydas (circa 1510–1563), who 
worked in Königsberg area, in Prussian Lithuania, was published in 1547 
and had a section of 11 hymns with musical notes. Later, Mažvydas com-



89

piled the first separate Lithuanian hymnal “The Christian Songs”, printed 
after his death by his cousin Baltramiejus Vilentas (Part 1 was published 
in 1566, Part 2 in 1570). In these hymnals, the traditional old Catholic 
hymnody (even the parts of Gregorian chant) was combined with the new 
Protestant hymnody. Mažvydas’ hymnals also contained the first, original, 
not translated Lithuanian hymns. Some of them, were probably created 
during the Reformation, others may have reached the time of Mažvydas 
from an older oral or manuscript tradition because Mažvydas himself indi-
cated the age of some hymns (Pociūtė-Abukevičienė, Vaicekauskas 1998). 

16th century hymns reflect tendencies in the development of poetics, 
the poetic language, which transferred from the Middle Ages to modern 
poetry. In Lutheran hymns in the 16th century, poetic images of the sun, 
chastity, glitter, were taken over from the early Christian poetry of the 
Reformed poets (Pociūtė-Abukevičienė, Vaicekauskas 1998) For example, 
one translated hymn of Mažvydas which is from the 9th century sequence 
reworked from Martin Luther`s: 

Amžins šviesumas ateina 
Duot mums naują skaistumą
Ir žiba vidury tamsios nakties
Daro mus vaikais šviesybės.
Kyrie eleison. 

Eternal brightness is coming 
Give us new chastity
And it glows in the middle of a dark night 
Makes us children of the light
Kyrie eleison.         

Such poetic means testified to the hope of salvation, eternal life, deliv-
erance from sin, and at the same time their ideological connection with 
true and fair early Christianity. 16th century Protestant hymns are char-
acterized by a desire to express the truth, to profess the faith, which is 
concerned with caring for the sacred vocabulary, because it was saught to 
find “true names” (ibid.) for religious feelings and dogmas. 

17th century throughout Europe is considered the age of church hymns. 
It is estimated that two-thirds of all existing hymns were created during 
that period. There were also written  a lot of Lithuanian original church 
hymns, included into both Protestant and Catholic prayer books, which 
in the 17th century grew in demand. Catholic in the 17th – 18th centuries 
hymns are characterized by allegorization, manifestations of naturalism. 



90

They were meant to teach, to set example, to stun and to cause feelings 
of admiration, fear, or disgust. The depiction of suffering, the drawing of 
hell, the suffering of God, the torture of the saints, the sacrifice of God, 
and the pain of Mary were very helpful in this matter.

In 17th century the foundations of the Lithuanian Catholic hymnody 
were laid. In the Grand Duchy of Lithuania, the priest Saliamonas Mozer-
ka Slavočinskis prepared and published the first Catholic hymnal in Lith-
uanian language “Giesmės, tikėjimui katolickam priderančios” [Hymns 
Appropriate for Catholic Faith] in 1646. It was based on translations of 
S. S. Jagodinskis’ hymns and J. Kochanowski’s psalms from the Polish lan-
guage, as well as original Lithuanian hymns. This hymnal was character-
ized by its expressiveness and substantiated the Catholic Baroque poetics 
that prevailed in Lithuanian ecclesiastical poetry until the middle of the 
19th century. The publication consolidated syllabic versification, formed 
the main thematic groups of Catholic chants, the biggest part of which 
was dedicated to Virgin Mary and the worship of saints. Catholic hymns 
are generally characterized by the worship of the Virgin Mary. In almost 
every publication with hymns, hymns dedicated to Mary were included, 
and in the 18th century even a separate prayer book was issued. Various 
names and epithets are used to describe her in the hymns: the heavenly 
lily, the blooming flower, the star of the lagoon, the queen of heaven. The 
worship of Mary as the mother of God is close to the pagan Baltic spirit, 
whose early pro-European culture, matriarchy, is particularly character-
ized by the worship of the mother goddess. The worship of the mother 
has survived in folklore to this day: many diminutive forms are given to 
her name, a silver bed is laid for her mother, and so on. There are many 
songs dedicated to Mary in the Slavočinskis hymnal. The hymnal pub-
lished in Virgin Mary`s rosary with 11 songs about Virgin Mary and 13 
hymns (Vaicekauskas 2005, 64). A striking example of an adoration Ba-
roque hymn is the hymn “Ave Maris stella“: 



91

Sveika žvaigžde marių 
Viešpats Dangaus karių 
Visad Pana esi 
Anga dangaus šviesi. 
SVEIKA nuog Aniuola 
Įėmei Gabriola 
Laisvę mums nešdama 
Ievą teisindama. Trink mūsų kaltybes  
Akliems duok šviesybę 
Piktą atrėmusi
Gerą pridavusi. Motina, mums šitokias 
Nešk maldas visokias žmonių Sūnui

 tavo 
Kurs mus atvadavo. Pana švenčiausioji, 
Motin Mielausioji, 
Trink mūsų kaltybę 
Duok širdies šventybę. Idant

 gyventumėm Tiesiai: ir eitumėm 
Prie Jėzaus linksmauti 
Duok meilę jog gauti. Palaima būk 

Tėvui 
Sūnui tikram Dievui 
Ir Dvasiai švenčiausiai 
Trejybei garbingiausiai  

Hail you star of the lagoon
Heavenly Lord`s warriors`
Holy Virgin you remain forever
The bright opening in the sky.
HAIL from Angel 
You took in Gabriel
You carry freedom to us 
You give justice to Eve. Erase our

 guilt 
Give light to the blind 
Resisting the evil 
Extending the good. Mother to us
Bring all sorts of things to the Son

of Man
Who rescued us. The Holiest of

 Virgins, 
Mother kind-hearted, 
Erase our guilt 
Give holiness to the heart. To live 

straight: and let’s go 
To rejoyce with Jesus 
Let us his love receive. Be a joy to

 the Father 
To the Son, the true God
And the Holy Spirit 
To the trinity the most reverent 
(Slavočinskis 1646, 1958: 89-90.)

Virgin Mary is called here the “star of the lagoon” (one of her tradi-
tional literary and religious images – Stella Maris), “the bright opening 
of the sky”, called “The Holiest of Virgins, Mother kind-hearted”. The 
archetypal situation of supplication is very important in the hymn: the 
singer addresses the Blessed Virgin Mary with great requests. This form of 
supplication was very common in Baroque hymns, it well reflects the state 
of a pious, humbled, kneeling individual at the cross, one`s deep religious 
feeling (Maskuliūnas, Maskuliūnienė 2015: 180).



92

Slavočinskis hymnal also addresses other saints: Ann, John Evangelist, 
Kazimir, Barbora, Martin, Stanislowus, Vaitiekus, Elizabeth, Magdalene, 
Bernardine. They are mentioned in hymns as authorities and examples 
of the Christian life or as mediators in praying for something (ibid.: 184). 
There are various forms of the word “holy” in his hymnal, even the forms 
of a particular superior  meaning, the word is mentioned 40 times. The 
superior form of the word “holy” is used the most. It is mentioned 22 
times with “Virgin” (31 times in total), once with Mary (3 times in total), 
12 times (34 times in total) with “spirit”, and only once with Jesus. Such 
distribution also shows the hierarchy of worship in the Lithuanian world-
view.

Slavočinskis liked to use diminutives, endearings common to Lithu-
anian folk poetry, in his songs, they give the text softness: “Kodėl taip 
guli, ar neturi priegalvėlių, / Kodėlei neapvilkai baltų marškinėlių” [Why 
do you lie like that, or do you have no softer pillows, / Why did you put 
on no white shirt] (from a mother`s lament – quoted from Jovaišas 2003: 
366). A lot of words and phraseologisms are taken from the actual speech: 
“ragus aplaužysiu; taureles pilnas aukštyn keldami” [I will break horns; 
full cups are lifting up] (ibid.). He attempted to enrich linguistic expres-
sion, sought Lithuanian equivalents for translations, relied on the attitude 
of M. Daukša and K. Sirvydas towards the linguistic expression, sought its 
purity, certainty.

Another priest Pranciškus Šrubauskis is also highly merited for the 
creation of Catholic hymns. Using Slavočinskis’ publication among other 
publications, he compiled the hymnal “Balsas širdies” [The Voice of the 
Heart], before 1680. Psalms and 74 hymns were taken from Slavočinskis’ 
book, and more than 40 new hymns were added. The hymnal also con-
tains two historical non-ecclesiastical hymns about war with Russia in 
the middle of the 17th century. Publication is characterized by a bright 
Baroque worldview with many artistic features of Baroque literature. Un-
til the middle of the 19th century, P. Šrubauskis’ book was published 22 
times; it became the foundation of other popular hymnals in Lithuania 
like “Giesmės šventos” [The Holy Hymns] and “Kantičkos žemaitiškos” 
[Samogitian Hymnal Chants]. 



93

Šrubauskis` hymnal is dominated by the principle of contrasts char-
acteristic of the Baroque, the theme of the sinful human and the gracious 
God is developed, and the tradition of medieval literature – allegorization, 
naturalism – is preserved. Some of the songs in “Balsas širdies” [The Voice 
of the Heart] reflect historical events, the 17th century wars of the Repub-
lic with Russia and Sweden when almost the entire territory of Lithuania 
came under Russian and Swedish rule, when Vilnius burned in fires, and 
the Republic of the Two Nations itself broke down politically. These are 
the hymns “Čėsu nepakajų” [In Turbulent Times], “Čėsu praėjusių vainų 
Lietuvoj” [In Times of Past Wars in Lithuania]. Both hymns pray to pro-
tect the state, to save people from calamities. In the second hymn, there 
are many naturalistic baroque intimidations of crimes committed by the 
enemy army:

Vargino žmones iš skūros lupdami, 
Nė jokio daikto namie nelikdami.
Ir krūtis pjaustė, vaikus išvirdami, 
Vertė motinas ėsti priversdami. 
Kokį motinos sopulį turėjo, 
Gyvus kad verdant vaikelius regėjo.

Caused suffering to people 
by skinning them,

Not a thing was left at home.
And the breasts were slashed, 

children boiled;
Mothers were forced to eat.
What kind of soreness mothers felt 
While watched their children boil

 alive.
(Quoted from: „Giesmės Dangaus...“ 
1998: 361)

For Šrubauskis, as for other songwriters of that time, what mattered 
was not the dogmatic truths but the “voice of the heart” — personal faith, 
trust in God, salvation. For this purpose, he, like many hymn writers, 
sought authentic linguistic expression, relying on the folk lexicon.

The most important work of the Evangelical Reformed (Calvinists) in 
the 17th century was prepared by Steponas Jaugelis-Telega and in 1653 
published in Kėdainiai “Knyga nobažnystės krikščioniškos” [The Book of 
Christian Piety]. It is compiled of sermons, hymns, and prayers. He also 
composed some of the impressive Baroque hymns in this book. Accord-



94

ing to Albinas Jovaišas, a researcher of ancient literature, three songs in 
S. Jaugelis’ hymn are really original. These are: a song of plague, “O Di-
eve Dieve Dieve, didžiai galįs” [Oh Lord, Lord, Lord, You Are Almighty], 
songs of sorrow “Susimilk jau ant manęs” [Take Pity of Me Now] and 
“Tave aš, amžinas Dieve, visada garbinsiu” [I will Always Worship You, 
Eternal Lord] (Jovaišas 2003: 370). The hymn “Oh Lord, Lord, Lord, You 
are Almighty” can be considered a Baroque death with a scythe symbol, 
a verbal drawing. It has the title “Giesmė apie pavietrį gailinga” as we 
would speak now “Gailinga giesmė apie marą” [The Sorrowful Song of the 
Plague]. It vividly depicts the disasters of the plague epidemic, its severe 
consequences in villages and towns, reflects the atmosphere of natural di-
sasters, the moral decline of the people. The imagery is typical of Lithu-
anian Baroque: 

Suspaudė badas – nemaža prapuolė, 
Eidamas keliu, ne vienas parpuolė: 
Lavonai visur, kūnai išdrabstyti, 
Apgraužtos galvos, kaulai išbarstyti.
<....> 
Tėvas su vaiku vienoj vietoj guli,
Sumesti pūva ir be grabo tūli.
Ne viens dejuoja, ne viens didžiai rauda, 
Kaipo ne raudot, nesang širdį skauda.

The famine hit – many 
disappeared, 

Along the way, many fell:
Corpses everywhere, bodies 

spread around,
Heads bitten, bones scattered.
<....>
The father lies with the child in

 one place,
Thrown away to rot and no 

coffin to cover. 
Not one mourns, not one 

laments sorrowfully,
No keeping from crying, because

 the heart hurts.

From a rhetorical point of view, the hymn is ornate, with many repeti-
tions, periods, insertions of direct speech, but, according to Jovaišas it “still 
remains authentic to its land the folk image of dawn and the chirping of 
birds subtly conveys the end of a terrible disaster, relieving people’s pain-
ful experiences”: “Džiaugias ir giesti kaip lauko paukšteliai. / Išvydę aušrą, 



95

seni ir vaikeliai” [Cheerful and singing like wild birds. / When they saw 
the dawn, the old folks and the babes] (ibid.).

The most talented in the 17th century was considered a creator of Lu-
theran hymns Merkelis Švoba (c. 1624–1663). According to scholars, his 
work “best represents the original Lithuanian Protestant hymn, whose 
baroque poetics is characterized by folklore, hyperbolisation and senti-
mentality” (Pociūtė-Abukevičienė, Vaicekauskas 1998): “Ak, jeigu man / 
Galva visada vandens apsčiai turėtų” [Oh, if my / Head would always have 
plenty of water], and in Lutheran manner there is a tendency towards 
poetic naturalism, a rough but expressive lexicon of “low style”: “Tas yra 
Velykų avinas: / Dievo ėsti lieptas: / Kurs yra prie kryžiaus primuštas: / 
Meilės karščiu iškeptas” [It is the ram of Easter: / commanded to be eaten 
by God: / Who is beaten by the cross: / roasted by the heat of love]). This 
is a passage from Luther’s Easter song translated by Jurgis Zablockis (c. 
1510–1563).

                 The tendencies of Lutheran and Calvinist poetic expression 
were different from the very first appearance of hymns in the 16th cen-
tury. Lutheran hymns start impressively with depiction of  the suffering of 
Christ, the scenes of his death, which are already alien and uncharacter-
istic to Protestant literature. Only by painfully identifying with Christ in 
the so-called century of calamity is a human able to experience suffering, 
therefore, the inner experience of Christ’s suffering, identification with 
the people of that time, becomes necessary and comforting. In Calvinist 
hymns, meanwhile, there is a tendency towards restrained and moder-
ate poetics, focused not on lexical impression but on the rational valid-
ity of truths. Piety is perceived in them not as an expressive experience 
and emotion, but, on the contrary, as a suppression of feelings. Christ is 
perceived here not as the embodiment of dramatic suffering, but as the 
“cooler” of hearts: “Eikit pas mane visi apsunkinti / nes būsite manimi 
ataušinti / nes aš esu łėtas / manyje nieks neras nei jokios puikybės” [Come 
unto me, / all ye that are burdened, / for I will chill you; / for I am slow / 
and no one ever finds any pride in me] (ibid.). 

As can be seen, the theme of death in Baroque hymns, both Catholic 
and Protestant, is particularly significant. It is related not only to theologi-
cal interpretations (as we know, Protestants do not recognize the purga-



96

tory, do not have the cult of Mary), but also to the real circumstances of 
wars, plague, famine. Many of these images are included in hymns, the 
purpose of which is to encourage the search for support in God, to feel 
a deeper connection with God, to endure suffering to purify the soul, to 
humble oneself, to renounce pride, to take care of the posthumous salva-
tion of the soul.

Generalization
In Lithuania, Baroque began in the 16th century and lasted until the 

end of the 18th century. During this period, various sciences and arts flour-
ished in Lithuania. Published works of science and art, famous throughout 
Europe, influenced the entire European culture for more than a century. 
On the other hand, the 17th – 18th centuries were marked by widespread 
wars, famine and plague epidemics, during which more than half of the 
population had died. Therefore, the worldview of that time was charac-
terised by high contrasts, a sense of the fragility and transience of life, and 
particularly strong religiosity.

The struggles of the Reformation and the Counter-Reformation led 
to the publication of religious books: catechisms, prayers, sermon collec-
tions, hymnals. In the Grand Duchy of Lithuania and Prussian Lithuania 
in the 16th – 17th centuries, the following directions of Christianity have 
formed: Catholics (Evangelical Reformed – Calvinists) in Lithuania and 
Evangelical Lutherans in East Prussia. Each of these directions published 
religious books and hymnals instrumental for their own needs. And in 
Lithuania, the 17th century, similar to the whole of Europe, was charac-
terised by a large number of created and translated songs and their pub-
lications.

The hymnals of Catholics by S. M. Slavočinskis, P. Šrubauskis, Lu-
theran Protestants by M. Mažvydas, M. Švoba, and Calvinists by S. Jauge-
lis-Telega and others varied in different aspects of understanding of the 
concept of Christianity, likewise in themes, stylistics, and features of lin-
guistic expression. In S. Slavočinskis’ hymnal, a lot of hymns are dedicated 
to Mary, and other saints, the dimension of holiness is especially empha-
sised; ornate epithets are used together with folk diminutives. Review-
ing the word “holy” in the “hierarchy” of saints, the usage of Holy Mary 



97

appears next to the Holy Trinity. P. Šrubauskis’ hymnal contains many 
grim elements of naturalism related to the occupations of the Russian and 
Swedish armies. Images of the death by plague and famine are also present 
in the hymnal of Jaugelis-Telega, although in general Calvinist poetics is 
considered milder than that of Lutherans (M. Švoba and others) because 
the latter is based on a peasantry lexicon. A common feature to all 17th 
– 18th-century hymnals is that the feeling of the Divine world with the 
“voice of the heart”, taking over the sufferings of Christ and the saints, the 
contemplation of the fragility of life and death, the preparation for eternal 
afterlife became more important than the interpretation, abidance by and 
appreciation of theological dogmas.

References:

Jovaišas 2003: Jovaišas, A. “Lietuviškos knygos Didžiojoje Lietuvoje” [Lithuanian 
Books in Greater Lithuania]. In Albinas Jovaišas, Eugenija Ulčinaitė (editors) Lietuvių 
literatūros istorija, XIII–XVIII amžiai. Vilnius: Lietuvių literatūros ir tautosakos insti-
tutas, 2003, p. 358–376.
Kuolys 2015: Kuolys, D. “Barokas” [Baroque]. Accessed 5 August 2021; available from 

http://www.xn--altiniai-4wb.info/index/details/901.
Maskuliūnas, Maskuliūnienė 2015: Maskuliūnas, B., Maskuliūnienė, Dž. “Kas yra 

šventa Saliamono Mozerkos Slavočinskio giesmyne” [What is Sacred in the Hymnal of 
Saliamonas Mozerka Slavočinskis]. Acta humanitarica universitatis Saulensis. Vol. 22, 
2015, p. 177–192. 
Pociūtė 1995: Pociūtė, D. XVI–XVII a. protestantų bažnytinės giesmės: Lietuvos 

Didžioji kunigaikštystė ir Prūsų Lietuva [16th – 17th-centuries Protestant Church 
Hymns: Grand Duchy of Lithuania and Prussian Lithuania]. Vilnius: Pradai, 1995.
Pociūtė-Abukevičienė, Vaicekauskas 1998: Pociūtė-Abukevičienė, D., Vaicekauskas, 

M. “Lietuvių bažnytinės giesmės: XVI– XVIII amžiai” [Lithuanian Church Hymns in 
16th – 18th centuries]. In Dainora Pociūtė-Abukevičienė, Mikas Vaicekauskas (edi-
tors) Giesmės Dangaus Miestui: XVI–XVIII amžiaus lietuvių bažnytinių giesmių an-
tologija. Vilnius: Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas, 1998, p. 3–15. Accesed at 
25 August 2010; available from http://www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/
Dainora_Poci%C5%ABt%C4%97-Abukevi%C4%8Dien%C4%97,_Mikas_Vaicekaus-
kas._Lietuvi%C5%B3_ba%C5%BEnytin%C4%97s_giesm%C4%97s.LE2401A.pdf.

http://www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/Dainora_Poci%C5%ABt%C4%97-Abukevi%C4%8Dien%C4%97,_Mikas_Vaicekauskas._Lietuvi%C5%B3_ba%C5%BEnytin%C4%97s_giesm%C4%97s.LE2401A.pdf
http://www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/Dainora_Poci%C5%ABt%C4%97-Abukevi%C4%8Dien%C4%97,_Mikas_Vaicekauskas._Lietuvi%C5%B3_ba%C5%BEnytin%C4%97s_giesm%C4%97s.LE2401A.pdf
http://www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/Dainora_Poci%C5%ABt%C4%97-Abukevi%C4%8Dien%C4%97,_Mikas_Vaicekauskas._Lietuvi%C5%B3_ba%C5%BEnytin%C4%97s_giesm%C4%97s.LE2401A.pdf


98

Slavočinskis 1646, 1958: Slavočinskis, S. M. Giesmės tikėjimui katolickam priderančios 
[Songs Appropriate for the Catholic Faith], 1646. Photographed publication, Vilnius: 
Valstybinė politinės ir grožinės literatūros leidykla, 1646, 1958, p. 7–52.
Vaicekauskas 2005: Vaicekauskas, M. Lietuviškos katalikiškos XVI–XVIII amžiaus 

giesmės [Lithuanian Catholic Hymns of the 16th – 18th centuries]. Vilnius: Lietuvių 
literatūros ir tautosakos institutas, 2005.
Ulčinaitė 2003: Ulčinaitė, E. “Lotyniškieji ir lenkiškieji kūriniai” [Latin and Polish 

Works]. In Albinas Jovaišas, Eugenija Ulčinaitė (editors) Lietuvių literatūros istorija, 
XIII–XVIII amžiai. Vilnius: Lietuvių literatūros ir tautosakos institutas, 2003, p. 247–353. 
Ulčinaitė 1997: Ulčinaitė, E. Lietuvos Baroko literatūra [Lithuanian Baroque litera-

ture]. Vilnius: Baltos lankos, 1997, p. 2–15. Accesed at 3 August 2021; avaible from: http://
www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/Eugenija_Ul%C4%8Dinait%C4%97._
Lietuvos_baroko_literat%C5%ABra.LE0000B.pdf.

Maka Elbakidze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

The Red Death – A Metaphor or a Prophecy

Summary

“The Masque of the Red Death” can be called a theatrical story. The 
narrative is replaced by “showing”, which is indicated by the use of the 
word “mask” in the title of the story, the selection of seven different col-
ored halls and costume masquerade as decoration for the central episode 
of the text. The disease with the name Red Death with its symptoms and 
devastating power is very similar to cholera or the plague. There are at-
tempts to read the theatrical metaphors of this story as grotesque ele-
ments, or a projection of the sick body, or as a metaphor for social and 
political convulsions. However, there are other aspects of this story – the 
biographical and the real historical basis of its writing. 

Key words: Edgar Allan Poe, Red Death, Cholera epidemic, theatrical 
metaphors.

http://www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/Eugenija_Ul%C4%8Dinait%C4%97._Lietuvos_baroko_literat%C5%ABra.LE0000B.pdf
http://www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/Eugenija_Ul%C4%8Dinait%C4%97._Lietuvos_baroko_literat%C5%ABra.LE0000B.pdf
http://www.xn--altiniai-4wb.info/files/literatura/LE00/Eugenija_Ul%C4%8Dinait%C4%97._Lietuvos_baroko_literat%C5%ABra.LE0000B.pdf


99

მაკა ელბაქიძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

წითელი სიკვდილი – 
მეტაფორა თუ წინასწარმეტყველება

ედგარ ალან პოს წითელი სიკვდილის ნიღაბი პირველად 1842 
წელს  გამოქვეყნდა  „გრეჰემ  მეგეზინში“,  სახელწოდებით  „The  
Mask of the Red Death“ (Mask – ნიღაბი), 1845 წელს კი გამოვიდა 
ნოველის გადამუშავებული ვერსია ოდნავ შეცვლილი სათაურით 
„The Masque of the Red Death“, რომელშიც სიტყვა Masque აღნიშნავს 
მასკარადს, ან თეატრალურ წარმოდგენას. მართლაც, სალიტერა-
ტურო კრიტიკის მიერ ეს ნოველა იმთავითვე „თეატრალურ“ 
მოთხრობად იყო სახელდებული, ვინაიდან ნარატივი (telling) ჩა-
ნაცვლებულია „ჩვენებით“ (showing), რაზეც მეტყველებს ტექსტის 
ცენტრალური ეპიზოდისთვის დეკორაციად შვიდი სხვადასხვა 
ფერის (ცისფერი, მეწამული, ბალახისფერი, ნარინჯისფერი, თეთ-
რი, იისფერი, შავი) დარბაზისა და კოსტუმირებული მასკარადის 
შერჩევა, პირდაპირი ალუზიები შექსპირის „ქარიშხალსა“* და 
ჰიუგოს „ერნანთან“** და ნარატივის ფოკუსირება არა მთავარ პერ-

* არაერთი მკვლევარი მიიჩნევს, რომ უფლისწული პროსპეროს სახელი 
აღებულია შექსპირის ერთ-ერთი ბოლო პიესა „ქარიშხლიდან“, რომელშიც 
მოქმედება კუნძულზე ვითარდება. აქ ბატონობს ჯადოქარი პროსპერო, 
მილანის კანონიერი ჰერცოგი. მისი ძალაუფლება ვრცელდება კუნძულის 
ყველა მკვიდრზე, მათ შორის კალიბანზე, ველურ ადამიანზე, რომელიც 
ერთ-ერთ სცენაში პროსპეროს დაწყევლის: დაე, წითელმა ჭირმა (Red 
Plague) მოგკლასო. 
** „უცილობელი იყო მათი (ნიღბების მ.ე.) ხასიათი. ბრწყინვალე, მრავალ-
ფეროვანი, პიკანტური, ილუზიური და ბევრი იმგვარი რაღაც შექმნეს, 
შემდეგ „ერნანში“ რომ გვინახავს“ (პო 1982: 98). თავდაპირველად ჰიუგოს 
პიესას „ზანტე“ ერქვა მთავარი პერსონაჟის, დონა ზანტეს მიხედვით. მისი 
დადგმა საკმაოდ ძვირი დაჯდა, რადგან უამრავი თანხა დაიხარჯა სცენურ 
ეფექტებზე. პიესაში გამოყენებული იყო სასულე ორკესტრი, ასევე უამრავი 
ცვილის სანთელი განათების ეფექტის (ე.წ. წითელი ალის) შესაქმნელად 
(შდრ. „წითელი სიკვდილის ნიღაბი“: „სარკმლები მეწმული, ერთიანად 
სისხლისფერი შუშებით გაეწყოთ... არ ჩანდა სანათი ან კანდელი... ყველა 



100

სონაჟზე, რომელიც „სცენაზე“ ნოველის ფინალში გამოჩნდება, 
არამედ მოქმედების ადგილზე. ისიც გასათვალისწინებელია, რომ 
თხრობა ხდება მესამე პირში ამბის უშუალო თვითმხილველის 
მიერ, თუმცა თავად ნარატორი არ მოიაზრება უფლისწულ პროს-
პეროს სტუმართა შორის – ირგვლივ გამეფებული „სიბნელისა და 
ხრწნილების“ ფონზე ისაა ერთადერთი ცოცხლად გადარჩენილი, 
რათა ბოლომდე შეასრულოს თავისი მისია და მოთხრობაში 
საბოლოო წერტილი დასვას.

ნოველის პირველივე სტრიქონებიდან „წითელი სიკვდილი“ 
წარმოდგენილია როგორც აბსოლუტური, მეტაფიზიკური ბორო-
ტება: მას გაურბიან და ემალებიან მყარად ნაშენი და მაღალი გა-
ლავნის მიღმა; მისი მთავარი „სამხილი“ – სახესა და სხეულზე 
მოდებული წითელი ლაქები – „კარს უხშობს“ მეგობრის თანალ-
მობასა და შემწეობას. სიმპტომებითა და გამანადგურებელი ძა-
ლით „წითელი სიკვდილი“ ძალზე წააგავს ქოლერას ან შავ ჭირს: 
„მწვავე ტკივილი, მეყსეული გაბრუება, ხვავრიელი სისხლდენა 
ყოველი ფორით და აღსასრული“*. მას აქვს პანდემიის ყველა ნიშა-
ნი: „დიდხანს ბოგინობს“ და მანამდე არსებულ ყველა ჟამიანობას 
აღემატება შემმუსრავი და შემზარავი ძალით (პროსპეროს სამ-
ფლობელო „ნახევრად გატიალდა“). მისგან თავის დაღწევის ერ-
თადერთი საშუალება იზოლაციაა – „კარის მანდილოსანთა და 
რაინდთაგან ათასი ჯან-ღონით სავსე გულმხიარული ამხანაგი 

სარკმლის პირდაპირ დაედგათ სხივმფინარე ცეცხლოვანი მაყალი, რომ-
ლის ბრკიალა შუქს გაენათებინა ოთახები. მრავლის უმრავლესი ხვავ-
რიელფეროვანი ფანტასმაგორიული სახება ასე წარმოიქმნებოდა“ (პო 1982: 
96-97)). განსაკუთრებული ყურადღება ექცეოდა კოსტიუმებს – დომი-
ნოსა და ნიღბებს. ყველაზე დიდი შთაბეჭდილება მოახდინა ბაგირზე 
მოცეკვავემ, მადამ რომანინიმ, რომლის გრაციოზულობა ცამდე აჰყავდა 
კრიტიკას (შდრ. პო: „გასართობი არ შემოაკლდებოდათ უფლისწულის წყა-
ლობით – მუშაითები, მიმოსები, მოცეკვავეები, მუსიკოსები, ლამაზები, 
ღვინო: ყველაფერი ეს იყო აქ და საშიშროება, „წითელი სიკვდილი“ გა-
რეთ“). ცნობები პიესის დადგმის შესახებ ამოღებულია წიგნიდან: Pollin 
Burton. Discoveries in Poe. Notre Dame University Press, 1970, pp. 1-11).
* ტექსტს ყველა შემთხვევაში ვიმოწმებთ: პო, ე. ა. წითელი სიკვდილის 
ნიღაბი. 17 მოთხრობა. ინგლისურიდან თარგმნა, ბოლოსიტყვაობა და 
შენიშვნები დაურთო ზაურ კილაძემ. თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“, 
1982, გვ. 95-100.



101

მოიხმო და გამოიკეტა ერთ შორეულ მონასტერში... შემოვიდნენ 
და თან შემოიტანეს ქურები და მძიმე უროები. ასე თქვეს: ყველ-
გან დავახშოთ შემოსასვლელი და გასასვლელი, ანაზდეულად 
სიშლეგე და სასოწარკვეთილება რომ არ შემოიჭრასო. კარებზევე 
დაადუღეს საკეტები“). მარტინ როთის აზრით, სივრცე, რომელ-
საც პროსპერო და მისი სტუმრები აფარებენ თავს, არის „ახალი“ 
ადგილი, ანუ „შიდა“ სივრცე, წითელი სიკვდილი კი „გარე სივ-
რციდან“ – ღამის სიბნელიდან – ქურდულად შემოპარული მო-
მხდური. მუქარა, რომელიც აქამდე მხოლოდ „გარეთ“ იყო და 
რომელიც თითქოს მაღალი გალავნის მიღმა დარჩა, ახლა უკვე 
„შიგნითაცაა“. ეს მომხდური, საზღვრის გარედან შემოღწეული ფი-
გურა, რომელიც ნოველის ფინალში კარნავალის მონაწილეთა წი-
ნაშე წითელი სიკვდილის ნიღბით გამოჩნდება, აღიქმება როგორც 
ე.წ. ქარაქტეროლოგიური დუბლიკატი სივრცის ყველაზე უცნა-
ური და იდუმალი ლოკალისა – შავი პალატის და მისი დეკორის 
მთავარი  ელემენტის  – შავი ებონიტის საათისა. ეს პალატი, რო-
გორც  მოქმედების  საწყისი  და  საბოლოო წერტილი, სასახლის  და-
სავლეთ ნაწილში მდებარეობს. ყველა უფრთხის იქ შესვლას, 
რადგან მისი დეკორი სიმბოლურად ახდენს „გარე სივრცის-
თვის“ ნიშანდობლივი ასპექტების რეპროდუცირებას. ესენია: შავი 
კედლები, ხალიჩები, ფარდაგები და სისხლისფერი მინები*. მომ-
ხდური „საზეიმო და მოზომილი ნაბიჯებით“ გაივლის შვიდივე 
ოთახს და როცა ბოლო პალატში მას ნეშტისსახა ნიღაბს ახდიან, 

* შავი ფერი, ზოგადად, წყვდიადის, უბედურების, სიკვდილის, ეშმაკეული 
ძალების, გლოვის სიმბოლოა. ჰ. ბელის აზრით, შავის სიმბოლიკა ამ 
ნოველაში გამოყენებულია უფლისწული პროსპეროს გონებრივი დეგრა-
დაციის, მისი შინაგანი სამყაროს კრიმინალური, დანაშაულებრივი არსის 
წარმოსაჩენად, წითელი ფერი კი, რომელიც ტრადიციულად სიცოცხლის 
სიმბოლოა, აქ ავადმყოფობას განასახიერებს. Geoffrey Galt Harpham-ი 
აღნიშნავს, რომ ჯერ კიდევ ბიბლიაში წითელი ფერი ასოცირდება ვი-
რუსულ დაავადებასთან, ქოლერასთან და არა შავ ჭირთან, რომელსაც 
ადრე შავ სიკვდილს უწოდებდნენ. ინგლისში სემიუელ პიპსის (1633-1703) 
ეპოქიდან მოყოლებული ქოლერით გარდაცვლილთა გვამების გადამტანთ 
ხელში წითელი კვერთხი ეჭირათ, ინფიცირებულთა სახლების კარებს კი 
წითელ ჯვარს ახატავდნენ. განსახილველ ნოველაში ედგარ პო წითელ 
ფერს აწყვილებს შავთან (შავი კედლები/სისხლისფერი მინები), რაც ხაზს 
უსვამს უფლისწული პროსპეროს ეგოიზმს, სიძულვილს, ტირანიას და 
დეგრადირებული ადამიანის ყველა მორალურ ხინჯს (ციმერმანი 2009:68).



102

მოზეიმეებს „ენით აღუწერელი თავზარი დაეცემათ“ – ნიღბის ქვეშ 
„ვერ იხილავენ ვინმე ხორციელს“. ერთი მეორის მიყოლებით ეცემიან 
მოსეირენი...სისხლის ღვარი დადგება სამხიარულო პალატებში. 

როგორც ჩანს, ამ ნოველაში ერთადერთი ონტოლოგიური და 
ფსიქოლოგიური საშიშროება უკავშირდება სისხლს და სისხლის 
მიმართ შიშს. შიშს იმის აღიარებისა, რომ „გარე“ სივრცემ მაინც 
შემოაღწია „შიგნით“. ისიც აღსანიშნავია, რომ სისხლი და მისი 
სინონიმური სიტყვები განუწყვეტლივ მეორდება ნოველაში 
და მათზე აქცენტირება გამუდმებით ხდება („სისხლი იყო მისი 
ნიშანი“, „სისხლი იყო ჟამის სამხილი“, „სარკმელი სისხლისფერი 
შუშებით გაეწყოთ“, „სისხლს მოერწყა მისი სამოსელი“ და ა.შ), 
თუმცა, გამომდინარე იქიდან, რომ ნოველა „თეატრალურია“, 
სისხლი ვერ იქნება რეალური, ის ბუტაფორიულია, შესაბამისად, 
ირონიადაც კი უნდა მივიჩნიოთ ის ფაქტი, რომ ამდენი დაღვრილი 
სისხლის ფონზე თავად უფლისწული პროსპერო უსისხლოდ 
კვდება („შესაზარელი ყვირილით შავფერ ხალიჩაზე დაუვარდა 
მოელვარე მახვილი და იქვე უსულოდ დაეცა“) და ამით თავს აღწევს 
წითელი სიკვდილის ყველა სიმპტომს, რომლებიც პირდაპირი თუ 
მეტაფორული მნიშვნელობით არაერთხელ „გაიელვებს“ ნოველის 
მკითხველის თვალწინ (როთი 1984: 50-52).

ისტორიული ფონი – 1832 წლის ქოლერის ეპიდემია

ამ პირობითობისა და აბსტრაქტულობის მიღმა, ცხადია, 
იმალება ქვეტექსტი – რაღაც ძლიერი განცდა, სტრესული 
მდგომარეობა, რომელიც შეიძლება განპირობებული ყოფილიყო 
ან, ზოგადად, ეპიდემიის მიმართ შიშით, ან პირადი ტრაგედიით. 
მართლაც, თუ მწერლის ბიოგრაფებს დავეყრდნობით, ამ ნოველის 
დაწერას აქვს როგორც რეალური ისტორიული, ისე ბიოგრაფიული 
საფუძველი. 1832 წელს მსოფლიოში ქოლერის ეპიდემიამ იფეთქა*. 

* ეს იყო ქოლერის მეორე პანდემია (1829-1837), რომელსაც აზიურ ქოლერას 
უწოდებენ, რადგან ინდოეთიდან ის გავრცელდა ჯერ აზიის დასავლეთ 
ნაწილში, შემდეგ რუსეთში, ევროპაში, აშშ-ში, სამხრეთით კი – იაპონიასა 
და ჩინეთში. მისი გავრცელების გეოგრაფია ასეთი იყო: ორენბურგში ის 
შემოიტანეს ბუხარიდან მომავალმა ვაჭრებმა, 1831 წელს, რუსეთ-პოლო-



103

განსაკუთრებით მძიმე იყო მისი შედეგები საფრანგეთში, სადაც 
ამ ვერაგმა დაავადებამ 100 000 ადამიანის სიცოცხლე შეიწირა. 
მხოლოდ პარიზში სულ რაღაც 6 თვის განმავლობაში ქოლერით 
20  000 ადამიანი გარდაიცვალა. მიუხედავად ამისა, საფრანგეთის 
დედაქალაქში 29 მარტს დიდი მეჯლისი გაიმართა, რომელიც 
ისტორიაში შევიდა, როგორც „ლხინი ჟამიანობის დროს“. მის 
შესახებ ცნობებს გვაწვდის გერმანელი პოეტი ჰაინრიხ ჰაინე Augs-
burg Newspaper-ის 1832 წლის 19 აპრილის ნომრისათვის დაწერილ 
სტატიაში „მიცვალებულთა ბუნტი“*: 

„29 მარტს პარიზში მზიანი დღე გათენდა. ქალაქის ბულვარები 
დილიდან აახმაურეს მოზეიმე პარიზელებმა, რომელთა შორის 
ბევრ ნიღბოსანს დაინახავდით. ჟოლოსფერი სამოსით და თეთრი 
ნიღბებით ისინი მასხრად იგდებდნენ ქოლერას და მის მიმართ 
ადამიანების გადაჭარბებულ შიშს. მოზეიმეთა ხმამაღალი სიცილი 
ახშობდა გამაყრუებელი მუსიკის ხმას. უცებ არლეკინის სამოსში 
გამოწყობილმა ნიღბოსანმა იგრძნო, რომ კიდურები გაეყინა, სუნ-
თქვა შეეკრა. მან სწრაფად მოიხნა ნიღაბი და გაოცებულმა მოზე-
იმეებმა  მისი  გალურჯებული  სახე  დაინახეს.  ყველა  მიხვდა,  რომ 
ეს ხუმრობა აღარ იყო. მიჩუმდა სიცილის ხმა და რამდენიმე ნიღ-
ბოსანი ეტლებით გააქანეს Hotel Dieu-ში, სადაც ლაზარეთი მო-
ეწყოთ. მათ ისე განუტევეს სული, რომ სახიდან ნიღბების მოხ-
სნაც ვერ მოასწრეს. გაოგნებული თვითმხილველები მიხვდნენ, 

ნეთის ომის დროს კი, რუსმა ჯარისკაცებმა გაავრცელეს პოლონეთში, სა-
დაც ეპიდემიით 250  000 ადამიანი დაავადდა და 100  000 გარდაიცვალა. 
ამავე წელს ქოლერა გაჩნდა უნგრეთში (დაახლ. 100  000 გარდაცვლილი), 
გერმანიაში, საფრანგეთში, შემდეგ კი გავრცელდა დიდ ბრიტანეთში (55 000 
გარდაცვლილი), სადაც ამ ვერაგ დაავადებას „მეფე ქოლერა“ (King Cholera) 
უწოდეს.
* ჰაინრიჰ ჰაინე პარიზში 1831 წელს გადავიდა საფრანგეთის ახალი მეფის, 
ლუი ფილიპეს ლიბერალური რეჟიმით მოხიბლული. საფრანგეთის დე-
დაქალაქში მას ლიტერატურული მოღვაწეობისთვის საუკეთესო პირობები 
ჰქონდა შექმნილი და ისეთი აღიარება ხვდა წილად, რომლის მსგავსიც 
სამშობლოში არ რგებია. 1833 წელს გამოქვეყნდა მისი კრებული „ფრანგული 
ამბები. წერილები პარიზიდან“, რომელშიც თავმოყრილი იყო გაზეთ Augs-
burg Newspaper-ის საგანგებო სვეტისთვის დაწერილი სტატიები. კრებული 
დიდი პოპულარობით სარგებლობდა და მას ედგარ პოც უთუოდ იცნობდა.



104

რომ ქოლერა სასტიკი და თანაც გადამდები დაავადება იყო. 
მიცვალებულები ისე სწრაფად მიაბარეს მიწას, რომ მათთვის სა-
კარნავალო კოსტიუმები არც კი გაუხდიათ“ (ჰაინე 1832 https://www.
laphamsquarterly.org/roundtable/riot-dead).

 ამ ფრაგმენტის საინტერესო ინტერპრეტაციას გვთავაზობს 
ფილიპ სარაზინი. ეყრდნობა რა ჟან ლაკანის კონცეპტუალურ კა-
ტეგორიებს*, იგი აღნიშნავს, რომ ჰაინრიჰ ჰაინეს მონათხრობში 
ჩანს „მტკივნეული გადასვლა სიმბოლურიდან რეალურისკენ და 
პირუკუ“. პოეტი, თავისი „რეპორტაჟის“ ფიგურანტთა მსგავსად, 
არ იხსნის სიტყვიერი ხელოვნების ნიღაბს და „კითხულობს“ და-
ავადებას, როგორც „სოციალური და პოლიტიკური კონვულსიების 
მეტაფორას“. სარაზინის აზრით, პოსთან ჩვენ ვხედავთ ერთგვარ 
უფსკრულს „სიმბოლურსა“ და „რეალურს“, ნიღაბსა და სხეულს 
შორის და სწორედ ეს უფსკრული განსაზღვრავს ხასიათს მთელი 
მოთხრობისა, რომლის ცენტრშიც დგას ირონიული, დისკურსი-
ული „ნიღაბი“, მის უკან კი – ენითაღუწერელი შიშის შეგრძნება. 
ამ უფსკრულს სარაზინი უწოდებს „ადგილს, სადაც წყდება რეპ-
რეზენტაციის ჯაჭვი“. პოს ნოველაში რეპრეზენტაციის ჯაჭვის 
გაწყვეტის ადგილია   სიცარიელე   ნიღაბქვეშ, ანუ ადგილი, სადაც 
არ  არის  სხეული.  თუ  ჰაინესთან  ქოლერის  ნიღბის  ქვეშ   მნახვე-
ლები ხედავენ არლეკინის გალურჯებულ სახეს, პოს ნოველაში 
სუდარისა   და   ნეშტისსახა  ნიღბის   ქვეშ   სიცარიელეა,   შესაბამი-
სად,   პოს ნოველის ფინალი – ესაა ბზარი,  უფსკრული,   სიკვდი-
ლის   აბსოლუტური   ნიშანი,  რომელსაც  არა  აქვს  საკუთარი  სხე-
ული  და  რომელიც  სხვასაც  ართმევს  სხეულს.  სარაზინი  მიიჩ-
ნევს, რომ რადგანაც ნოველას არა ჰყავს მთხრობელი, რომელიც 
საკუთარი შეგრძნებების შესახებ მოუთხრობდა მკითხველს, ბუ-
ნებრივია,  რომ  არ  იქნება  არც  სხეული.  „სიმბოლური“  აქ  იკავებს

* ჟან მარი ემილ ლაკანი (1901-1981) – ფრანგი ფილოსოფოსი, ფსიქო-
ანალიტიკოსი, ფსიქიატრი. ფრანგული სტრუქტურალიზმისა და პოსტ-
სტრუქტურალიზმის წარმომადგენელი. მისი ფილოსოფიური მოდელის 
საფუძველს წარმოადგენს სამი კომპონენტისაგან შემდგარი სქემა: „წარმო-
სახვითი“ – „სიმბოლური“ – „რეალური“, მსგავსად „ბორომეოს რგოლების“ 
მათემატიკური მოდელისა, როდესაც ერთი რგოლის გახსნა იწვევს მთელი 
კონსტრუქციის რღვევას, თანაც ისე, რომ არცერთი რგოლი მეორესთან 
მიბმული არ არის. 

https://www.laphamsquarterly.org/roundtable/riot-dead
https://www.laphamsquarterly.org/roundtable/riot-dead


105

„რეალურის“ ადგილს, ამ კონკრეტულ შემთხვევაში რეალური 
ავადმყოფობისას. ადამიანის ცნობიერება, რომელმაც საკუთარ 
თავზე გამოსცადა წითელი სიკვდილის სიმპტომები, მკითხველის 
წინაშე წარმოდგენილია სემიოტიზაციის რთული მექანიზმის 
მეშვეობით. მომაკვდავი ემორჩილება საკუთარი ორგანიზმის 
რიტმს. ჩაძინებულს, სიზმრებში წასულს, მას ავიწყდება არა მარ-
ტო სიკვდილი, არამედ საკუთარი სხეულის შეგრძნებაც. გაღვი-
ძებისთანავე  ის  შეიგრძნობს  თავისი  სხეულის  სიმძიმეს...  ედ-
გარ პოს ნოველის მეშვიდე, შავი ოთახი სწორედ მოზეიმეთა 
„გამოღვიძების“ ფუნქციას ასრულებს: აქ სიკვდილის აკვიატებუ-
ლი შეხსენება ისეთივე მძიმე და აუტანელია, როგორც ავადმყო-
ფისათვის – მისი მდგომარეობისა. ის გამოდევნის სხვა სახეებსა 
და ფერებს – ცისფერს, მეწამულს, ბალახისფერს, იისფერს, თეთრს, 
ნარინჯისფერს, სიკვდილის მძაფრ შეგრძნებას კი ცვლის შენე-
ლებული და უფრო ღრმა განცდა – ადამიანის მცდელობა, ხელში 
დაიჭიროს სიცარიელე, როცა სხეული ხელიდან უსხლტება 
(სარაზინი  2005: 24-25). 

1832 წელს იმიგრანტების ნაკადთან ერთად ეპიდემიამ შეაღწია 
ამერიკის კონტინენტზე და იფეთქა ჯერ კანადაში, შემდეგ კი 
გავრცელდა აშშ-ის ქალაქებში. მედიცინის ისტორიკოსის, ჩარლზ 
როზენბერგის ცნობით, მხოლოდ ერთ დღეში, 20 ივლისს, ნიუ-
იორკში გარდაცვალების 100 შემთხვევა აღირიცხა. ამერიკელები, 
რომელთათვისაც აქამდე უცხო იყო ამგვარი ეპიდემია, პანიკამ 
მოიცვა. სასაფლაოებისკენ უწყვეტ ნაკადად დაიძრა კუბოებით 
დატვირთული ურიკების ქარავნები; დაუმარხავი მიცვალებულე-
ბი პირდაპირ ქუჩებში ეყარნენ; ებრაული წარმოშობის მეკუბოვე-
ები  იძულებულნი  გახდნენ,  წმიდა  შაბათის  წესიც  კი   დაერღვი-
ათ, რათა მოსახლეობის გაზრდილი მოთხოვნა დაეკმაყოფილე-
ბინათ.  ჰაერში  დამწვარი  ტანსაცმლისა  და  თეთრეულის   მძაფრი 
სუნი ტრიალებდა, დაცარიელებულ სახლებს ქურდები და ვან-
დალები შესეოდნენ, აგვისტოში ეკლესიებიც კი დაიკეტა (რო-
ზენბერგი  1959:  39).  1832   წლის  პანდემიამ    ედგარ  პოს   ბალტი-
მორში მოუსწრო, სადაც უკიდურეს სიღატაკეში ჩავარდნილმა 
მწერალმა მამიდის, მარი კლემის, სახლში ჰპოვა თავშესაფარი. 
თავად იგი გადაურჩა ეპიდემიას, მაგრამ მომსწრე და თვით-



106

მხილველი იყო იმ პანიკისა, რომელმაც მთელი ქალაქი მოიცვა. 
იმხანად ბალტიმორის მოსახლეობა 80  615-ს შეადგენდა. სულ 
რაღაც 4 თვეში, აგვისტოდან ნოემბრამდე, ეპიდემიას 853 ადამი-
ანი ემსხვერპლა. პოსთვის აუნაზღაურებელი დანაკლისი იყო მისი 
უახლოესი მეგობრის, ებენეზერ ბარლინგის დაღუპვა. ფიქრობენ, 
რომ სწორედ ქოლერის პანდემიამ შთააგონა მწერალი, შეექმნა 
მოთხრობები „მეფე შავი ჭირი“ და „წითელი სიკვდილის ნიღაბი“.

ბიოგრაფიული ფონი 

1836 წლის 16 მაისს ედგარ პო დაქორწინდა თავის მამიდა-
შვილზე, ვირჯინია კლემზე, რომელიც იმხანად მხოლოდ 13 
წლისა იყო. 1842 წლის იანვარში მწერლის ახალგაზრდა ცოლს 
ტუბერკულოზის პირველი მძიმე შეტევა მოუვიდა. “პოს სახლში 
ერთ-ერთი წვეულების დროს, როდესაც ვირჯინია არფის აკომ-
პანიმენტის თანხლებით მღეროდა, უეცრად ხმა ჩაუწყდა და ყე-
ლიდან სისხლი წასკდა“. ახალგაზრდა ქალი დიდი ხნით მიეჯაჭ-
ვა საწოლს,რაც გახდა მწერლის სულიერი წონასწორობისა და 
შრომისუნარიანობის   დაკარგვის   მიზეზი.  დეპრესიის   განკურნე-
ბას იგი სასმელით ცდილობდა. ვირჯინიას ჯანმრთელობა გა-
უარესდა იმავე წლის ზაფხულში და 1947 წლის 30 იანვარს 
ლეტალურად დასრულდა. საყვარელი ცოლის დასაფლავების 
შემდეგ თავად მწერალიც ჩავარდა ლოგინად. ეს იყო მორიგი 
ფსიქიური შეტევა, რომლის მსგავსიც მას არერთგზის ჰქონია 
(ქუინი1941:186).

ვირჯინიას ავადმყოფობას წინ უძღოდა არაერთი მძიმე ფაქტი 
მწერლის ბიოგრაფიიდან, რომლებმაც ღრმა კვალი დაამჩნია მის 
ფსიქიკას: 1834 წელს პოს მამობილი გარდაიცვალა ისე, რომ მას 
მემკვიდრეობა არ დაუტოვა; უკიდურესი სიღატაკით გამოწვეულ 
სასოწარკვეთას მწერალი ალკოჰოლში ახშობდა; 1837 წლის აშშ-
ში დაიწყო ეკონომიკური კრიზისი – დაიხურა ჟურნალ-გაზეთები 
და პომ სამსახური დაკარგა; ლოთობის გამო ის ჟურნალ Graham 
Magazine-იდან დაითხოვეს. მისი ბოლო პუბლიკაცია ამ ჟურნალ-
ში სწორედ „წითელი სიკვდილის ნიღაბი“ იყო. შესაძლოა, ამ ნო-



107

ველით   მწერალი   შეეცადა, ეპოვა პასუხი კითხვებზე, რომლებიც 
მის პირად ცხოვრებას უკავშირდებოდა და სიჭაბუკიდანვე არ 
აძლევდა მოსვენებას: რატომ დაჰყვა დაბადებიდანვე მძიმე ხვედ-
რი   (იგი  ორი   წლისა   დაობლდა  და   აღსაზრდელად   სრულიად 
უცხო  ადამიანებმა  წაიყვანეს), რატომ  წარიმართა  ტრაგიკულად 
მისი შემდგომი ცხოვრება (მიუსაფრობა – სიღატაკე – ლოთობა) 
და რატომ წაართვა ბედისწერამ უდროოდ ყველა ის ადამიანი, 
რომლებიც განსაკუთრებით უყვარდა. ამ ფონზე იკვეთება სამი 
ძირითადი საკითხი: ადამიანის უნარი, რომ აღიაროს მწარე სი-
ნამდვილე; სასოწარკვეთილების გადალახვის აუცილებლობა; 
სიკვდილთან ბრძოლის უაზრობა – ეს ყოველივე თავისებურად 
აისახა „წითელი სიკვდილის ნიღაბში“. 

წითელი სიკვდილი – მეტაფორა. წაკითხვის ცდები 

სამეცნიერო ლიტერატურაში არის ცდები, რომ ამ მოთხრო-
ბის თეატრალური მეტაფორები და მხატვრული ეფექტები წა-
კითხულ იქნას, როგორც გროტესკული ელემენტები. მიხეილ 
ბახტინის აზრით, ნოველაში შეიძლება ამოვიკითხოთ რაბლესა 
და ბოკაჩოსათვის დამახასიათებელი კონტრასტი: შავი ჭირი 
(სიკვდილი,  საფლავი)/დღესასწაული  (მხიარულება, სიცილი, ღვი-
ნო, ეროტიკა). პოს ნოველაში ეს „თანამეზობლობა“ „შიშველი 
კონტრასტის“ სახეს იღებს და ბოკაჩოსგან და რაბლესგან განს-
ხვავებით, რომელთა თხზულებებში ეს კონტრასტი სიკვდილზე 
სიცოცხლის გამარჯვების დემონსტრირებისკენაა მიმართული, 
ისინი გამოყენებულია, როგორც „გაშიშვლებული“ სტატიკური 
ალეგორიულ-ლიტერატურული კონტრასტები, რომლებიც, საბო-
ლოო ჯამში, ტრაგიკულ ატმოსფეროს ქმნის (ბახტინი 2000: 131). 

ალექსანდრა ურაკოვა „წითელი სიკვდილის“ მეტაფორას ანთ-
როპოლოგიური კუთხით განიხილავს და ხსნის მას, როგორც 
„ავადმყოფი    სხეულის    მდგომარეობის    პროექციას“.    ვინაიდან 
თხრობა ნოველაში მესამე პირში მიმდინარეობს და მას არ ჰყავს 
მთხრობელი – თვითმხილველი, შესაბამისად, ნარატორის სუ-
ბიექტური პოზიციის უქონლობა საშუალებას აძლევს მეცნიერს 



108

მხატვრულ სახეთა და მეტაფორათა მიღმა დაინახოს სიმბოლი-
ზაციის გაუცნობიერებელი მექანიზმი – ავადმყოფობის სიმპ-
ტომთა განსხეულება ნოველის მხატვრულ სახეთა სისტემაში. 
უფლისწული პროსპერო ეპიდემიას სააბატოს სქელი კედლების 
მიღმა ემალება, რომლის რკინის კარიბჭეს საგულდაგულოდ დაგ-
მანავენ. ალექსანდრა ურაკოვა ამ ფაქტს ხსნის ყველა ცოცხალი 
ოგანიზმის მისწრაფებით, ეპიდემიის დროს იზოლირდეს გარე-
მომცველი  სამყაროსგან,  დაიხშოს  ყველა  „შესასვლელი“  და  „გა-
სასვლელი“, პირველ ყოვლისა, სასუნთქი სისტემა: ცხვირი და 
პირი. ამ შემთხვევაში მეტაფორა – მტრით/ავადმყოფობით შემო-
საზღვრული სხეული/ციხესიმაგრე ტიპურია დასავლური კულ-
ტურული ტრადიციისათვის (ურაკოვა 2010).

1842 წლის მარტში Graham Magazine-ში გამოქვეყნებულ რე-
ცენზიაში, რომელიც ლონგფელოუს კრებულს „ბალადებს და სხვა 
ლექსებს“ (Review of Ballads and Other Poems) ეძღვნებოდა, მოგ-
ვიანებით კი ესეიში „პოეტიკის პრინციპები“, რომელიც 1850 წელს, 
მწერლის  სიკვდილის  შემდეგ  გამოქვეყნდა, ედგარ პო აღნიშნავ-
და, რომ ადამიანის ცნობიერება სამ ძირითად სფეროდ იყოფა. 
ესენია:  ინტელექტი,   გემოვნება   და  მორალი.  პოს  აზრით,   ცენტ-
რში გემოვნება   დგას და მას მჭიდრო კავშირი აქვს ცნობიერების 
სხვა სფეროებთან, თუმცა ამ ტრიადის ნაწილთა ფუნქციები საკ-
მაოდ განსხვავებულია. ინტელექტი უკავშირდება ჭეშმარიტებას, 
გემოვნება – სილამაზეს, მორალი – მოვალეობას. სინდისი აიძუ-
ლებს ადამიანს, რომ პასუხისმგებლობით მიუდგეს თავის მოვა-
ლეობებს, გონიერება მიგვანიშნებს მათ მიზანშეწონილობაზე, ხო-
ლო გემოვნება გამოკვეთს ამ მოვალეობათა მომხიბვლელ მხარეს 
– ჰარმონიულობას, თვითკმარობას, მთლიანობას, ერთი სიტყ-
ვით რომ ვთქვათ, სილამაზეს, რომელიც სრული კონტრასტია 
ბიწიერებისა (სიმახინჯისა)(პო 1996: 1436-1437). 

რობერტ შულმანის აზრით, „წითელი სიკვდილის ნიღაბი“ 
არის ალეგორია პოს ზემოთ მოყვანილი სქემისა (შემთხვევითი 
არაა, რომ ეს ნოველა მწერალმა ლონგფელოუს წიგნზე რეცენზი-
ის გამოქვეყნებიდან 1 თვეში დაბეჭდა). უფლისწული პროსპერო 
წარმოადგენს მხატვრისა და, ზოგადად, ხელოვანი ადამიანის 
სტილისა და გემოვნების განსახიერებას და, ერთი შეხედვით, ექს-



109

ტრავაგანტული ადამიანის შთაბეჭდილებას ტოვებს („Bizarre“ 
უყვარდა ჰერცოგს“), მაგრამ სინამდვილეში შემაძრწუნებელი და 
ბარბაროსულია მისი ჩანაფიქრი. სასახლეც, რომელსაც თავს აფა-
რებენ წითელ სიკვდილს გარიდებული კარის დიდებულები, 
პრინცის ექსცენტრული გემოვნების ნაყოფია: „უფლისწულის უც-
ნაური და მეფური გემოვნებისამებრ აეგოთ ეს შენობა“. ის არის 
აბსოლუტურად იზოლირებული დანარჩენი სამყაროსგან, ანუ, 
პოს სქემით, ცნობიერების სხვა სფეროებისგან. ამ განმარტოებულ 
სასახლეში „სულ უაზრობა იყო მწუხარება და ფიქრი“, ანუ ცნე-
ბები, რომლებსაც რობერტ შულმანი, მორალთან და ინტელექ-
ტთან ერთად, მოიაზრებს გონების (ცნობიერების) სფეროებად. 
უფლისწული პროსპეროს თვითიზოლაციასა და მის მიერ მოწყო-
ბილ „ლხინში ჟამიანობის დროს“, შულმანის აზრით, იგულის-
ხმება ის ირაციონალური სტრატეგია, როდესაც გონება ცდილობს, 
დაიცვას თავი საკუთარი სიგიჟის, ავადმყოფური მიდრეკილე-
ბებისა და თვითგანადგურებისგან, როდესაც ადამიანი ფიქრობს, 
რომ საშიშროება მის შიგნითაა, როცა სინამდვილეში ის გარეგა-
ნია. ისიც აღსანიშნავია, რომ თუ მავანი აქ იზოლაციის მორალურ 
მხარეზე გაამახვილებდა ყურადღებას (პროსპერო სრულებით არ 
დარდობს თავის ქვეშევრდომებზე და მხოლოდ თავის უახლიეს 
გარემოცვასთან ერთად გამოიკეთება მიუვალ მონასტერში), პო 
ხაზს უსვამს გონების ირაციონალურ მხარეს და თავად ირაციონა-
ლურობას (შულმანი 1970: 248-249). მკვლევარი გონების ბნელ 
ლაბირინთად   აღიქვამს   იმ  შვიდ  პალატს,  რომლებიც  მზის   შუ-
ქით კი არ ნათდება, არამედ ბნელი გოთური ფანჯრებით, რომ-
ლებიც სიმბოლურად განასახიერებს უფლისწულის უცნაურ ჩა-
ნაფიქრს  („გიჟიაო  ეს  კაცი, – იფიქრებდა ზოგიერთი... შვიდივე  პა-
ლატი  მისი  მითითებებით  გააწყვეს,  მისი  გემოვნებისამებრ  შე-
არჩიეს ნიღბები, ასე რომ, უცილობელი იყო მათი გროტესკული 
ხასიათი“). განსაკუთრებით შემზარავია მეშვიდე, შავი პალატი, 
რომლის სისხლისხმელი სარკმლებიდან იფრქვეოდა მეწამული 
ფერის შუქი, დასავლეთის კედელთან კი იდგა ებონიტის ვე-ება 
საათი, რომლის „ბრინჯაოს ფილტვი“ საათში ერთხელ ამოთ-
ქვამდა ხოლმე სულის შემძვრელ ხმას, რომელიც წამით აშეშებ-
და მოზეიმეებს და ძარღვებში სისხლს უყინავდა. რობერტ შულ-



110

მანის აზრით, პროტაგონისტს ემუქრება ამ შავი საათის სახეში 
განსახიერებული მოკვდავობა და განადგურება. მართლაც, თავისი 
სასახლის ბოლო პალატში უფლისწული პროსპერო პირისპირ 
შეეჯახება იმ ერთადერთ შიშს, რომლის აღიარებაზეც ის აქამდე 
უარს აცხადებდა. „მზვაობარი, უშფოთველი ნაბიჯით ის (უცნობი 
ნიღბოსანი  –  მ.ე.)  უახლოვდებოდა  მასპინძელს“  და  ვერავინ   გა-
ბედა მისი შეჩერება. მაშინღა გააშმაგა საკუთარმა წამიერმა უღო-
ნობამ უფლისწული პროსპერო, მრისხანებამ და სირცხვილმა თვა-
ლი დაუბნელა“. სტიუარტ ლევინის აზრით, ედგარ პომ ამ ნოვე-
ლით გადმოსცა პირადად თავისი ძრწოლა საშინელებისადმი და 
შეეცადა, მკითხველშიც აღეძრა ეს გრძნობა (ლევინი 1972: 200).

ნოველის ირონიული ფინალი – სიცარიელე წითელი სიკვდი-
ლის ნიღაბქვეშ – მკითხველისთვის ერთგვარ გამაფრთხილებელ 
წინასწარმეტყველებად  ჟღერს:  ადამიანი  ვერსად დაემალება სიკვ-
დილს, რომელსაც ვერც თვალუწვდენელი გალავანი შეაბრკო-
ლებს და ვერც „დადუღებული“ საკეტები. როგორც კი დაინთ-
ქმება ებონიტის საათის „დარტყმის უკანასკნელი ექო“, ყველაზე 
უფრო „ზვიადი და ძალგულოვანიც კი“ ჩასწვდება სიკვდილის 
მოუხელთებელსა და შეუცნობელ ბუნებას და წამიერი გარინდე-
ბიდან   გამორკვეულს  თავზარი დაეცემა საუკუთარი უღონობისა 
და უილაჯობის გამო*. 

დამოწმებანი:

ბარტონი 1970: Burton, R. Pollin. Discoveries in Poe. Notre Dame University Press: 
1970
ბახტინი 2000: Бахтин, М. Раблезианский хронотоп. Эпос и Роман.Санкт-

Петербург: «Азбука», 2000, стр. 95-138.
ლევინი 1972: Levin, S. Edgar Poe: Seer and Craftsman. Deland, Florida: 1972

* ედგარ პოსაც 40 წლის ასაკში მოულოდნელად მოუსწრო სიკვდილმა 
– 1849 წლის 3 ოქტომბერს იგი ბალტიმორის ერთ-ერთ ქუჩაზე უგონო 
მდგომარეობაში იპოვეს. ეცვა უცნაური ტანსაცმელი, რომელიც მას არ 
ეკუთვნოდა. მწერალი სასწრაფოდ გადაიყვანეს ვაშინგტონის კოლეჯის 
ჰოსპიტალში, სადაც 7 ოქტომბერს გონს მოუსვლელად გარდაიცვალა. სიკ-
ვდილის  მიზეზი უცნობია, რადგან საავადმყოფოს არქივიდან გაქრა მისი 
ავადმყოფობის ისტორიის ყველა ჩანაწერი, მათ შორის გარდაცვალების 
მოწმობაც.



111

პო 1996: Poe, E.A. The Poetic Principle. Poetry, Tales and Selected Essays. New 
York: The Library of America, 1996. Pp. 1431-1454.
პო 1982: პო, ე.ა. წითელი სიკვდილის ნიღაბი. 17 მოთხრობა. ინგლისურიდან 

თარგმნა, ბოლოსიტყვაობა და შენიშვნები დაურთო ზაურ კილაძემ. თბილისი: 
„საბჭოთა საქართველო“, 1982, გვ. 95-100.
როზენბერგი 1959: Charles E. Rosenberg. The Cholera Epidemic of 1832 in New York 

City. Bulletin of the History of Medicine. Vol. 33, N1 (January-February, 1959). Pp. 37-49.
როთი 1984: Roth, M. Inside “The Masque of the Red Death”. Substance. Vol.13, N 2. 

Issue 43. Pp. 50-53. John Hopkins University Press: 1984.
სარაზინი 2005: Саразин, Ф. Mapping the Body. История тела между конструк-

тивизмом, политикой и опытом. Новое литературное обозрение.№ 71, 2005.
ურაკოვა 2010: Уракова, А. Пустота под маской: Антропологический аспект-

рассказа Э.А. По «Маска красной смерти». Новые российские гуманитарные 
исследования. http://www.nrgumis.ru/articles/207/
ქუინი 1941: Quinn, H. Edgar Allan Poe: A Critical Biography. New York, London: 1941.
შულმანი 1970: Shulman, R. Poe and the Powers of Mind. ELH. Vol. 37, N 2. John 

Hopkins University Press: 1970.
ციმერმანი 2009: Zimmerman, B. The Puzzle of the Color Symbolism in the “Masque 

of the Red Death”: Solved at Last? The Edgar Allan Poe Review. Vol.10. N 3. Pp.60-74. 
Penn State University Press: 2009.

Julieta Gabodze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 
 

Pandemics – Source of the Writers’ Creative Inspiration
(Based on Art of Akaki Tsereteli, Al. Orbeliani, 

and Ilia Chavchavadze)

Summary

In the 19th century, there were widespread pandemics of plague and 
cholera and, unfortunately, Georgia was unable to avoid it. The news-
papers published information about epidemics in different countries and 
warned the population about the proposed danger.



112

The issue of pandemics has become the source of inspiration even for 
Georgian writers. The variety of genres (documentary, lyrical-epical, al-
legorical) was noticeable in their creations. In this respect, Georgian clas-
sical writers deserve particular attention. 

The article describes publicistic, documentary-memoires, and lyrical 
creations on the topic of pandemics by Al. Orbeliani, Ilia Chavchavadze, 
Akaki Tsereteli, and Iakob Gogebashvili. 

Key words: Pandemics; Inspiration; documentary, lyrical-epical, 
allegorical.

ჯულიეტა გაბოძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

პანდემია – მწერალთა შემოქმედებითი ინსპირაციის 
წყარო

(აკაკი წერეთლის, ალექსანდრე ორბელიანისა 
და ილია ჭავჭავაძის შემოქმედების მიხედვით)

მე-19 საუკუნეში მსოფლიოში ფართოდ გავრცელდა შავი ჭირი-
სა და ქოლერისა პანდემია. ჟურნალ-გაზეთებში ყოველდღიურად 
ქვეყნდებოდა ინფორმაციები სხვადასხვა ქვეყანაში ამა თუ იმ 
ეპიდემიის გავრცელების შესახებ; სამწუხაროდ, ვერც საქართველო 
გადაურჩა ამ განსაცდელს. ეპიდემია თავისებურად აისახა ხელოვ-
ნებაშიც. მსოფლიო იცნობს პანდემიის თემაზე შექმნილ არაერთ 
შესანიშნავ ნაწარმოებს. ეს თემა ბევრი ქართველი შემოქმედისთვი-
საც იქცა ინსპირაციის წყაროდ. 

საყურადღებოა ის ჟანრული მრავალფეროვნება, რაც ქართველი 
მწერლების შემოქმედებაში გამოიკვეთა (პუბლიცისტური, დოკუ-
მენტურ-ეპიკური, ლირო-ეპიკური თუ ალეგორიული). ამ მხრივ, 
გამორჩეულია ქართველ კლასიკოსთა შემოქმედება. სტატიაში 
წარმოდგენილია ალექსანდრე ორბელიანის, ილია ჭავჭავაძის, 
აკაკი წერეთლისა და იაკობ გოგებაშვილის მიერ პანდემიის თე-



113

მაზე შექმნილი პუბლიცისტური, დოკუმენტურ-მემუარული და 
ლირიკული ნაწერები. 

ქართულ პერიოდულ პრესაში იბეჭდებოდა ყოველდღიური 
სტატისტიკური მონაცემები კავკასიის დიდ ქალაქებსა და რეგი-
ონებში ქოლერით დაავადებულთა და გარდაცვლილთა შესახებ. 
ინფორმაციები ამა თუ იმ ქალაქის თვითმმართველობის მიერ ჩა-
ტარებული პრევენციული ეპიდემიოლოგიური ღონისძიებების 
შესახებ; ჯანდაცვის კომიტეტის მიერ გამოცემული რეკომენდაცი-
ები; ცნობები, სად რამდენი საველე ჰოსპიტალი თუ საავადმყოფო 
გაიხსნა. როგორც საგაზეთო ინფორმაციებიდან ჩანს, სამკურნალო 
ვაგონებიც კი დაუმატებიათ მატარებლებისთვის. ამ თემის შესა-
ხებ განსაკუთრებული ჟანრობრივი მრავალფეროვნებით გამოირ-
ჩევა გაზეთი „ივერია“, რომელშიც გარდა მშრალი სტატისტიკური 
ცნობებისა და პუბლიცისტური წერილებისა, მოწინავე სტატიებ-
თან ერთად იბეჭდებოდა ფელეტონები, მათ შორის, სატირული 
ხასიათისაც, მაგ. გამოქვეყნდა ერთ-ერთი ფელეტონი სათაურით 
„ხოლერის ქება“, ხელს აწერს „ხოლერის არშიყი“. 

ჩვენი ყურადღება მიიქცია ილია ჭავჭავაძის მოწინავე სტატიამ, 
რომლის შინაარსიც ძალიან გვაგონებს დღევანდელი საზოგადო-
ების ერთი ნაწილის დამოკიდებულებას ეპიდემიასთან, როგორც 
ჩანს, ისტორია მეორდება. ილია ხოლერის ეპიდემიის შესახებ ესა-
უბრება მკითხველს, აცნობს მისი გავრცელების სტატისტიკას და 
ცდილობს საზოგადოება დაარწმუნოს, რომ ქალაქის მმართველო-
ბა და სამედიცინო საზოგადოება ყველაფერს აკეთებს ამ ჭირის 
დასამარცხებლად და მოუწოდებს მათ, რომ არ დაუჯერონ იმ 
უსაფუძვლო ჭორებს, რომლებსაც ავრცელებენ ხალხში: „ეს ოცი 
დღეა, რაც ბაქოდამ გვეწვია ხოლერა. ეს შეუბრალებელი ჭირი. 
დღევანდლამდე ხოლერა მარტო ქალაქში ტრიალებს... და ხოლე-
რით ძლეული თითო-ოროლა კაცი არის. ამ ოც დღეში 91 გამხ-
დარა ავად. ეს ჩვენზედ მოსული სენი აზიის ხოლერად სცნეს... 
ხმა დაუყრიათ, ვითომც ვინც სნეული მიჰყავთ, ცოცხალი აღარ 
გამოდისო, ვითომც საღსალამათი კაცები განგებ მიჰყავთ სამკურ-
ნალოში და იქ იმისთანა წამლებს აძლევენო, რომ იქვავ იხოცები-
ანო... ჩვენ გვიკვირს ჩვენისთანა ხალხი, რომელიც ჩვეულია 
განკითხვას, ჭკუადასმით განჩხრეკას, როგორ იჯერებს იმისთანა 



114

ამბებს... აბა, რომელი ჭკვათმყოფელი კაცისთვის დასაჯერებელია 
ეს უშვერი ამბები, მარტო ადამიანის მტერს, ქალაქის მკვიდრთა 
დაღუპვის მსურველთ თუ მოუვათ ფიქრად ეს ამისთანა ყოვლად 
ტყუილი... ყველამ უნდა იცოდეს, რომ დღეს ვინც ამ საქმისთვის 
იღვწის, ქალაქის მოხელეა, პოლიციელი თუ მკერნალი – ვინც 
ირჯება ხალხის დახსნისთვის, ის თვითონ განსაცდელშია, სცივა, 
თავს იმეტებს, თავს სდებს ხალხის დახსნისთვის და ცოდვა არ არის, 
რომ მადლობის მაგიერ უმადურობა გამოვუცხადოთ და გული 
გავუტეხოთ რაღაცა ჭორებით“ (ივერია 1892, №140: 1).

შემეცნებითი ხასიათისაა იაკობ გოგებაშვილის სტატია. იგი 
ვრცელ წერილში საგანგებოდ მსჯელობს ქოლერას წარმომშობი 
მიზეზებისა და მისი მკურნალობის მეთოდებზე, იმ აუცილებელ 
პრევენციულ საჭიროებებზე, რომლებსაც უნდა მიმართოს საზო-
გადოებამ. გარდა ამისდა, წერილი მეტად საყურადღებოა იმ მხრი-
ვაც, რომ ავტორს მოუპოვებია მეტად საგულისხმო ინფორმაცია, 
თუ როგორ მოქმედებს ჰავა და კლიმატი ქოლერის ეპიდემიის 
გავრცელებაზე. მისი ინფორმაციით: „არიან იმისთანა ადგილები, 
რომლებსაც ხოლერა  არ  ეკარება, ეტყობა, რომ ამისთანა  ადგილებ-
ში ხოლერის ჭია ვერ ცოცხლობს, იღუპება. რა თვისება ჰაერისა 
და მიწა-წყლისა იცავს ამ ადგილებს, ჯერ საუბედუროდ გამო-
უკვლეველია, საფრანგეთში მაგალითად, ასეთი ადგილი არის 
ლიონი, რომელსაც ხოლერა არასდროს არ სწვევია, ამგვარივე ქა-
ლაქი არის რუსეთში, მაგალითად, პეტერგოფი, პეტერბურგის მახ-
ლობლად“ („ივერია“ 1892, №183: 2).

ი. გოგებაშვილის დაკვირვებით საქართველოშიც ყოფილა ასე-
თი უსაფრთხო რაიონი: „ჩვენდა სასიხარულოდ ამგვარი ადგი-
ლი, დაცული ხოლერისაგან, საქართველოშიც ჩნდება. მანგლისს, 
საიდანაც ამ წერილს ვწერს თავის დღეში ხოლერა არ უნახავს. 
დიდხოლერობის დროსა, 1830 წელსა, თურმე, ნახევარი თბილი-
სი მანგლისსა და მის გარეშემო ყოფილა გახიზნული და ხოლერა 
აქ მაინც არ გაჩენილა. ასევე, ხოლერას მოშორებულია თითქმის 
მთელი საბარათიანო, კოჯრიდან მოყოლებული თითქმის ახალ-
ციხემდე“ (ივერია 1893, №183, იქვე).

სხვათა შორის, გოგებაშვილის ეს დაკვირვება სარწმუნო ხდე-
ბა, მეტიც, უსაფრთხო ადგილების გეოგრაფიული არეალი უფრო 



115

ფართოვდება, როცა გავეცნობით ალ. ორბელიანის დოკუმენტურ-
მემუარულ ჩანაწერებს. საგულისხმოა, რომ მწერლის თხზულება-
თა აკადემიური ოთხტომეულში, რომელიც გამოსაცემად მზად-
დება შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის 
ინსტიტუტში, პირველად გამოქვეყნდება რამდენიმე წერილი, 
რომლებშიც ავტორი დაწვრილებით აღწერს საქართველოში სხვა-
დასხვა დროს გავრცელებული შავი ჭირისა და ქოლერას ეპიდე-
მიის შესახებ. ალ. ორბელიანი, როგორც დოკუმენტალისტი, თავის 
უცნობ და ნაკლებად ცნობილ მემუარულ ჩანაწერებში დეტალუ-
რად აღწერს მე-19 საუკუნის საქართველოში ეპიდემიების გავრ-
ცელების ისტორიას. 

ალ. ორბელიანის ჩანაწერები იმ მხრივაცაა საინტერესო, რომ 
იგი რამდენიმე წერილს უძღვნის 1811 წელს გავრცელებული 
შავი ჭირისა და 1830 წლის ხოლერის ეპიდემიას. ერთი ჩანაწერის 
მიხედვით  კი  იგი  ზოგადად  აღწერს  ქალაქში  ეპიდემიით  გამოწ-
ვეულ ვითარებას, როცა ხალხი ქუჩებში ცვიოდა და პირდაპირ 
ურმებით გადაჰყავდათ. „ქ. ტფილისს დიდი ჭირი გაჩნდა, რო-
მელთაცა ერთა შორის შერყეულობა იყო. ერთს დღეს, მე მშობელთ 
შეუტყობრად ავლაბარში გაველ და სიცელქის გამო მარტო და-
ვიარებოდი, კუალად ჩემი უბედურობის გამო გული შემიწუხდა და 
მაშინვე წავიქეც, როდისაც თვალნი ავახილე, ვნახე, რომ ჭირიანი 
კაცების გვერდით ვიწექი (როდესაც ტფილისს ჭირი გაჩნდა, არამც 
თუ ჭირიანებს, მცირეთ ავათ ვინმე რომ გახდებოდა, ისიც ჭირი-
ანებთ შორის მოემწყვდეოდა და ქალაქს გარეთ ერეკებოდნენ). 
მე რომ წაქცეული ვენახეთ, ამ დროს პოლიციის რუსის დესეტ-
ნიკებს ჭირიანები თურმე მოჰქონდათ ურმით, მაშინვე მე ავეწიეთ 
და ურემში ჩავეგდეთ, მე რომ ეს ვნახე, მაშინვე ტირილი დავიწყე, 
მაგრამ ვინ გამიკითხავდა?! ქალაქს გარეთ, რომ გაგვიტანეს, იქ 
რაღაც მოთანამდებე თ. დავით ეგნატის ძე თუმანოვი დამხვდა. 
მე რომ შემამხედა, მაშინვე მიცნა და ურმიდგან გადმომაყვანინა. 
მე ყოველივე უთხარი, ჩემ დედმამას შეუტყობრად სიარული და 
გულს შეწუხება. ორი დესეტნიკი გამამატანა და შინ გამამგზავნა. 
ჩემი დედმამისაგან დიადი რისხვა მივიღე. საკურველი იყო, არც 
მე გავხდი ავათ და არც შინაურნი. როდისაც უხილავი ძლიერე-



116

ბა ჰფარავს ადამიანს, ყოვლის საშინელებისაგან გამოიხსნის“ 
(ორბელიანი ხეც S 2490).

ალ. ორბელიანი შემდეგ მოგონებაში („1811 წლის ჭირი საქარ-
თველოში“) წერს, რომ შავი ჭირის გამო: „ზაფხულში ქალაქის მო-
სახლეობა გაიხიზნა და მარტყოფის მინდვრებს შეაფარა თავი. „მე 
მაშინ ცხრა წლისა ვიქნებოდი (დაბადებულია 1802, ჯ. გ.). ეს ხმა 
ყველასთვის საშინელი იყო. იძახდნენ აქ გაჩნდა, იქ გაჩნდა, ეს 
მოკვდა ის მოკვდა, ის გაიხიზნა, სულ ეს ხმები იყო, ზევით და ქვე-
ვით, ქართლში და კახეთში, და ეს ხმები აქაც მოდიოდა, ტფილის-
ში, სადაც აქაც იყო გაჩენილი ეს ჭირი... მიდიოდნენ სოფლებში, 
სადაც ჯერ კიდევ არ გაჩენილიყო... ჩვენამდისინაც მოვიდა ეს 
რიგი, რომ ჩემნი დედ-მამანიც უნდა აყრილიყვნენ სულერთიან 
სახლეულობითა სოფლისკენ სადმე წავსულიყავით და საჩქაროდ 
წავედით ს. მარტყოფისკენ, ამბობდნენ იქ არ არის გაჩენილი ჭი-
რიო“. დოკუმენტალისტი მწერალი მოგვითხრობს, როგორ, რა მე-
თოდებით ებრძოდა მოსახლეობა ამ სენს. როგორც ჩანს, თავადაც 
გადაუტანია დაავადება, თუმცა კი არავის გადასდებია, მიუხედა-
ვად იმისა, რომ იმ საველე პირობებში ის იზოლირებული ვერ 
იქნებოდა (ორბელიანი 2009: 35).

პირველი მოგონების მიხედვით, ძნელია ეპიდემიის კონკრე-
ტული თარიღის დადგენა, თუმცა ჩვენი დაკვირვებით, აქ შავი 
ჭირის ორი სხვადასხვა  ეპიზოდი უნდა იყოს აღწერილი, რაც იმა-
ზე მიანიშნებს, რომ შესაძლოა ეს ეპიდემია 1811 წელზე ადრეც 
ყოფილა საქართველოში. 

საგანგებო წერილს უძღვნის ალ. ორბელიანი ქოლერის ეპი-
დემიას, რომელიც 1816-1818 წწ. ინდოეთ-ჩინეთიდან დაიწყო და 
შემდეგ გავრცელდა იერუსალიმში, ევროპასა და კავკასიაში, მე-
მუარების მიხედვით, საქართველოში მხოლოდ 10 წლის შემდეგ, 
1830  წელს,  მოუღწევია.  – „როგორც  მახსომს,  ეს  დრო  იყო  აგვის-
ტოს თვის დამდეგი, ჩვენებურათ მარიამობისთვე იმ ხოლერის 
ამბავსა  ვწერ  რაც  მე  მინახამს  ან  გადამხდა,  უნდა  მართლად ით-
ქვას,  თორემ  წერილს არ შეეფერება დაფარვა“ (ორბელიანი ხეც  
S1649-ა). 

ალ. ორბელიანის წერილის (“პირველი ხოლერა აქ ტფილისში“ 
(1830 წელსა რაც ვიცი, ანუ შემხვედრია). შინაარსიდან ირკვევა, 



117

რომ იგი თვითმხილველი და მონაწილეა ამ პროცესებისა. ამ-
დენად, ეს დოკუმენტური ჩანაწერები თანაბრად საყურადღებოა 
როგორც ისტორიკოსებისთვის, ასევე მედიცინის ისტორიის 
მკვლევართათვის. მოგონებები იძლევა გარკვეულ წარმოდგენებს 
ეპიდემიის პირობებში ქალაქის ცხოვრების ადმინისტრაციული 
ორგანიზების თაობაზეც. ქალაქის სავაჭრო ობიექტები ძირითა-
დად დაიხურა, ვინაიდან „დუქნების პატრონები სულ გაქცეულიყ-
ვნენ“. ამავე დროს, ქალაქში დარჩენილი მოსახლეობის კვების 
უზრუნველსაყოფად დადგენილ იქნა გარკვეული მორიგეობა – 
„პოლიციამ გვიბრძანა, რიგით უნდა ვიდგეთ ყასბები აქ, რომ ვინც 
რუსის ოფიცრები დარჩნენ აქა, ან კიდევ რიგიანი სახლობანი, იმათ 
ხორცი ვაძლიოთ“.

„ამ წელიწადის ორი თუ სამი წლის წინათ ამბები მოდიოდა 
ინდოეთისა: ერთი რაღაც სნეულობა გაჩენილა, ძალიან სწყვეტს 
ხალხსა, რ˜ლსაცა უწოდებენ ხოლერასაო ...არ იქნა ჩქარა გასწით, 
თათრის მეიდანში შემოვიდა... ჯერ ბაზარში ჩავიარე, სულ დუქ-
ნები დაკეტილი იყო. მასუკან თათრის მეიდანში გაველ, იქ, აქა 
იქ წაქცეული კაცები, ზოგს რკინის ფერი ედო სახეზე და იკვლან-
ჭებოდა, ზოგს პირიდგან ზაფრა ამოსდიოდა, სამი კაცი კიდეც 
მამკვდარიყო და სულ სხუადა სხვის სახით ეყარნენ“ (იქვე). მოგო-
ნებაში მოცემული ინფორმაცია საინტერესოა ფოლკლორისტები-
სა და მედიცინის ისტორიის მკვლევართათვის: ავტორი აღწერს 
დაავადების კლინიკურ სურათს; საუბრობს „ქოლერის ქარზე“, 
როგორც  დაავადების  გამომწვევ  მიზეზებზე  და  ამ   წარმოდგენე-
ბის შესაბამისად ჩატარებული რიტუალის შესახებ. დასახელე-
ბულია ავადმყოფობის სამკურნალოდ გამოყენებული სხვა საშუ-
ალებები: კერძოდ, „სისხლის გაღება“, ცივი წყალი და „კახური შავი 
ღვინო“, რომლის მიგნება თავად ალ. ორბელიანს უკავშირდება. 
რითაც მას რამდენიმე ადამიანის სიცოცხლეც კი გადაურჩენია, 
უნებლიედ. პირველ შემთხვევაში, მას ერთი მოხელისათვის ჯერ 
წყალი   დაუსხამს,  შემდეგ  კი   შავი  ღვინო  მიუცია,  მეორეჯერ  კი 
მან ამავე მეთოდით ახალგაზრდა კაცი გადაარჩინა სიკვდილს.

საყურადღებოა, რომ ღვინის სასარგებლო თვისებებს დიდი 
ხანია იცნობდნენ და არ მხოლოდ ყოფაში, არამედ მედიცინაშიც 
იყენებდნენ. მაგალითად ცნობილია, რომ ეს სასმელი ორგანიზ-



118

მზე ზოგად მომმარაგებელ გავლენას ახდენს, ხელს უწყობს სასი-
ცოცხლო ძალების აღდგენას. ღვინოს მკაფიოდ გამოხატული 
ანტიბაქტერიული თვისება აქვს. იგი ისეთი დაავადებების გამომ-
წვევებსაც თრგუნავს, როგორებიცაა: ტუბერკულოზი, ქოლერა და 
მალარია. მედიცინის ისტორიკოსი, პროფესორი მიხეილ შენგე-
ლია, კახური შავი ღვინის, როგორც სამკურნალო საშუალების, 
გამოყენებასთან დაკავშირებით აღნიშნავს, რომ ქოლერის მსუ-
ბუქი ფორმით დაავადებულთათვის ეს ხერხი შეიძლება ეფექტუ-
რი ყოფილიყო, რადგან ავადმყოფი ღვინის სახით სითხეს იღებ-
და. ღვინო სუსტი, მაგრამ მაინც ერთგგვარი სადეზინფექციო 
საშუალების ფუნქციასაც შეასრულებდა, გარდა ამისა, ტანინის 
შემცველობის გამო ღვინო გამოიწვევდა კუჭ-ნაწლავის შეკვრას და 
დაიცავდა სითხის დაკარგვისგან. 

სულისშემძვრელია ალ. ორბელიანის თვალით დანახული და-
ცარიელებული ქალაქის სურათის აღწერაც. „დავიწყე ქუჩაში ხე-
ტება  სხვადასხვის  ფიქრებითა,  ვის ვნახამდი,  აღარავინ  აღარ ჩან-
და, თუ კიდევ ვინმე იყო დარჩენილი, კარები მაგრა დაკეტილი 
ჰქონდათ და სანთლის შუქი ფანჯარში ძლივს ანათებდა. ასე გა-
შინჯეთ ძაღლის ყეფაც აღარსაიდგან აღარ ისმოდა, ისე ყოველი 
ბუნების ხმა გაკმენდილი იყო, მაშინ როდესაც რომ მხიარული 
ქალაქის ხალხი სიმღერ ძახილითა აივლიდნენ ჩაივლიდნენ, ანუ 
დაფნაღარა, ანუ დაირა და ჭიანური თავის თარით, ვინღა დაუკ-
რავდა ამ საკრავთა, ყოველი ეს იმ დროს მკვდარი იყო, ნაცვლად 
ამის, რაღაც  დაბურვილი  მწუხარების  სიჩუმე  აწვა  ამ ჩუენს ტურ-
ფა ქალაქს ტფილისს“ (იქვე).

ალ. ორბელიანი ამავე ჩანაწერში გაკვრით, მაგრამ მაინც ჩამოთ-
ვლის შემდეგ წლებში საქართველოში ხოლერის ეპიდემიის შემ-
თხვევებსაც: „წარმოიდგინეთ, მე იმისთანა საშინელს ხოლერას 
გადაურჩი მშვიდობით ვიყავ. 1847-სა წელსა ზაფხულის დროს, 
კიდევ ხოლერა რომ გაჩნდა საქართველოში, სადაც კიდევ ხალხი 
ბევრი დაიხოცა, კიდევ მშვიდობით გადურჩი. შ˜დგომ კიდევ იყო 
ორი თუ სამი ხოლერა საქართველოში, იმასაც მშვიდობით გა-
დურჩი. მაგრამ 1865-ს წელსა**, შემოდგომას რომ გაჩნდა ხოლე-
რა, მაშინ მეც მამნახა იმან და თავისი ძალა ამოქმედა ჩემზედ“ 
(ორბელიანი ხეც S 1649-ა).



119

ქოლერის პანდემიამ საუკუნის ბოლოს კიდევ მოიქნია კუდი. 
1892  წელს  იგი  კვლავ  გავრცელებულა  და  როგორც  აკაკი  წერეთ-
ლის ერთი წერილიდან ვიგებთ, ისიც აუფორიაქებია ამ სასტიკ 
ეპიდემიას. აკაკი სასწრაფოდ გარიდებია თბილისს, საჩხერეში 
„გაქცეულა“ და იქიდან სწერდა კირილე ლორთქიფანიძეს: „დავემ-
წყვერი ამ ცუდ დროს საჩხერეში და აღარაფერი ვიცი, რა ხდება 
ქვეყნიერებაზე. დროს კარგათ ვატარებ, ე. ი. მარტო ვარ ჩემთვის 
და ვსწერ და ვკითხულობ და თან სახლს ვაშენებ ნელ-ნელა. ავაშე-
ნებთქო რომ ვამბობ, ესე იგი დავაქციე და თვითონ კარავში ვარ. 
ერთი შემთხვევა იყო აქ ხოლერის, ჯერ მეტი არ ყოფილა და თუ 
კიდევ  იქნა, ოსეთში წავალ,  ასე ვივლი სულ  იალბუზამდი“  (წერე-
თელი 1963: 56). მართალია, აკაკი ფიზიკურად გადაურჩა ამ 
დაავადებას, მაგრამ ეპიდემიას „გვერდი მაინც ვერ აუარა“ და 
ალეგორიული ლექსით გამოეხმაურა, იმავე წლის სექტემბერში 
ქუთაისში დაიბეჭდა აკაკი წერეთლის ლექსი „ხოლერა“ – მეს-
ტვირული შაირები აკაკისა ტიპო-ლიტოგრაფია კ. ნ. გამრეკელო-
ვისა. წიგნაკი 16 გვერდიანია, ახლავს ცენზორის ნებართვა Дозво-
лено цензурою. Тифлись, 4 сентюбря. 1892 года, типо-литография 
И Гамрекелова в Кутаиси. ლექსი თორმეტ თავადაა დაყოფილი. 
ზოგიერთი ადგილი კუპიურებითაა წარმოდგენილი, მაგალითად, 
მეორე თავიდან ამოღებულია ორი სტრიქონი, III თავიდან – ერთი, 
XI თავი მთლიანადაა წაშლილი; XII თავიდან ორი სტრიქონია 
ამოღებული. 

ქუთაისის სახელმწიფო მუზეუმის კირილე ლორთქიფანიძის 
არქივში ჩვენ მივაკვლიეთ „ხოლერას“ ერთ ნაბეჭდ ცალს, რომლის 
ყველა ლუწი გვერდი დამოწმებულია ცენზორის მიერ. სწორება 
წითელი მელნითაა შესრულებული და ბოლოში ახლავს ასეთი 
წარწერა: Дозволено цензурою на питидесяти восьми страницах 12 
декабря1892 года. Тифлись Кн. Р. Эристави.

ხელნაწერზე თვალის ერთი გადავლებაც საკმარისია, რომ 
მივხვდეთ – ის საცენზურო კომიტეტში ყოფილა წარდგენილი. 
წითლად გადახაზულია ის ადგილები, რომლებიც შემდეგ ნაბეჭდ 
ვარიანტში ვეღარ მოხვდა. როგორც აღვნიშნეთ, 1892 წელს ლექ-
სი დაჩეხილი სახით გამოიცა. 1892 წლის ოქტომბერში კი აკაკის 



120

შეუდგენია ხელნაწერი კრებული „სალამური“ და გადაუცია იგი 
კ. ლორთქიფანიძისთვის, რომელსაც გადაუწერია კრებული სა-
ცენზურო კომიტეტში წარსადგენად და განუზრახავს (ალბათ 
ავტორის სურვილით) მასში სრული სახით ლექსი „ხოლერაც“ 
შეეტანა. გამომცემელს აღარ გადაუწერია ლექსი და უსარგებლია 
მისი ნაბეჭდი ეგზემპლარით, რომელშიც ხელით აღუდგენია 
ცენზორის მიერ ამოღებული ადგილები, შემდეგ ორივე ერთად 
გადაუნომრავს („ხოლერას“ ნაბეჭდი ცალი 16 გვერდს მოიცავს, „სა-
ლამურის“ ხელნაწერი კრებული კი 42-ს) და ამ სახით წარუდგე-
ნია ცენზორაში. „სალამურის“ ხელნაწერს თავფურცელზე ახლავს 
ცენზურის ნებართვა: „Дозволено цензурою на пятидесяти восьми 
страницах с исключением на страницах“ 7,8,9,13,15,18,45 и 53. „12 
декабря 1892 года. Тифлись Кн. Р. Эристави“ (გაბოძე 2010: 175).

ამრიგად, ცენზორმა კვლავაც არ მისცა უფლება ახალ გამოცემაში 
აკრძალული ადგილების აღდგენისა. მაინც რას წერდა აკაკი ამ 
ლექსში. უნდა ითქვას, რომ აკაკის შემოქმედებაში წმინდა გიორ-
გის განსაკუთრებული ადგილი აქვს მიკუთვნებული, სამას სამოც-
დახუთი   დღიდან   სამას  სამოცდასამი  წმინდა  გიორგისააო,  –  
ამბობს  აკაკი  ერთ პუბლიცისტურ წერილში, ლექსში – „წმინდა 
გიორგი  და  მისი  რაზმი“,  –  კი  წმინდანი   გლეხკაცის   მხსნელად 
და შემწედ  გამოიყვანა. საინტერესოა, როგორ არის გაშლილი 
წმინდა  გიორგის  სახე  „ხოლერაში“?  ლექსში   მოხრობილია,   რომ 
ღმერთი განრისხდა ქართველების ზნედაცემულობისა და გა-
დაგვარების ხილვით, ამიტომაც  გადაწყვიტა, მათთვის სასჯელად 
ხოლერა მოევლინა. ამის გამგონე წმინდა გიორგი შეწუხდა და 
სთხოვა შემოქმედს: ნუ დასჯიდა მისსავე შექმნილ ერს, მაგრამ 
უფალი უარზე დადგა და დიდი ხვეწნის შემდეგ მხოლოდ იმის 
ნება დართო წმინდანს, რომ თან გაჰყოლოდა ხოლერას და მარტო 
ავისმქნელებთან მიეშვა იგი. დაიმედებულ გიორგის, რომ ასეთი 
ადამიანი ბევრი არ იქნებოდა ქართველთა შორის, ჯერ მდიდარი, 
გაქსუებული მებატონე შემოვიდა, რომელსაც სამართალზე ხელი 
ჰქონდა აღებული და საწყალ ღარიბს არ ინდობდა: 



121

შეხედა წმინდა გიორგიმ, 
გადააქნია თავია... 
– „ეს თავადაზნაურობა 
რა ცუდი სანახავია: 
თავისი კარგი დაჰკარგა, 
მოიმკო სხვისი ავია, 
აღარ სწამს თავის ქვეყანა 
და თავის სალოცავია!

წმინდანმა დაუნანებლად დაუთმო იგი ხოლერას. შემდეგ მას 
მთვრალი და უქნარა გლეხკაცი შემოეყარა, რომელსაც უფალიც 
დავიწყებოდა და საკუთარი მშიერ-ტიტველი ოჯახიც: 

ეწყინა წმინდა გიორგის, 
მუხლზე დაიკრა ხელია!.. 
სთქვა: „მაბეზღარი და ლოთი 
გლეხკაცათ რა სათქმელია?“ 
წმინდა გიორგიმ აღარც ის შეიბრალა: 
„აღარ ვარ ამის მოსარჩლე 
და კალთის დამფარველია! 
ამისი ბინაც აქ იყოს, 
სადაც ხოლერის სთველია!..“ 

ხოლერას ვერ გადაურჩნენ ვერც მღვდელ-დიაკვნები. 
ეს ამბავი მოთხრობილია ლექსის XI თავში, რომელიც მთლი-

ანად  ამოიღო  ცენზურამ.  ძნელია,  დაბეჯითებით ვამტკიცოთ,  რა-
ტომ თქვა მათ დაბეჭდვაზე უარი რაფიელ ერისთავმა – სამღ-
ვდელოების სახელს გაუფრთხილდა, თუ იმაზე მინიშნებას, რომ 
ქართველ სასულიერო პირთა ზნეობრივი დაცემა რუსეთის დამ-
პყრობლურმა პოლიტიკამ განაპირობა. ვნახოთ ეს თავი: 



122

მერე სთქვა: „ახლა გავსინჯოთ 
მღვდელი და დიაკონია!.. 
ღირსი არ შემხვდა სხვა წრეში, 
იქ კი ვიპოვნი მგონია“. 
(– ეტყობა, მათი ანბავი 
ცაში არ გაუგონია!). 
გამოიცვალა წესები, 
წახდენ ჟამნი და დრონია... 
სადღაა მღვდელი ქართველი? 
სხვაგვარათ თავმომწონია!.. 

წიგნების კითხვა ეშლება, 
არც ესმის ტიბიკონია, 
დათვურათ ბღავის და ჰფიქრობს, 
რომ ტკბილი იადონია! 
ხატს წმინდა სანთელს არ უნთებს, 
შიგ გარეული ქონია, 
საწყალ მრევლს გამოულია 
დრამით ძალი და ღონია, 
სხვა გზა ადგია, მაგრამ ჯერ 
კიდევ გასავალს ფონია!.. 

(ამ პრობლემას არა ერთხელ შეეხო აკაკი სხვა ნაწარმოებშიც. 
„დაკარგული ქრისტიანობა“, „სნეული“, პოემა „ასი წლის ამბავი“, 
რომელიც პოეტის სიცოცხლეში არ გამოქვეყნებულა). ბოლოს შეძ-
რწუნებული წმიდა გიორგი მიხვდება, რომ ვერავის გადაარჩენს, 
რადგან მთელი ერი წარწყმედილა და მუხლმოყრილი, ტირილით 
შესთხოვს მამა ღმერთს, შეუნდოს ცოდვილ ერს. მის ხვეწნას ის-
მენს მაცხოვარი და დაამშვიდებს წმინდანს, რომ საქართველო 
არ განადგურდება, რადგან ღვთისმშობლის წილხვედრია. ლექსი 
იმედიანად მთავრდება: 

ვენაცვა წმინდა გიორგის, 
იმის თეთრ რაშს და შუბსაო! 
მთავარი არის მძლეთამძლე, 
ვინ გაუბედავს ჩხუბსაო! 
ისე გაბერავს ხოლერას, 
როგორც ტიკჭორას, რუმბსაო! 
მაღლით ნათელი ადგია 
იმის ბრწყინვალე შუბლსაო. 
ამ შაირების გამომთქმელს 
სწყალობდეთ თითო რუბსაო. 

 
როგორც ვხედავთ, ლექსის ფინალში აკაკი ერთგვარი იუმო-

რით მიანიშნებს მკითხველს, რომ ლექსში გადმოცემული ამბავი 
გამოგონილია,  თუმცა  მისი  მიზანდასახულება  ისაა,  რომ  შეახსე-
ნოს თანამემამულეებს: ყოველგვარი განსაცდელი, მათ შორის, ხო-



123

ლერის ეპიდემიაც, ღვთის რისხვაა, ცოდვების სანაცვლოდ მოვ-
ლენილი, და მისი თავიდან აცილებაც შესაძლებელია, თუკი ადა-
მიანები მართალ გზას დაადგებიან. 

აკაკი აგრძელებს თავისი დიდი წინაპრის; დავით გურამიშვი-
ლის პოეტურ ხაზს, თუმცა მის ლექსში უფრო ხალხური მოტივები 
სჭარბობს თეოლოგიურ და ფილოსოფიურ განსჯას (შემთხვევითი 
არაა, რომ ლექსს ქვესათაურადაც მიწერილი აქვს – „მესტვირული 
შაირები“). 

 წმინდანთა სახელებისა და ღვაწლის მხატვრული ხორცშეს-
ხმის გზით პოეტი ქართველებს უფლის მცნებებს შეახსენებდა და 
განსაკუთრებულ მნიშვნელობას ანიჭებდა საქართველოს ღვთის-
მშობლისადმი წილხვდომილობას, როგორც დიდი იმედისა და, 
იმავდროულად, უდიდესი მოვალეობის ნიშანს. 

დამოწმებანი: 

გაბოძე 2009: გაბოძე ჯ. აკაკი წერეთლის თხზულებათა გამოცემები. თბილისი: 
2009.
გაბოძე 2010: გაბოძე ჯ. „აკაკის „ხოლერას“ თავგადასავალი“. ლიტერატურული 

ძიებანი, XXXI. თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 2010
ივერია 1892, №183:  სვიმონიძე ი. (გოგებაშვილი) ფელეტონი. „ივერია“, №183. 

1892. 
ივერია 1892 ,№140: ილია ჭავჭავაძე. მოწინავე. „ივერია, №140. 1892.
ორბელიანი 2009: ორბელიანი ალ. „1811 წლის ჭირი საქართველოში“. წგ.-ში: 

მე-19 საუკუნის ქართველი მოღვაწენი ავტობიოგრაფიული პროზა მემუარები, 
პოლიტიკოსთა ბიოგრაფიები. საოჯახო ბიბლიოთეკა 25 ტომად. რედაქტორი 
ზაზა აბზიანიძე. თბილისი: 2009.
ორბელიანი ხეც S 1649-ა: ორბელიანი ალ. „პირველი ხოლერა აქ ტფილისში“ 

(1830-სა წელსა რაც ვიცი ანუ შემხვედრია). ხეც S 1649-ა. 
ორბელიანი ხეც S 2490: ორბელიანი ალ. ცოტაოდენი ამბავი ყაფლანითგან 

ჯამბაკურ-ორბელიანი (ალექსანდრე ორბელიანისაგან ბავშვობაში გადატანილი 
უბედური შემთხვევები)    
წერეთელი 1892: წერეთელი აკ. „ხოლერა“ – მესტვირული ლექსები აკაკისა. 

ქუთისი: ტიპო-ლითოგრაფიული სტ. ნ. გამრეკელოვისა, 1892.
წერეთელი 1963: წერეთელი აკ. თხზულებათა სრული კრებული თხუთმეტ 

ტომად. თბილისი: 1963. http://mastsavlebeli.ge/?p=26674



124

 Nugesha Gagnidze
Georgia, Kutaisi
Akaki Tsereteli State University

Art and Love in the Time of an Epidemic:
Thomas Mann’s „Death in Venice“

Summary

Thomas Mann’s novella “Death in Venice“ tells about the love passion 
of Gustav von Aschenbach, a famous author, widowed and in his early 
50s, against the background of the 1911 cholera epidemic in Venice. His 
strange love passion for Tadzio, a Polish boy from an aristocratic family, 
leads him to total spiritual and physical destruction. Intertextually rich, 
complex and polymorphous, the novella can be read as a skillfully woven 
web of allusions from antiquity forward. The protagonist is portrayed as 
Thomas Mann‘s alter ego; in this sense, the novella can be also read as a 
portrait of the artist in “the infected city“. 

Key words: epidemic, decadence, artist’s novella

ნუგეშა გაგნიძე
საქართველო, ქუთაისი
აკაკი წერეთლის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ხელოვნება და სიყვარული ეპიდემიის ჟამს
(თომას მანის ნოველის „სიკვდილი ვენეციაში“ მიხედვით)

კაცობრიობის ისტორიამ მრავალი ეპიდემია და პანდემია 
იცის, რომელთაც უამრავი უბედურება მოუტანა სამყაროს. მათ 
შესახებ ინფორმაციებს ვპოულობთ ისტორიულ და ლიტერატუ-
რულ წყაროებში, არქეოლოგიურ მასალებსა და ეთნოლოგების 
ჩანაწერებში. ფერწეული ტილოები, საეკლესიო მხატვრობა და კი-
ნემატოგრაფი  ვრცლად  მოგვითხრობს   ამა  თუ  იმ ეპოქის  ტრაგე-
დიათა შესახებ, რომლის დროსაც ადამიანი ეგზისტენციისთვის 
იბრძოდა, თავდაუზოგავად შრომობდა და შედევრებსაც ქმნი-



125

და. ერთ-ერთი ასეთი საყურადღებო ნაწარმოებია თომას მანის 
ნოველა „სიკვდილი ვენეციაში“, რომელიც 1911 წელს ვენეციაში 
გავრცელებული ქოლერის ეპიდემიაზე და 50 წელს გადაცილე-
ბული კარგა ხნის დაქვრივებული ცნობილი მწერლის გუსტავ ფონ 
აშენბახის ვნებებებზე მოგვითხრობს. მისი უცნაური სიყვარულის 
ამბავი პოლონელი არისტოკრატიული ოჯახის ვაჟ ტაძიოსადმი 
ვენეციაში დასასვენებლად წასული მწერლის სულერი და ფიზი-
კური განადგურების მიზეზია. 

ქოლერას,  ბაქტერიულ  დაავადებას,  რომელიც  ვრცელდება  და-
ბინძურებული წყლით,  მრავალი  სასიკვდილო  აფეთქება  ჰქონ-
და  კაცობრიობის  ისტორიაში.  ერთ-ერთი  ყველაზე  მძიმე  იყო  მე-
ექვსე ეპიდემია, რომელიც 1910-1911 წლებში წარმოიშვა ინდო-
ეთში, სწრაფად გავრცელდა მთელს მსოფლიოში და 800 000-ზე 
მეტი ადამიანის სიცოცხლე შეიწირა. აღნიშნული ეპიდემიის 
შესახებ მასალები არცთუ ბევრია. ამდენად, თომას მანის „სიკ-
ვდილი ვენეციაში“, კიოჯაში (ქალაქი იტალიის ვენეციის ოლქში), 
სან დომენიკოს ეკლესიაში, დაცულ მასალებთან ერთად, ანგა-
რიშგასაწევ წყაროს წარმოადგენს ისტორიკოსებისა და ლიტერა-
ტურათმცოდნეებისთვის. ამავდროულად ეს ავტობიოგრაფიული 
მრავალპლანიანი და მრავალასპექტიანი ნოველა თომას მანის 
პირად-ინტიმური განწყობილებების გამომხატველია და მისი 
შემოქმედების  ცენტრალური  თემის   –  ცხოვრება-ხელოვნების  ან-
ტითეზა – არაჩვეულებრივ მხატვრულ განსხეულებას წარმო-
ადგენს. მასში მკითხველი ნათლად გრძნობს ნიცშეს აპოლონუ-
რისა და დიონისურის იმპულსებსა და ფროიდისეული გაუც-
ნობიერებლის ფსიქოლოგიის ზოგიერთი მოსაზრების მხატვრულ 
ხორცშესხმას. თომას მანი თითქოს წვდება გუსტავ აშენბახის 
ქვეცნობიერს, რომელიც, ასევე, მისი ალტერ ეგოა, და ქმნის ხე-
ლოვანის ორიგინალურ პორტრეტს „სნეულ ქალაქში“. 

საინტერესოა ნაწარმოების შექმნის ისტორია. თომას მანი 
მას 1911 წლის ივლისიდან 1912 წლის ივლისამდე წერდა. თავ-
დაპირველად „სიკვდილი ვენეციაში“ 1912 წელს გამოქვეყნდა 
ავტორის   ხელმოწერითა   და 100 დანომრილი ეგზემპლარის სა-
ხით. ამავე წელს იგი დაიბეჭდა ლიტერატურულ ჟურნალში Die 
neue   Rundschau.   ხოლო   ზ.   ფიშერის   გამომცემლობამ   ნოველას 



126

დიდი რეზონანსი შესძინა, როცა ის ცალკე წიგნად გამოსცა 1913 
წელს. 

„სიკვდილი ვენეციაში“ Künstlernovelle-ს (ხელოვანის ნოველის) 
ჟანრს განეკუთვნება. თავად თომას მანმა მას „დეგრადაციის ტრა-
გედია“  უწოდა.  იგი  მოგვითხრობს  ფიქტიური  პერსონაჟის  გუსტავ 
ფონ აშენბახის ცხოვრებიდან ერთ, სიცოცხლის უკანასკნელ ეპი-
ზოდს: ცნობილი მწერალი საზაფხულო შვებულების გასატარებ-
ლად ვენეციაში მიემგზავრება, სადაც სანაპიროზე თვალყურს 
ადევნებს მშვენიერ 13 ან 14 წლის ბიჭუნას, რომელიც დედასთან, 
დებთან და გუვერნანტთან ერთად იმავე სასტუმროში („Grand 
Hotel des Bains“) ცხოვრობს, რომელშიც აშენბახია დაბინავებული. 
შუახნის მამაკაცი მოხიბლულია ჭაბუკის მშვენიერებით, თუმცა 
თავდაჭერილია და მაქსიმალურად მალავს მისადმი საკუთარ 
გრძნობებს.

ცნობილია, რომ თომას მანის ნოველა ხელოვანისა და ხელოვ-
ნების ურთიერთმიმართების პრობლემით, სიკვდილის, მითო-
ლოგიური  და  დეკადანსის  მოტივებით  კლასიცისტური  ტრაგე-
დიის ნიშან-თვისებებსაც შეიცავს. ნაწარმოები კლასიკური 
დრამის მსგავსად, ხუთი მოქმედების ანალოგიურად, ხუთ თავა-
დაა დაყოფილი. ჰორაციუსისეულია ნაწარმოების სტრუქტურა: 
ექსპოზიცია, აღმავალი მოქმედება ამაღელვებელი მომენტის თან-
ხლებით, მოქმედების პიკი და პერიპეტია, დაღმავალი მოქმედე-
ბა რეტარდაციით, კატასტროფა. ნაწარმოებში მოქმედებას გააჩ-
ნია მითოლოგიური სიღრმისეული პერსპექტივა; პროტაგონისტი 
ეწინააღმდეგება ფედროსს მშვენიერების აღქმა-გააზრების სა-
კითხში; ბერძნული ტრაგედიის გუნდის მიერ პაროდირებული 
ქუჩის მუსიკოსები გვახსენებენ თეატრის წარმოშობას დიონისეს 
კულტით; ნოველას გაააჩნია ანტიკური ტრაგედიისთვის დამა-
ხასიათებელი რითმი, რაც დროდადრო (განსაკუთრებით მეოთხე 
თავში) იჩენს თავს.

როგორც უკვე აღვნიშნეთ, თომას მანის „სიკვდილი ვენეციაში“ 
ავტობიოგრაფიული ნაწარმოებია. 1911 წელის 26 მაისიდან 2 
ივნისამდე იმყოფებოდა მწერალი მეუღლესთან (კატია მანი) 
და ძმასთან (ჰაინრიხ მანთან) ერთად ვენეციაში. სწორედ მაშინ 
მოიხიბლა იგი პოლონელი ყმაწვილით. შესაძლოა, მისი პროტო-



127

ტიპი პოლონელი ბარონი ვლადისლავ მოესია (1900–1986). ამ 
უკანასკნელმა ეს ვარაუდი თავად დაადასტურა 1965 წელს ჟურ-
ნალში Twen (მიუნხენი). უკვე ასაკოვანი ბარონი ხაზს უსვამდა 
საკუთარ  წარმომავლობასა  და ბავშვობის მეტსახელს აძიო. თუმ-
ცა,   მეცნიერთა ერთი ნაწილი არ იზიარებს ამ მოსაზრებას (ჰაგე 
2002: 152).

როცა ავტობიოგრაფიულ მომენტებზე ვლაპარაკობთ, ხაზგას-
მით  უნდა  აღვნიშნოთ  თომას  მანის  თავდაპირველი  განზრახვა – 
დაეწერა ნოველა გოეთეს ცხოვრების იმ მონაკვეთთან დაკავში-
რებით,  როცა  70  წელს  გადაცილებულ   მწერალს   თავდავიწყე-
ბით   შეუყვარდა  18   წლის   ულრიკე   ფონ  ლევეცოვი  და   მისი 
ცოლად შერთვა   მოინდომა, რაც წარუმატებლად დასრულდა. სა-
თაურიც ჰქონია   ავტორს   ნოველისთვის   მოფიქრებული: „გოეთე 
მარიენბადში“.

არსებითი მიშვნელობის მქონეა, ასევე გუსტავ მალერისა და 
თომას მანის შეხვედრის ისტორია, როცა კომპოზიტორმა მწე-
რალს თავისი ვნებებისა და გატაცებების შესახებ უამბო. ვენეცი-
აში დასასვენებლად   მყოფმა  თომას   მანმა გაზეთებიდან შეიტყო 
გუსტავ   მალერის   გარდაცვალების   ამბავი.  სწორედ  მისი  ფოტო
გახდა ერთ-ერთი ინსპირაცია გუსტავ აშენბახის მხატვრული სა-
ხისთვის. სახელიც კი არ შეუცვალა მწერალმა პროტაგონისტს. 

საყურადღებოა ის ფაქტიც, რომ გუსტავ ფონ აშენბახი ნოველის 
მეორე თავში ლაპარაკობს ნაწარმოებებზე, რომლებიც იდენტუ-
რია თომას მანის იმ ნაწარმოებებისა, რომელთა დაწერაც მომა-
ვალში   გეგმავდა.   ამავდროულად   ისიც   უნდა   აღინიშნოს,   რომ 
მათი სათაურები ცოტათი შეცვლილია.

1911 წელს დაწერილ ესეში, „შამისო“ თომას მანი ერთ ძალზე 
ანგარიშგასაწევ მოსაზრებას გვთავაზობს, რითაც კიდევ ერთხელ 
დასტურდება ავტორისა და პროტაგონისტის იდენტურობა: „ძვე-
ლი,   კარგი ამბავია: ვერთერმა თავი მოიკლა, მაგრამ გოეთე გა-
დარჩა“ (მანი 1955: 45). გუსტავ ფონ აშენბახიც დაიღუპა, მაგრამ 
გადარჩა თომას მანი. აკრძალული და საზოგადოებისთვის მი-
უღებელი სიყვარული (გოეთესთან დანიშნული ქალისადმი, ხოლო 
თომას მანთან 50 წელს გადაცილებული მამაკაცის სიყვარული 
ყმაწვილისადმი) ორივე შემთხვევაში ტრაგიკულად მთავრდება. ამ 



128

საკითხზე მსჯელობისას ეპოქაც გასათვალისწინებელია. გოეთეს 
რომანში აღწერილი ვერთერის ვნებანი – მე-18 საუკუნის ბოლო 
მეოთხედში დანიშნული ქალისადმი ტრფობის ამბავი – სულაც 
აღარ არის გასაოცარი  მეოცე საუკუნის   მეორე   ათწლეულში,   რო-
ცა თომას მანმა „სიკვდილი ვენეციაში“ დაწერა. გუსტავ ფონ აშენ-
ბახის  ლტოლვა კი   პოლონელი ყმაწვილისადმი  დღემდე   ათას-
გვარი ინტერპრეტაციის საშუალებას აძლევს მკითხველსა და 
მკვლევრებს. თავად თომას მანი თავის ვენეციურ ნოველას 1930 
წელს   შექმნილ   ნაშრომში   „Lebensabriß“  („მოკლე  ნარკვევი   ჩემი 
ცხოვრების შესახებ“) უწოდებს „უცნაურ თვითდამსჯელ წიგნს“. 
აქედან გამომდინარე, შეიძლება ვთქვათ, რომ თავად მწერლის-
თვისაც არ იყო მისაღები მისი უცნაური ვნებები, არათუ 
საზოგადოებისთვის.

მოქმედება რომ ვენეციაში ვითარდება, ეს მხოლოდ ავტობი-
ოგრაფიული მომენტით არ შეიძლება ავხსნათ. სწორედ ეს ქალაქი 
ეპიდემიის ჟამს შეესაბამება ავტორისა და მისი პროტაგონისტის 
დეკადენტურ განწყობილებებს. იგი სხვადასხვა სიმბოლოს იყე-
ნებს, როცა გუსტავ ფონ აშენბახის სულიერ და ფიზიკურ კვდო-
მას აღწერს. ცხადია, ვენეცია რომანტიკული ილუზიების ქალაქია, 
მაგრამ, ამავდროულად, დეკადენტურიც, რომელშიც ხელოვანის 
დაცემაც ასოცირდება. ქალაქი, რომელმაც არა ერთი ეპიდემია და 
პანდემია გადაიტანა. საყურადღებოა ნოველაში ის ეპიზოდები, 
რომლებშიც ნაჩვენებია, თუ როგორ ვრცელდება ქოლერას ეპიდე-
მია წყლის არხებიდან.

ნოველის მეხუთე ნაწილში ნაჩვენებია გუსტავ ფონ აშენბახის 
სულიერი და ფიზიკური განადგურება, რაც ეპიდემიის ფონზე 
ვითარდება. ლიდოზე ყოფნის მეოთხე კვირას მან ვენეციაში 
რაღაც ცვლილებები შენიშნა. შუა სეზონის დროს დამსვენებელ-
თა რაოდენობამ იკლო. მიუხედავად იმისა, რომ ქალაქში უკვე 
წარმოუდგენლად მყრალი, საბედისწერო სუნი იდგა და ქუჩის 
კუთხეებში გამაფრთხილებელი ნაბეჭდი გაფრთხილებები გაეკ-
რათ კუჭ-ნაწლავის ინფექციურ დაავადებებთან დაკავშირებით, 
ზუსტი ინფორმაცია ცნობილი არ იყო, ადგილობრივი გაზეთები 
ჭორებს ავრცელებდნენ ვირუსის შესახებ. გუსტავ ფონ აშენბახის 
„გულს კმაყოფილებით ავსებდა მოსალოდნელი საფრთხე, რაც 



129

აქაურობას ემუქრებოდა. ვნება ხომ დანაშაულის მსგავსად, გან-
საზღვრულ წესრიგსა და ყოველდღიურობის მშვიდ მდინარებას 
ვერ ეგუება; საზოგადოებაში დადგენილი წესრიგის განადგურე-
ბა და კანონებისგან გადახრა ახარებს, რადგან მასში იმედოვნებს 
რაიმე სარგებლის ნახვას. აშენბახიც, უჩვეულო, ფარულ და ბნე-
ლით მოცულ კმაყოფილებას განიცდიდა, როცა გრძნობდა, რომ 
ქალაქის მმართველობა ვენეციის ჭუჭყიანი ქუჩების მდგომარე-
ობას საგანგებოდ ჩქმალავდა. ეს საზარელი საიდუმლო საკუთარს 
შედუღაბებოდა, რის დაფარვასაც ასეთი მონდომებით ცდილობ-
და. შეყვარებულს სხვა აღარაფერი ადარდებდა გარდა იმისა, რომ 
ტაძიო შეიძლება გამგზავრებულიყო. შეძრწუნებულს ვერაფრით 
წარმოედგინა,  როგორ  გააგრძელებდა  ცხოვრებას  მის გარეშე“ (მა-
ნი  2015: 156).  ვფიქრობთ,  ამ  ფრაგმენტში დევს ნაწარმოების იდეა. 
ვნება, აკრძალული სიყვარული ისეთივე სახიფათოა, როგორც 
ეპიდემია, რომელსაც მალავენ. არცერთი მათგანი არ იკურნება. 
ეს დაფარული სიყვარული კი ისევე ამსხვრევს ადმიანს, როგორც 
ვერაგი დაავადება, რომლის გამოც უამრავი ადამიანი საშინელი 
სიკვდილით იღუპება. აშენბახისთვის, ამ ძნელბედობის ჟამს, ქო-
ლერაზე უფრო მძიმე შეყვარებულის დაკარგვაა. არადა სასიკ-
ვდილო სენი მძვინვარებდა, „გაზეთებში მტკიცება და უარყოფა 
ერთმანეთს ენაცვლებოდა. დაავადებულთა რაოდენობა და სასიკ-
ვდილო შემთხვევები ხან ოცს, ხან ორმოცს, ხან ასს და უფრო 
მეტსაც აღწევდა. ინფექციის არსებობას უარყოფდნენ და რამ-
დენიმე, გარედან შემოტანილ შემთხვევაზე საუბრობდნენ. აქა-იქ 
ოფიციალური დაწესებულებების სახიფათო თამაშის წინააღმდეგ 
მიმართულ დამაფიქრებელ თვალსაზრისსა და პროტესტსაც შეხ-
ვდებოდით.   ერთი   სიტყვით, სიმართლის გაგება შეუძლებელი 
იყო“  (მანი  2015:  156).  თომას   მანის   მიერ  აღწერილი   სიტუაცია 
1911 წლის ქოლერის გავრცელებასთან დაკავშირებით ვენეციაში 
ძალზე ჰგავს 21-ე საუკუნის უდიდეს პანდემიას. ცხადია, კო-
რონავირუსის გავრცელების მასშტაბები 2019-2021 წლებში ბევ-
რად უფრო დიდია, მაგრამ შიში, რომელმაც პლანეტა მოიცვა, 
გაურკვეველი მდგომარეობა, გარდაცვალებულთა და დაავადე-
ბულთა სტატისტიკა სულის შემძვრელია ყოველ კონკრეტულ 
შემთხვევაში.



130

თომას მანი ნოველაში „სიკვდილი ვენეციაში“ აზიური ქოლე-
რის გავრცელების შესახებაც საინტერესოდ მოგვითხრობს. ნაწარ-
მოებში ბევრია ფიქცია, მაგრამ, ამ შემთხვევაში მწერალი ფაქტებზე 
დაყრდნობით წერს თუ როგორ ჩაისახა განგის დელტის თბილ 
ჭაობებში სასიკვდილო სენი. შემდგომში იგი ინდოეთიდან ჩი-
ნეთში, ავღანეთსა და ირანში გავრცელებულა. „ქარავანთა მთავარი 
გზებით, მთელი თავისი საშინელებით ასტრახანამდე გაიშალა, 
მეტიც, თვით მოსკოვამდე მივიდა. ევროპა კანკალებდა და შიშობ-
და, რომ იქიდან სიკვდილის აჩრდილი თავის გზას ხმელეთით 
გაავრცელებდა, მაგრამ სირიელმა ვაჭრებმა სნეულება ოკეანიდან 
შემოიტანეს. „ამ სენმა თავი წამოყო ხმელთაშუა ზღვისპირა ნავ-
სადგურებშიც, ტულონსა და მალაგაში“ (მანი 2015: 170). თომას მანის 
ინფორმაციით, ეპიდემიამ თავისი საშინელი სახე მალე გამოაჩი-
ნა პალერმოში, ნეაპოლში, კალაბრიასა და აპულიოში. 1911 წლის 
მაისში „ვენეციაშიც აღმოჩნდა საშიში ვიბრიონები, პორტის მუში-
სა და მწვანილის გამყიდველის გამომშრალ, გაშავებულ გვამებში“ 
(მანი 2015: 170). გასაოცარი ის იყო, რომ, მიუხედავად ათეულობით 
შემთხვევისა, მაშინდელი საინფორმაციო საშუალებები დუმდა. 
ინფორმაციამ გერმანულ გაზეთებში მხოლოდ მაშინ გაჟონა, როცა 
ერთ-ერთი ავსტრიული პროვინციის მკვიდრი, ვენეციაში გასარ-
თობად ჩასული, უკან დაბრუნების შემდეგ, მშობლიურ ქალაქში 
საეჭვო სიმპტომებით გარდაიცვალა. მალე ვირუსი სასურსათო 
პროდუქტებშიც გავრცელდა და „ფარულმა ინფექციამ, რომლის 
დამალვასაც ცდილობდნენ, ადამიანთა მოცელვა ვენეციის ქუჩებ-
შიც დაიწყო. ნაადრევი სიცხისგან ზომაზე მეტად გამთბარმა 
არხის წყალმა ხელი შეუწყო ინფექციის გავრცელებას. თითქოს 
ახალ ენერგიას იკრებსო, ისე გაიზარდა ბაქტერიების ძალა და გამ-
ძლეობა. გამოჯანმრთელების შემთხვევები იშვიათი გახდა, ასი 
ინფიცირებულისაგან ოთხმოცი იღუპებოდა და თანაც საშინელი 
სიკვდილით, რადგან დაავადება სასტიკი იყო და ის უმძიმესი 
ფორმა მიეღო, რომელსაც „მშრალი“ ჰქვია. სნეული წყლისგან იც-
ლება, სისხლძარღვები დიდი რაოდენობით სითხეს კარგავს, რამ-
დენიმე საათში ავადმყოფს ბლანტი ბლანტი, შედედებული სის-
ხლი ახრჩობს და საშინელი კრუნჩხვითა და ტკივილით იღუპება. 
უკეთეს შემთხვევაში, შეტევა სუსტი სპაზმის შემდეგ იწყებოდა 



131

და მოგვიანებით ღრმა გულისყრას იწვევდა, რომლისგანაც ავად-
მყოფი ვეღარ ფხიზლდებოდა. ივნისის დასაწყისში უკვე ჩუმად 
შეივსო სამოქალაქო ჰოსპიტალი და ობოლთა თავშესაფარი. 
ახალი სანაპიროსა და კუნძულ მიქაელის სასაფლაოს შორის კი 
საზარელი, განუწყვეტელი მომოსვლა დაიწყო“ (მანი 2015: 170-
171). მაგრამ მაშინდელი მედია და სახელმწიფოს მეთაურნი ჯი-
უტად დუმდნენ, ზუსტ ინფორმაციას კომერციული მიზეზების 
გამო არ ავრცელებდნენ. ეშინოდათ მოსალოდნელი ზარალისა 
და გაკოტრების. იცოდნენ, პანიკის შემთხვევაში, რა ელოდა სას-
ტუმროებს, მაღაზიებსა და ტურისტულ დაწესებულებებს. რო-
გორც თომას მანი სრულიად მართებულად მიუთითებს, შიში 
„უფრო ძლიერი აღმოჩნდა, ვიდრე სიმართლის სიყვარული და 
საერთაშორისო ხელშეკრულებათა პატიოსანი დაცვა. ამ შიშმა 
აიძულა ქალაქის მმართველობა გასაიდუმლოებისა და უარყოფის 
პოლიტიკა ეწარმოებინა“ (მანი 2015: 171). საქმე იქამდე მივიდა, 
რომ ვენეციის სანიტარული სამსახურის უფროსმა, კეთილშობილ-
მა და ღვაწლმოსილმა მუშაკმა თანამდებობა დატოვა, ხოლო მისი 
ადგილი  მორჩილმა  მოხელემ  დაიკავა.  „ქალაქის  ხელმძღვანელო-
ბის კორუფციულობამ, საერთო დაბნეულობამ და იმ განსაკუთ-
რებულმა მდგომარეობამ, რომელიც ქუჩაში მოსიარულე სიკვ-
დილმა გამოიწვია, დაბალი ფენებიც მორალურ დეგრადაციამდე 
მიიყვანა“ (მანი 2015: 171). 

როგორც ვხედავთ, ვენეციაში გავრცელებული ქოლერის ეპი-
ზოდს დაწვრილებითა და საინტერესოდ მოგვითხრობს თომას 
მანი. მის მახვილ თვალს არცერთ წვრილმანი დეტალი არ ეპა-
რება. გვიამბობს, თუ როგორ იჩინა თავი ეპიდემიის პერიოდში 
ანტისოციალურმა ტენდენციებმა, თავაშვებულობამ და კანონის 
მომეტებულად დარღვევამ. სახიფათო იყო ქუჩაში ღამით გასვლა 
ბოროტმოქმედების შემთხვევათა და თავდასხმებისა გამო. გან-
ზრახ მკვლელობის საქმეებს ავადმყოფობის ისტორიით ფუ-
თავდნენ. პროფესიულმა გარყვნილებამ, რომელიც უცხო ყოფი-
ლა ვენეციისთვის, ამ ძნელბედობის ჟამს ყოველგვარ ზღვარს 
გადააჭარბა.

აღნიშნულ ინფორმაციებს აშენბახი ინგლისელი კლერკისგან 
ფლობს. მანვე ურჩია მწერალს ვენეციის დატოვება, სადაც მალე 



132

კარანტინი უნდა დაწყებულიყო. მაგრამ უცნაური სიყვარულის 
სენით შეპყრობილი მწერალი სულაც არ ფიქრობს სნეული ქალა-
ქის დატოვებას. მისთვის აღარაა არსებითი, უფრო მეტიც, მიუღე-
ბელია, სამშობლოზე, კეთილგონიერებაზე, გამოფხიზლებაზე, 
ოსტატობასა და შრომაზე ფიქრი. გონებაარეული ინფორმაციასაც 
არ ავრცელებს, დუმს. აშენბახს სრულიად გაცნობიერებული აქვს 
საკუთარი   „დეგრადაციის  ტრაგედია“. ფედროსთან  დისკუსიაში 
ის ცდილობს თავისი   მდგომარეობის ახსნას:   „დარწმუნებული  
იყავი, რომ   ჩვენ,   პოეტებს, მშვენიერების გზაზე ეროსის   გარეშე  
სიარული არ ძალგვიძს. გმირებიც და გაწვრთნილი მეომრებიც რომ 
ვიყოთ,  მაინც  ქალებს  დავემსგავსებით,  რადგან  ჩვენი  ხსნა  ვნებაა 
და ჩვენი კაეშანი – სიყვარული, ეს ჩვენი ბედნიერება და სირცხ-
ვილია   ერთდროულად. ხომ მიხვდი, რომ ჩვენ პოეტები, არც 
ბრძენნი ვართ და არც ღირსეულნი? რომ ცოდვაში გვაქვს ფეხი 
ჩადგმული და გრძნობას აყოლილი ავანტიურისტები გახლავართ. 
ჩვენი სტილის დახვეწილობა და სიცრუე თვალთმაქცობაა, ხოლო 
ჩვენი  სახელი და  დიდება  – პოზა! (მანი 2015: 180-181). ვფიქრობთ, 
ამ სიტყვებით ყველაფერი თქვა თომას მანმა, თავად შეაფასა   სა-
კუთარ   ქვეცნობიერში  არსებული   ის უხილავი   და სახიფათო იმ-
პულსი, რომელიც ხელოვანს აკრძალული გზით ატარებს. ამავ-
დროულად, გროტესკი და სარკაზმი დიდი ხარისხითაა ნაწარ-
მოებში, რაც თომას მანის სხვა ნაწარმოებებისთვისაცაა დამახა-
სიათებელი. ცხადია, ამ მხატვრულ მეთოდს იმიტომ ირჩევს 
მწერალი, რომ თავად გათავისუფლდეს, თავი გადაირჩინოს. რამ-
დენად წარმატებული აღმოჩნდა ეს მცელობები, ცხადყოფს მისი 
ცხოვრება და შემოქმედება.

გუსტავ ფონ აშენბახი შესანიშნავად აცნობიერებს საკუთარი 
სნეულების  არსს,  რომელიც  ისევე  მძვინვარებს მის სულში, რო-
გორც ქოლერა რომანტიკულ ვენეციაში. მასაც ესტუმრა სასტი-
კი ვირუსი. ცდილობს დაძლიოს ფიზიკური ტკივილები და უმ-
წეობის განცდა, რომლის მიზეზი ზუსტად არ იცის მის სულშია 
თუ გარესამყაროდან. ჭკნობისა და დრომოჭმულობის ელფერი 
დაჰკრავდა ერთ დროს სიცოცხლით სავსე ვენეციას, როცა გაიგო, 
რომ სასტუმროდან პოლონელი არისტოკრატები მიემგზავრებოდ-
ნენ. შთამბეჭდავია რომანში ბოლო სცენა, როცა ქოლერით და-



133

ავადებული გუსტავ ფონ აშენბახი ტაძიოს უცქერს. პირადი ტრა-
გედიითა და სასიკვდილო სენით სრულიად დაუძლურებულ 
აშენბახს ეჩვენება როგორ უღიმის შორიდან ფერმკრთალი და 
მომხიბლავი ფსიქაგოგი – ტაძიოს ალუზია. წუთებმა გაირბინა 
და შეძრწუნებულმა მსოფლიომ შეიტყო ცნობილი მწერლის მო-
ულოდნელი სიკვდილის ამბავი (მანი 2015: 184).

ამდენად,  ხელოვნებასა  და  სიყვარულს   მრავალი  ასპექტი   გა-
აჩნია თომას მანის ნოველაში „სიკვდილი ვენეციაში“. ერთი 
მხრივ, იგი უჩვენებს ავტორის, როგორც დიდი ხელოვანის გან-
საკუთრებულ შესაძლებლობებსა და პირად-ინტიმურ განწყობი-
ლებებს ქოლერას ეპიდემიით გამოწვეული უდიდესი ზოგად-
საკაცობრიო გამოცდილების კონტექსტში. მეორე მხრივ, თომას 
მანის კლასიცისტური ტრაგედიის ფორმით   აგებული Künstler-
novelle (ხელოვანის ნოველა) მითოლოგიური და დეკადანსის მო-
ტივებით აღიქმება როგორც ხელოვნების ნიმუში, რომელშიც არ-
სებითია „თავაშვებულობისთვის გაჩენილი“ პოეტის ტრაგედია. 

 
დამოწმებანი:

კაკაბაძე 1980: კაკაბაძე ნ. „თომას მანი“. წიგნში: ნარკვევები XX საუკუნის 
გერმანული ლიტერატურის ისტორიიდან. თბილისი: 1980. 
მანი 1930: Mann Th. „Lebensabriß“. In: Die Neue Rundschau, 6. Heft Juni 1930, 41. 

Jg., S. 732-769.
მანი 1955: Mann Th. „Chamisso“, In: Gesammelte Werke, zehnter Band. Aufbau-

Verlag Berlin: 1955.
მანი 2007: Mann Th. „Der Tod in Venedig (Sonderausgabe)“. S. Fischer: Frankfurt 

am Main, 2007.
მანი 2015: მანი თ. „სიკვდილი ვენეციაში“. გერმანულიდან თარგმნა თამარ 

ჯანელიძემ. წიგნში: თომას მანი. მოთხრობები. თბილისი: გამომცემლობა 
„პალიტრა L“, 2015.
ჯინორია 1966: ჯინორია ო. „თომას მანი. 1875-1955“. წიგნში: თომას მანი, 

მოთხრობები. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“, 1966.
ჰაგე 2002: Hage V. „Tadzios schönes Geheimnis“. In: Der Spiegel. Nr. 52, 2002 (on-

line – 21. Dezember 2002).



134

Olena Gusieva
Ukraine, Mariupol 
Mariupol State University

How to survive a natural disaster: 
some tips from world literature

Summary

Literature, according to Leo Tolstoy, explores the behavior of people, 
when the conditions of life to which they “were accustomed to submit 
would be completely upset”. Albert Camus’ novel “The Plague” is a story 
about how people face natural or man-made catastrophes; how they react 
to the challenges posed by nature: whether they act out of danger or they 
hide their fear under the guise of denial. The motive of survival is a part of 
the life-affirming pathos of Romain Rolland’s novel “Cola Brunion” which 
is called “an attempt to combine dream and action”, and this brings to 
mind the book “Baudolino” by Umberto Eco. One of the episodes of jour-
ney to the mythical Kingdom of Prester John is about crossing the stone 
river (stone as a symbol of inanimate nature). The hopes of the heroes are 
connected with the animate nature, with “the land, which induces and 
removes ailments”.

Key Words: natural disaster, motive of survival, literature of 
catastrophes.

Елена Гусева
Украина, Мариуполь
Мариупольский государственный университет

Как пережить природную катастрофу: 
несколько советов из мировой литературы

Художественная литература на протяжении всей своей истории 
повествует о дуализме природы, при котором каждая из природных 
стихий несет в себе и благо, и угрозу. В извечной теме «природа и 



135

человек» живительные и разрушительные стороны стихий сосед-
ствуют как относительно равноправные. В литературе катастроф 
природа как комфортная, уютная среда обитания человека и природа 
как ничем не сдерживаемая разрушительная стихия вступают в 
конфликт. Книги, которые пишутся в периоды стихийных бедствий, 
и книги, в которых повествуется о природных катаклизмах как об 
уже пережитом, объединяет художественный конфликт (Кормилов 
2001: 392). Владимир Луков определяет конфликт в художественном 
произведении как «противоречие, образующее сюжет, формирующее 
систему образов, концепцию мира, человека и искусства, особенности 
жанра, выражающееся в композиции, накладывающее отпечаток на 
речь и способы описания героев, могущее определять специфическое 
воздействие произведение на человека – катарсис» (Луков 2010: 1).

Дуализм природы по отношению к человеку отражают значения 
слова стихия. Стихия – это явление природы, проявляющее себя как 
ничем не сдерживаемая сила, но в выражении «Быть в своей стихии» 
стихия предстает как привычная окружающая среда, привычная 
обстановка. Согласно греческой философии, в стихии воплощены 
четыре первоэлемента природы (огонь, вода, воздух, земля), что, 
кстати, закрепили переводы и заимствования с греческого: στοιχείο 
(греч.) – стихия, element, ელემენტი. В литературе и искусстве 
символом разрушительной силы огня стало извержение вулкана 
Везувия в 79 году н. э. Гнев Везувия запечатлен в письмах Плиния 
Младшего к Тациту. Его рассказ о катастрофе, «уничтожившей 
прекрасный край с городами и населением их» начинается с описания 
облака, которое «по своей форме больше всего походило на пинию: 
вверх поднимался как бы высокий ствол и от него во все стороны 
расходились как бы ветви» (Плиний Младший 2021: 54). 

Античный автор повествует, как стихия огня, земли и воды опол-
чилась против людей: «море: оно было по-прежнему бурным и враж-
дебным. Суда должны были идти сквозь дождь камней и пепла». 
Огонь и горящий воздух становятся причиной смерти Плиния 
Старшего: «от густых испарений ему перехватило дыхание и закрыло 
дыхательное горло» (Плиний Младший 2021: 54). Дуализму природы 
вторит двойственность человека. Плиний Младший пишет Тациту: 



136

«Он спешит туда, откуда другие бегут, держит прямой путь, стремится 
прямо в опасность и до того свободен от страха, что, уловив любое 
изменение в очертаниях этого страшного явления, велит отметить и 
записать его... У дяди один разумный довод возобладал над другим, 
у остальных один страх над другим страхом» (Плиний Младший 
2021: 54). 

У нашего современника, итальянского писателя Умберто Эко, 
воссоздавшего в романе «Баудолино» мифический христианский 
мир эпохи крестовых походов, каменная река Симбатион – это тот 
же нерукотворный конгломерат стихий. Образ каменной реки соткан 
из метафор земли, воды и огня: «С тех самых круч... вырывался Сам-
батион: кипяток песчаника, клокотание туфа, взбрызги каменных 
капель, толкотня твердых тел, булькотание почвы...» (Эко 2007: 28). 
Враждебность живой природы символизирует мифологический образ 
Василиска: «Он выскочил из камня, расщепил скалу, как повествуется 
у Плиния. ...Василиск был изумрудно-зеленый и отливал серебром, на 
первый взгляд мог показаться красивым, однако все знали, что стоит 
ему дыхнуть, как погибнут и животные и люди» (Эко 2007: 27). Новый 
авторский миф, создаваемый Умберто Эко, опирается на прецедент: 
«Баудолино пришла в голову мысль, каким способом извести его. – 
Зеркало! – крикнул он Абдулу. Зеркало обратило вспять василиску 
убийственную мощь взора и смертное дыхание, и от этих-то двух 
заклятий он сам пал бездыханною жертвою» (Эко 2007: 27). Умберто 
Эко повторяет сюжет греческого мифа о Персее: «Скорей отвернулся 
Персей от горгон. Боится увидеть он их грозные лица – ведь один 
взгляд, и в камень обратится он. Взял Персей щит Афины-Паллады 
– как в зеркале отразились в нем горгоны» (Кун 2000: 63). Роман 
«Баудалино» – образец ремифологизации как явления современной 
культуры, в его авторский миф включены легенды античности и 
эпохи крестовых походов. 

У Альбера Камю в романе «Чума» особое соотношение истори-
ческого и литературно-художественного. В то время как историки 
и публицисты ставят под сомнение достоверность реальных собы-
тий (здесь можно вспомнить о спорах, которые ведутся вокруг убе-
дительности свидетельств Плиния Младшего о гибели Помпеи), 



137

Камю последовательно выстраивает достоверность вымышленной 
истории чумы. В начале романа он погружает читателя в историю 
природных катастроф, тем самым включая в исторический ряд 
природных катастроф рассказ об эпидемии чумы в городе Оране. 
Для подтверждения правдивости этой истории он передоверяет 
повествование доктору Риэ, человеку, который «оказался замешанным 
во все, что намерен изложить», а затем и Жану Тарру, «записные 
книжки которого содержат хронику этого трудного периода». Это и 
позволило ему выступить в роли историка, – пишет автор о Бернаре 
Риэ, еще раз подчеркивая историческую достоверность повествова-
ния (Камю 1988: 101). 

Своеобразен авторский прием антитезы, которая вводит тему че-
ловека и стихии. В начале рассказа обычное, обыденное, привыч-
ное, варьируясь, утверждается как норма бытия: «обычный город, 
типичная французская префектура на алжирском берегу», «здесь 
скучают и стараются обзавестись привычками. Но есть ведь такие 
города и страны, где люди хотя бы временами подозревают о су-
ществовании чего-то иного». По общему мнению горожан, эти 
события, «были просто неуместны в данном городе, ибо некоторым 
образом выходили за рамки обычного» (Камю 2021: 1). Автор и сам 
становится историографом, подвергающим документации факты и 
выстраивающим хронологию событий:

Шестнадцатого апреля жители признавали «факт интересным, да-
да, весьма интересным».

«Восемнадцатого апреля горожане проявили первые признаки 
беспокойства» (Камю 2021: 3). Двадцать восьмого апреля городом 
овладел панический страх. И горожанам «пришлось срочно пе-
ресматривать свои представления о мире». Несобственно-прямая речь 
«Как же могли они поверить в чуму, которая разом отменяет будущее, 
все поездки и споры?» сталкивает две жизненные позиции – автора 
рассказа и обитателей города (Камю 2021: 5). Экзистенциальный 
вопрос о том, что является нормой человеческого существования, 
по-разному решается художественной литературой. Так, старший 
современник Камю Ромен Роллан в начале повести «Кола Брюньон» 
говорит устами своего героя: «Не бывает мрачных времен, бывают 



138

мрачные люди». Автор «Чумы» как будто не противоречит ему: 
«Наш город благоприятствует именно приобретению привычек, 
следовательно, мы вправе сказать, что все к лучшему», – пишет Камю, 
внутренне не соглашаясь с этим выводом (Камю 2021: 1). 

Литература катастроф меняет тональность темы природы, 
причем тональность повествования в ней определяется как самой 
стихией, так и эмоциональным отношением автора к описываемому 
стихийному бедствию. Альбер Камю называет дневник Жана Тарру 
«особой хроникой, словно автор заведомо поставил себе целью все 
умалять», но и сам писатель прибегает к приему понижения стиля 
до буднично-обыденного, избегая «приличествующего» трагедии 
пафлса. Эта безусловно заданная отстраненность взгляда сообразуется 
с мировоззренческой установкой писателя. К традиционным мето-
дам описания эмотивных составляющих высказываний сейчас под-
ключается автоматический анализ тональности текста. Однако и без 
строгого подсчета эмотивной лексики читатель романа Альбера Камю 
от страницы к странице погружается в холодное отчаяние чумного 
города. 

Природный катаклизм определяет последовательность собы-
тий в художественном тексте. Как у Давида Самойлова все чувства 
начинаются с «однажды», так и в литературе катастроф стихийные 
бедствия и пандемии начинаются с «неожиданно». Неожиданно 
всплывет над Везувием облако, разрастаясь в небе, словно сосна. 
И «глядевшие издали не могли определить, над какой горой оно 
возникало; что это был Везувий, признали позже)» (Плиний Младший 
2021: 54). Неожиданно во французской провинции в городе Оране в 
194.. году появляются крысы: «Утром шестнадцатого апреля доктор 
Бернар Риэ, выйдя из квартиры, споткнулся на лестничной площадке 
о дохлую крысу. Как-то не придав этому значения, он отшвырнул 
ее носком ботинка и спустился по лестнице» (Камю 1988: 101). Так 
же неожиданно в маленький французский городок Кламси, что в 
Бургундии, беда явилась в виде форейтора Орлеанского поезда. «Беда 
от нас пешком, а к нам верхом», – говорит Кола Брюньон, – Дурное 
семя, быстрый рост» (Роллан 1918: 9).



139

У Альбера Камю об эпидемии чумы рассказывает доктор Риэ. Он 
излагает события с той строгой объективностью и бесстрастностью, 
с которой только и можно нести свою службу врачу, ежедневно 
встречающему страдания и смерть. У Ромена Роллана повествование 
об эпидемии чумы выдержано в иной тональности. С горьким юмором 
рассказывает Кола Брунион о беспомощности людей, о тщетных 
попытках горожан противостоять чуме и о судьбе трех городских 
врачей, «напяливших на себя, для отвращения заразы, длинные носы, 
набитые мазями, маски и очки ...мэтр Мартен Фротье, человек милый, 
не выдержал серьезности. Он сорвал с себя нос, заявив, что не желает 
заниматься ерундой и всему этому вздору не верит. Да, но от этого он 
помер. Правда, что мэтр Этьенн Луазо, который верил в свой нос и с 
ним и спал, помер точно так же. И уцелел один лишь мэтр Фильбер 
де Во, который, предусмотрительнее своих коллег, бросил не нос, а 
должность» (Роллан 1918: 9).

Литература катастроф, говоря словами Толстого, исследует, каково 
поведение людей, когда рушатся «все привычные отношения жизни, 
которым привыкли покоряться». Вот как, по описанию Плиния 
Младшего, действует Плиний Старший, который в то время исполнял 
обязанности наместника в провинциях и командовал флотом в 
Неаполитанском заливе: «Он обнимает струсившего, утешает его, 
уговаривает; желая ослабить его страх своим спокойствием, велит 
отнести себя в баню; вымывшись, располагается на ложе и обедает 
–весело или притворяясь веселым это одинаково высоко. Тем 
временем во многих местах из Везувия широко разлился, взметываясь 
кверху, огонь, особенно яркий в ночной темноте» (Плиний Младший 
2021: 54). Как звук запаздывает за светом, так и человек запаздывает 
с реакцией на опасность. На глазах распадается окружающая среда, 
рушится привычный уклад, а люди по инерции продолжают «быть 
в своей стихии»: «Происшествия, имевшие место весной нынешнего 
года, застали наших сограждан врасплох» (Камю 2021: 1). 

Исторические хроники и художественная литература свидетельс-
твуют, что во времена природных катастроф к давлению стереотипа 
добавляются угрозы и опасности мифические: растут и ширятся слухи, 
домысливаются страхи и плетутся небылицы. Но и художественная 



140

литература, и в особенности литература постмодернизма как верши-
на artificial, объединяющего значения искусство и искусственное, 
ум-ножает страхи, переплетая в тексте вымысел, реальность и миф. 
Так, в литературоведении принято говорить о сближении романа 
Альбера Камю с мифом – мифом о космической неизбежности зла: 
«Все, что человек способен выиграть в игре с чумой и с жизнью, – 
это знание и память» (Камю 2021: 63). В той же роли, хотя и в разной 
степени, выступает и антиутопия, и темное фзнтези. Фзнтези, будучи 
современной вершиной художественного вымысла, может, однако, 
воспроизводить «с исторической достоверностью» поведение людей. 
Так, у Джорджа Мартина, автора известной саги «Песнь льда и 
огня», мейстер из Цитадели повествует о лорде, который во время 
эпидемии закрывает город, т.е. поступает правильно, и о толпе, 
которая расправляется с ним, когда беда уже отступила. Такова 
природа человека, неизменная от времен темного средневековья и 
до наших дней. Но даже средневековое фзнтези Джорджа Мартина 
и альтернативное средневековье Умберто Эко оставляют читателю 
не только искры над пеплом, но и элемент надежды – надежды, 
помноженной на веру в человека. Продолжают свой путь пилигримы: 
«Мы захотели слишком многого, – подвел итог Рабби Соломон. – Но 
теперь уже не можем перестать хотеть» (Эко 2007: 87). И доктор Риэ 
из города Орана пишет историю чумы, «чтобы сказать о том, чему 
учит тебя и година бедствий: есть больше оснований восхищаться 
людьми, чем презирать их» (Камю 2021: 67). 

В многовековой истории жизни, которую по-своему пишет 
литература, описанию природных катастроф отведено немало стра-
ниц. Литература катастроф – это повествование о том, как люди 
встречают природные или техногенные катастрофы, как отвечают 
на вызов, брошенный им природой. Действуют ли они, осознавая 
опасность, или прячут свой страх под маской отрицания. Но что 
важнее, литература аккумулирует опыт преодоления. Многие эпизоды 
известных книг посвящены преодолению трагических жизненных 
обстоятельств, будь то война или стихийные бедствия. Один из 
мотивов литературы о природных катастрофах – мотив выживания 
– становится частью жизнеутверждающего пафоса повести «Кола 



141

Брунион». Надежды ее героев связаны с живой природой, с «землей, 
вызывающей и устраняющей недуги». Как к последнему средству 
спасения заболевшей внучки Кола и его жена взывают к дрожащей 
осине, царящей над полчищами диких камышей. В примитивный 
языческий ритуал как необходимое действие включается Слово: 

Дрожи вся, дрожи сплошь,
Перейми мою дрожь.
Прошу тебя об этом
Перед целым светом.

Завершает ритуал жертвоприношение кусту боярышника: «к его 
ногам положили ребенка и, во имя святого терновника, помолились 
сыну божьему. ...с этой минуты жар спал, дыхание заструилось в 
хрупкой гортани, как легкий ручеек; и моя маленькая покойница, 
выскользнув из объятий архангела, воскресла» (Роллан 1918: 10). Так 
в художественной литературе древо смерти, рождающееся в пламени 
Везувия, о котором повествует Плиний Младший, уступает вечно 
зеленеющему древу жизни. 

У литературы катастроф открытый конец. В эпоху стихийных 
бедствий и катастроф трагически обостряется проблема человека и 
социума, в пандемию личная свобода ограничивается, подчиняясь 
необходимости выживания рода. Но эпидемии и стихийные бедствия 
уходят. И у каждого из авторов они уходят по-разному. Доктор Риэ 
понимает, что хроника событий в городе Оране не может стать 
историей окончательной победы. Герои Умберто Эко воспринимают 
превратности жизни как неизбежные вехи на пути человека. А Ромен 
Роллан в повести «Кола Брунион» восстанавливает неустойчивое 
равновесие грозной и живительной сторон природы.

Библиография:

Камю 1988: Камю, А. “Чума”. Избранное: Сборник. М.: Raduga, 1988.
Камю 2005: Камю, А. Чума. М.: Издательство АСТ. (2005): Web. October 23, 2021 

http://loveread.ec/contents.php?id=20081.

http://loveread.ec/contents.php?id=20081


142

Кормилов 2001: Кормилов, С. Конфликт. Литературная энциклопедия терминов 
и понятий. М.: НПК «Интелвак», 2001.
Кун 2000: Кун, Н. Мифы Древней Греции. СанктПетербург: Издательство 

Кристалл (2000): Web. October 23, 2021 http://loveread.ec/view_global.php?id=8287.
Луков 2010: Луков,   Вл. Конфликт в литературном произведении. Информа-

ционный гуманитарный портал «Знание. Понимание. Умение». № 5. Филология 
(2010): Web. October 23, 2021 http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2010/5/Lukov_Vl/. 
Плиний Младший 2021: Плиний Младший, Гай. Письма Плиния Младшего. 

Панегирик Траяну (2021): Web. October 23, 2021 https://unotices.com/book.
php?id=269074&page=54). 
Роллан 1918: Роллан, Р. Кола Брунион (1918): https://librebook.me/colas_breu-

gnon.
Эко 2007: Эко, У. Баудолино. СанктПетербург: Издательство Симпозиум (2007): 

Web. October 23, 2021 http://loveread.ec/view_global.php?id=3713.

Yulia Isapchuk
Ukraine, Chernivtsi 
Yuriy Fedkovych Chernivtsi National University

„The Wall” by Marlen Haushofer: 
the Austrian Version of Isolation

Summary

The novel „The Wall” („Die Wand”, 1963) by the Austrian writer 
Marlen Haushofer (1920-1970) is analyzed from the perspectives of 
modern literary anthropology. Attention is focused on the poetics of 
everyday life and the ways of communication during total isolation. The 
phenomenon of the barrier that separates the nameless heroine from 
the usual coexistence with people is considered. The adaptation means 
of the female protagonist to the new reality with the oppositions „city – 
village”, „civilization – nature” are studied. The role of animals for human 
survival is emphasized on the physical and mental levels. The chain of 
events after the catastrophe, presented by the heroine in a memory diary 

http://loveread.ec/view_global.php?id=8287
http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2010/5/Lukov_Vl/
https://unotices.com/book.php?id=269074&page=54
https://unotices.com/book.php?id=269074&page=54
https://librebook.me/colas_breugnon
https://librebook.me/colas_breugnon
http://loveread.ec/view_global.php?id=3713


143

with flashbacks into the „common” past, demonstrates attempts at self-
reflection of the person in a crisis, where the wall is only a trigger of 
existence. The open ending of the novel, which seems to be the most life-
affirming episode in the general narrative, intensifies the protagonist’s 
antisocial character, readiness for loneliness and the struggle for survival. 

The Austrianness of the situation in the novel reveals in the author’s 
figure and its socio-historical context. M.  Haushofer creates a typical 
image of an ordinary 40-year-old Austrian, recently widowed mother 
of two daughters. Moreover, her sporadic family’s memories are either 
neutral (husband) or negative (problem teenagers). The Alpine valley and 
meadow – the limited heroine’s area could be regarded as a symbol of 
Austria in the middle of the 20th century – a small tourist country on the 
huge geopolitical map of the world. 

Key words: Marlen Haushofer, „The Wall”, Isolation, Literary Anthro-
pology, Literary Animal Studies, Poetics of Everyday Life.

Юлия Исапчук
Украина, Черновцы
Черновицкий национальный университет имени Юрия Федьковича 

„Стена” Марлен Гаусгофер: 
австрийский вариант изоляции

В 2020  г. германисты праздновали двойной юбилей Марлен 
Гаусгофер (1920-1970) – 100 лет со дня рождения и 50 – со дня смерти. 
Австрийская писательница известна, прежде всего, свои романом 
„Стена” („Die Wand”), который вышел свет в 1963 г. Это был ее третий 
и самый успешный роман (литературная премия А.  Шницлера) в 
сравнительно непродолжительной литературной карьере. В одном из 
интервью автор назвала данное произведение „самой важной своей 
книгой”, подчеркнув маловероятность снова найти столь удачный 
исходный материал для будущих текстов (Белобратов 1994: 278). В 
начале 1980х творчество М. Гаусгофер по-новому открыли в контек-
сте популярности феминистической критики и женского письма; 



144

данная методологическая практика активно применяется к анализу 
текстов писательницы до сих пор (Arlaud 2019: 111-158, Brüns 1998, 
Duden 1986: 73-101, Frei Gerlach 1998, Lange-Kirchheim 2007, Mor-
rien 1996; Улюра 2020). Актуальность писательницы в наше время 
неожиданно усилил внелитературный фактор – пандемия, когда 
замкнутость пространства, ограничения передвижения и привычной 
коммуникации превратились в новую реальность повседневности. 
Именно об этом идет речь в анализированном романе М. Гаусгофер, 
если смотреть на него с позиций современной литературоведческой 
антропологии (Тарнашинська 2009).

В основе завязки сюжета лежит фантастический элемент, связанный 
с появлением невидимой стены, которая отделяет женского нарратора 
от внешнего мира и привычного сосуществования с людьми. Схожий 
композиционный триггер встречается, к примеру, в известных 
романах американских классиков научной фантастики – „Вся плоть – 
трава” („All Flesh is Grass”, 1965) К. Саймака и „Под куполом” („Under 
the Dome”, 2009) С. Кинга. Полагаем, перспективно изучить „Стену” и 
в компаративистском ключе, и в аспекте сайнс фикшина. 

Дальнейшая цепочка событий после катастрофы, излагаемая безы-
мянной героиней в формате дневника-ретроспекции с вспышками 
памяти из „нормального” прошлого, демонстрирует попытки само-
рефлексии личности в период душевного надлома в классическом 
реалистическом стиле письма. Реципиент на протяжении довольно 
монотонного развития действия все же пребывает в ожидании 
кульминации, причем с негативной коннотацией. Речь не идет о 
спасении и возвращении к ситуации до апокалипсиса („Deus ex 
machina”), а скорее о разрушении хрупкого мира, созданного в 
условиях тотальной изоляции. Поэтому внезапное появление другого 
человека несет в себе лишь агрессию и смерть. Открытий финал 
романа дополнительно усиливает асоциальность героины, готовность 
к одиночеству и к борьбе за выживание: „Когда в ноябре началась 
зима, я решила писать эти заметки. Последняя попытка. Не смогла бы 
усидеть всю зиму за столом, ломая голову над вопросами, на которые 
ни один человек, вообще никто на свете не сможет дать ответа. На 
записки ушло почти четыре месяца. Теперь я совершенно спокойна. 



145

Заглядываю на шаг вперед, да и только. Вижу, что это еще не конец. 
Жизнь продолжается. … Воспоминания, горе и ужас останутся, еще 
и тяжелая работа, пока я жива” (Haushofer 2005: 238). У. Шайкерт 
напоминает о своеобразной манере писательницы оставлять читателя 
в конце текста „в безвременной рамке вне надежды и безнадежности” 
(Duden 1986: 16). На наш взгляд, завершение книги воспринимается 
самым жизнеутверждающим эпизодом на фоне общей меланхоличной 
тональности повествования. 

„Стену” можно анализировать, исключая национальный фактор, 
несмотря на то, что в романе представлена проблематика обще-
человеческого направления на примере австрийского хронотопа и 
с реализацией со стороны австрийской писательницы. Мы немного 
остановимся на австрийскости данного текста, так как считаем, не-
маловажно учитывать социо-исторический контекст книги и фигуру 
автора. 

М.  Гаусгофер создает типичный образ обыкновенной 40-летней 
австрийки, переживший Вторую миру войну, недавно овдовевшей 
матери двух дочерей-подростков. Женщина чувствовала себя заг-
нанной лошадью, погрязшей в рутине и семейных обязанностях: 
„Раньше я всегда куда-то бежала, постоянно впопыхах, все время 
дергалась, поскольку куда бы я ни прилетела – везде приходилось 
подолгу ждать. С тем же успехом можно было плестись к пункту 
назначения. … Вероятно, продолжала жить только потому, что всегда 
могла укрыться в семье. А в последние годы мне все время казалось, 
будто мои самые близкие тоже переметнулись к врагу, а жизнь стала 
по-настоящему серой и мрачной” (Haushofer 2005: 192).

Столь редкие воспоминания повествователя о семье носят 
либо нейтральный характер (муж), либо негативный (проблемные 
тинейджери), без называния их имен. Супруг является ей во сне и 
действует, как успокоительное: „Я отбивалась и кричала или думала, 
что кричу, и вдруг они все пропали, а кровать рывком остановилась. 
Кто-то наклонился надо мной, и я узнала своего мужа. Совершенно 
ясно видела его и больше не боялась. Я знала, что он умер, и была 
рада еще раз увидеть его лицо, родное, доброе человеческое лицо, 
которого так часто касалась прежде” (Haushofer 2005: 213-214). Также 



146

его образ всплывает при эпизоде с золотыми часиками (подарок) как 
проявление желания украшать жену. 

Образ дочерей связан скорее с завышенными ожиданиями от 
материнства – маленькие дети постепенно вырастают и превращаются 
в несносных подростков: „Когда сегодня думаю о дочках, все вижу их 
пятилетними, и мне кажется, что уже тогда они ушли из моей жизни. 
Верно, в этом возрасте все дети начинают уходить из жизни родителей; 
мало-помалу они превращаются в посторонних нахлебников. Но 
происходит это так незаметно, что почти не ощущаешь” (Haushofer 
2005: 35); „Потом я уже никогда не была счастлива. Все безнадежно 
изменилось, и я перестала жить по-настоящему” (Haushofer 2005: 176). 
Протагонистка романа иногда вспоминая о них, уясняет, что их ждет 
такая же трагическая участь, как и других застывших (мертвых) людей 
по ту сторону стены. Биограф Д. Штригль, исследуя и после смерти 
М. Гаусгофер засекреченный бракоразводный процесс, приравнивает 
„Стену” к радикальному ответу писательницы на семейную кабалу, 
потому что лишь катастрофа освобождает героиню от семьи (Strigl 
2000a: 33). В целом женщина отделяется от семьи, пытаясь осознать 
свое нынешнее положение без лишних сантиментов о прошлом. 

Если говорить о непосредственном месте действия романа, 
то оно локализировано в северной части горного массива Альп, 
уходящего на юго-восток, где в распоряжении нарратора две долины 
и горные луга. В одной из альпийских долин героиню и застигает 
врасплох стена. Топографично эта локация связана с рождением 
и детством М.  Гаусгофер в семье лесника (Фрауенштайн, Верхняя 
Австрия) – „универсум зелени и разнообразия живого” (Arlaud 2019: 
39) – идиллический образ такого рода и лежит в основе творчества 
писательницы. 

Благодаря параноидной запасливости мужа кузины Луизы – Гуго 
Рюттлингра – (примечательно, только эти эпизодические персонажи 
названы по имени), в охотничьем домике которого женщина и пре-
бывает, она обеспечена основной провизией для экстренных случаев 
(спички, лекарства, соль и т.д.). В данном случае речь идет об угрозе 
атомной войны в период эскалации отношений между Западом и 
СРСР, а стена сначала расценивается повествователем наиновейшим 



147

видом оружия массового поражения: „идеальное оружие, оставляет 
ландшафт нетронутым, просто убивает людей и животных. Правда, 
намного лучше, если оно и зверей пощадит, но, очевидно, это было 
невозможно. Сколько существует человечество со своими войнами, 
столько им нет дела до животных. Когда же яд – я полагала, что 
это какой-то яд – прекратит свое действие, территорию можно 
будет оккупировать. Судя по умиротворенному виду жертв, они 
не страдали; из всех дьявольских выдумок человека эта показалась 
мне самой гуманной” (Haushofer 2005: 36). В связи с этим В. Бунцель 
анализирует „Стену” в аспекте непреднамеренного насилия над 
природой и целенаправленного – в отношении культуры и человека 
(Bosse 2000: 116). Пространственно-временные характеристики цен-
трального локуса романа показывают Австрию середины ХХ  века 
крошечной туристической точкой на огромной геополитической 
карте мира. 

Поэтика заглавия текста предусматривает интерпретацию фено-
мена барьера, где условная стена является рубежом экзистенции и 
отправной точкой к новой реальности. Она подразумевает принцип 
порога (Predoiu 2016: 72), дуальность и динамику перехода на уровне 
структуры текста, перформативность действия (Arlaud 2019: 17-
38). Р.  Баттисон акцентирует парадоксальность названий текстов 
М. Гаусгофер: часто используются метафоры закрытого пространства 
(к примеру, стена, мансарда) с описанием изоляции женского 
персонажа (Arlaud 2019: 41).

В романе стена очерчена сначала как „холодное и гладкое 
препятствие там, где не могло быть ничего, кроме воздуха. … что-
то вроде оконного стекла” (Haushofer 2005: 13). Популярный тезис, 
якобы первоначальное название текста содержало эпитет стеклянный 
(„Die gläserne Wand”), опровергает ее биограф Д.  Штригль (ср. 
Strigl 2000b: 246 и Strigl 2004). Следующий этап идентификации 
прозрачного нечто – номинация: „я начала называть эту штуку стеной, 
ведь как-то я должна была ее именовать, раз она тут вдруг появилась” 
(Haushofer 2005: 15-16). Буквальное соприкосновение с преградой 
вызывает ожидаемую реакцию – естественный страх неизвестного 
и непонятного, что сопровождается первыми жертвами (мертвые 



148

поползень и птица), а также неудачным намерением разрушить 
ее ударом кулака. Дальнейшие действия – визуализация объекта: 
„Что-то такое, как стена, просто не должно существовать. То, что я 
обозначала её зелеными ветками, было первой попыткой поставить 
ее на место, раз уж она тут” (Haushofer 2005: 26) свидетельствует о 
необходимости обозначить определенные материальные маркеры 
бесформенной непробиваемости.

После недолгих раздумий о причинах появления стены читатель 
убедиться в готовности принятия повествователем чужеродного 
элемента, который откорректирует схему дальнейшей жизни: „Сте-
на настолько стала частью моей жизни, что часто неделями я не 
вспоминаю о ней. А если и вспомню, она кажется мне не страшнее 
кирпичной стенки или садовой ограды, что преграждает мне путь. 
Да и что в ней особенного? Предмет из вещества, состава которого 
я не знаю. Таких предметов в моей жизни всегда было более чем 
достаточно. Из-за стены вынуждена начать абсолютно новую жизнь, 
однако по-настоящему меня волнует то же, что и раньше: рождение, 
смерть, времена года, рост и распад. Стена просто такая штука, не 
живая и не мертвая, на самом деле мне она безразлична … В один 
прекрасный день придется ею заняться, ибо я не хочу оставаться тут 
навсегда. Но до тех пор не желаю иметь с ней никаких дел” (Haushofer 
2005: 130-131). За два с лишним года изоляции очевидна эволюция 
восприятия стены – от состояния растерянности до игнорирования.

Прежде всего, М.  Гаусгофер создает картину жизни за стеной. 
Неспроста украинский перевод романа использует именно такой 
вариант названия (Гаусгофер 2020), перенося акцент с феномена 
преграды на механизмы адаптации человека к новой реальности. В 
связи с этим вполне оправданно интерпретировать роман в качестве 
женского варианта робинзонады (Arlaud 2019: 127-142, Bosse 2000: 
193-205, Roebling 1998, Torke 2011), что совпадает с классической 
транзитивной сюжетной моделью психологической робинзонады 
(Попов 2004).

Пережив момент столкновения со стеной, женщина в качестве 
самозащиты, углубляется в однообразный деревенский быт, ког-
да изнурительная работа отгоняет навязчивые мысли. Поэтика 



149

повседневности наглядно проявляется в детальном распорядке дня 
с обустройством жилья (охотничий домик с пристройками и хижина 
в горах), борьбой за урожай картофеля и бобовых, охотой на диких 
зверей и уходом за домашними животными, заготовкой сена и дров 
на зиму. Явные метаморфозы городской жительницы, которая 
умудряется сэкономить и приумножить свой провиант, оттеняют 
простые радости человека, отрезанного от цивилизации: эпизоды 
лакомства сладкой малиной и забытого вкуса хлеба, дремота на 
солнце и любования звездным небом. Неспешное созерцание красот 
окружающего мира, особенно среди высоких альпийских трав, дарит 
(ночное) умиротворение: „Я поворачивалась спиной к стенке и 
засыпала. Впервые в жизни я была умиротворена, не довольна или 
счастлива, а именно умиротворена” (Haushofer 2005: 166), исчезает 
страх темноты. 

Иначе проживаются обычные явления природы, связаны со 
сменой времен года (дождь, снег, мороз, оттепель и т.  д.), которые 
теперь определяют намерения человека согласно цикличности 
сезонов. Примечательны эпизоды с грозой, сначала в долине, а потом 
высоко в горах, сопоставление их с городскими – незаметными, 
безобидными и уютными за толстым стеклом окон. Здесь стихия 
накрывает с головой, когда после кромешной тьмы „вдруг на целую 
минуту все стихло, это было еще хуже раскатов грома. Чудилось, над 
нами стоит великан, расставив ноги и размахивая огненным молотом, 
и как саданет им по нашему игрушечному домику” (Haushofer 2005: 
79). В целом героиня постепенно и достаточно умело выстраивает 
нужные модели поведения, пытаясь выжить в непривычных для нее 
условиях. 

Вынужденная отрешенность от людской суеты ставит перед 
протагонисткой ряд традиционных онтологических и эсхатологи-
ческих вопросов, о которых она раньше не особо задумывалась. В 
данном случае записи заменяют возможность привычного общения 
и становятся одной из форм изолированной коммуникации инди-
видуума с гипотетическим собеседником либо со своим скрытым 
Я: „Иногда пытаюсь вести себя как робот: сделай то, пойди туда, не 
забудь сделать это. Но помогает только на короткое время. Плохой из 



150

меня робот, я все еще человек, мыслящий и чувствующий, ни от того 
ни от другого мне не отучиться. Поэтому вот сижу и пишу обо всем, 
что произошло, и нет мне дела, съедят ли мыши мои записки или нет. 
Мне важно писать, уж если не с кем больше поговорить, приходится 
вести бесконечную беседу с самой собой. Больше я никогда ничего 
подобного не напишу, ведь, когда все допишу до конца, в доме не 
останется больше ни клочка бумаги, на котором можно писать” (Haus-
hofer 2005: 183-184). 

Женщина мыслит в аспекте архаических мифологических кате-
горий – бинарных оппозиций (начало-конец, жизнь-смерть), создает 
космос из хаоса прошлой жизни (Бокшань 2020: 8). „Иногда ясно 
осознавала свое состояние и состояние всего нашего мира, но не 
могла вырваться из этой скверной жизни. Скука, часто нападавшая на 
меня, была скукой скромного любителя роз на машиностроительном 
конгрессе. Я провела на этом конгрессе почти всю жизнь, удивительно, 
как это в один прекрасный день я не умерла от тоски” (Haushofer 
2005: 192). Здесь М.  Гаусгофер говорит и о проблемах общества 
потребителей (Strigl 2004). Рефлексия нарратора конкретизируются 
опытом и отстраненным взглядом извне, без обычной спешки, из 
чего следует, что жизнь – игра людей без реализации подлинных 
стремлений, с иллюзией внутренней свободы и самообманом.

Результаты самоанализа героини касаются и определения своего 
гендера и возраста. Естественно, иной ритм жизни с преобладанием 
тяжелого физического труда и однообразного питания на фоне 
внутренних переживаний экстраситуации – все в комплексе – сказы-
вается на телосложении и восприятии телесности. Женственность 
округлости форм заменили худощавость и мускулистость, кудри 
и украшения – бесформенная стрижка и мозолистые руки, тело 
трансформировало циклы; к удивлению женщины, она стала выг-
лядеть моложе. Изменения на уровне физиологии повлекли за 
собой расплывчатость идентификации: „Иногда я была ребенком, 
собирающим землянику, потом – пилящим дрова юношей, а сидя на 
скамейке с Жемчужинкой на тощих коленях и глядя на заходящее 
солнце – очень старым, бесполым существом” (Haushofer 2005: 72). 
Постоянный контакт с природой и фактор асоциальности позволили 



151

соотнести себя с деревом: „Я не безобразна, но и не привлекательна, 
похожа скорее на дерево, чем на человека, на жилистый коричневый 
ствол, изо всех сил цепляющийся за жизнь” (Haushofer 2005: 72). 
Появилась осознанность своего пути, когда бремя ответственности 
(согласно инструкциям социальных институций) с хаосом в голове 
и внутренней неудовлетворённостью индивидуума становится из-
лишними и смешными. Сравнивая себя с дилетанткой из прошлой 
жизни, она искренне надеяться использовать шанс познать свое Я.

Кульминационный момент внутренней метаморфозы протаго-
нистки романа происходит во второе лето „за стеной” на альпийских 
лугах. Такой прием позволяет М. Гаусгофер подчеркнуть координаты 
антиномии „верх – низ” и „цивилизация – природа”. Именно высоко 
в горах после монотонной работы героиня часто погружается в 
свой внутренний мир. Состояние медитации корреспондирует с 
пространством над миром людей, когда женщина отождествляется 
с отстраненным зрителем человеческих игр в имитацию. „Время на 
скамейке перед хижиной было настоящей жизнью, личным опытом, 
хоть и не полностью. Мысли почти всегда опережали глаза и искажали 
истинную картину” (Haushofer 2005: 182) – к такому противоречивому 
умозаключению приходит повествователь. Очевидно, женщину пу-
гает слишком глубокое автопогружение, которое может усилить 
меланхолию и чувство одиночества. Онирические моменты в тексте 
усиливают полубредовое состояние женщины, когда от реальности 
с застывшими по ту сторону стены людьми и зверьми не спасает 
надежда о благополучном исходе, а сны наяву либо ночные кошмары 
лишь усугубляют эмоциональный настрой, не давая ответы на 
мучительные вопросы. 

Помимо терапевтической фиксации на бумаге происходящего 
(Battiston  2010), гаусгоферской отшельнице помогают выжить 
животные. К примеру, Ш. Гербрехтер предлагает взглянуть на текст, 
плавно переходя от звериного и экологического письма (écriture 
animale и écriture écologique) к экографии (Ökograhpie) (ср. Arlaud 
2019: 75-92 и Herbrechter 2004). При отсутствии „человеческой” 
персоносферы животные выполняют функцию замещения и яв-
ляются основными персонажами наряду с безымянной женщиной-



152

повествователем. „Мне бросилось в глаза, что я нигде не назвала 
своего имени. Я почти забыла его, да будет так! Никто меня этим 
именем не зовет, значит, его больше нет. И не хочу, чтобы оно когда-
нибудь появилось в глянцевых журналах победителей” (Haushofer 
2005: 39). К.  Шмидейлл указывает на первоначальное наличие у 
героини имени Иза (Isa), исходя из рукописного варианта условно 
первой части романа (Bosse 2000: 46-49). 

Однако безымянность центральной фигуры романа может сти-
рать грань между ней и автором, отчасти акцентируя внимание 
на автобиографичной практике интерпретации текста. Вместе с 
тем, автономность нарратора является константою повествования, 
поскольку способствует поляризации автора и персонажей, автора 
и читателя, а также коррелирует антропологическую направленность 
текста (Мацевко-Бекерська 2010: 202-204). Кроме того, в нашем случае 
подчеркивается антропологический инструментарий исследования 
мира животных (Геллер 2005: 7-16, Knápek 2019, Фесенко 2011: 3), 
образы которых детально прописаны. 

„Со мной остались только животные, и я потихоньку начала 
чувствовать себя главой нашей диковиной семейки” (Haushofer 2005: 
42). Постоянную компанию протагонистке составляют корова Бел-
ла (символ материнства и витальности) и Кошка (символ женской 
непокорности и самостоятельности), гармонично дополняя друг 
друга. Позже к ним на время присоединяться котята Жемчужинка 
и Тигренок, а потом и Бычок. Они появятся в жизни женщины 
из-за стены, в поисках защиты у человека. Еще одного члена пос-
тапокалиптического сообщества (Рысь) она знает из былой жизни и 
с он стает ее поводырём (на образе собаки подробнее остановимся 
дальше). 

Выбор представителя бестиария со стороны писательницы не был 
случайным и сводится к домашним животным. „Красивая корова, 
изящная, кругленькая, серо-коричневая. Почему-то она производила 
впечатление веселого молодого животного. Ее манера поворачивать 
голову, ощипывая с кустов листья, напоминала движение грациозной 
кокетливой молодой женщины, глядящей через плечо влажными 
карими глазами. Я сразу полюбила корову, так радовала она мой 



153

глаз” (Haushofer 2005: 32). Белла становится и даром (кормилица), и 
тяжелым испытанием для повествователя, ибо требует постоянного 
трудоемкого ухода (от ежедневной дойки до рождения теленка). 
Женщина неизменно тревожится о будущем „сестры” в случае своей 
смерти, и эта мысль мотивирует ее не сдаваться.

Появление на свет Бычка становится вызовом для неподготов-
ленной женщины, но дальнейшее состояние блаженства двух 
матерей (животного и человека) компенсирует все сполна. „Он был 
исключительно красивым и сильным животным, и очень добро-
душным. Порой клал тяжелую голову мне на плечо и сопел от 
удовольствия, когда я почесывала ему лоб. Может, позже он и стал 
бы диким и насупленным. Но тогда был просто огромным теленком, 
доверчивым, игривым и всегда не прочь наесться досыта. Полагаю, 
он был не так умен, как мать, да и зачем ему быть умным” (Haushofer 
2005: 230). 

Приблудившаяся кошка, поначалу очень недоверчива, будет пос-
тоянно демонстрировать свой независимый нрав (эпизод с горными 
лугами), присущий ее природе: „Она продолжала шипеть на Рыся, 
такая худющая, серая в черную полоску деревенская кошка, мок-
рая и голодная, но всегда наготове защищаться зубами и когтями” 
(Haushofer 2005: 43); привлекая внимание своей внешностью: „когда 
она обсохла, я поняла, что зверек красив, невелик, но изящен. 
Красивее всего были глаза – большие, круглые и янтарные” (Haus-
hofer 2005: 43). Родившаяся от нее пушистая кошечка Жемчужинка 
с великолепной белой шерстью и более покладистым характером – 
„роскошное сказочное существо” (Haushofer 2005: 94) – изначально 
была обречена на погибель. Оставшийся из следующего приплода 
Тигренок также недолго будет умилять женщину: „совершенно 
не похож на мать: необузданный, требующий любви и внимания 
проказник. Его страстью был театр, роли же оставались неизменными: 
злобный хищник, отвратительный и ужасный; маленький котеночек, 
беспомощный и вызывающий жалость; задумчивый мыслитель, 
чуждый всего обыденного (эту роль он ни разу не выдержал более 
двух минут), и глубоко оскорбленный, уязвленный в своем мужском 
достоинстве кот” (Haushofer 2005: 167). Старая кошка окажется более 



154

живучей, по сравнению со своими детенышами, и станет другом 
человеку: „в действительности она больше нужна мне, чем я ей. Я могу 
разговаривать с ней, гладить, ее тепло передается через мою ладонь 
и, проникая в тело, утешает меня. Не верю, что я ей нужна так же, 
она мне” (Haushofer 2005: 45). Возможно, смерть молодого поколения, 
не знавших жизни вне гетто, свидетельствует о неприспособленности 
живых существ к новым реалиям.

Самым близким для героини является охотничья (баварская 
легавая) по кличке Рысь, с темной рыжевато-коричневой шерстью и 
добрыми карими глазами. Свое странное имя он получил по местному 
обычаю: именно так здесь принято называть всех охотничьих собак. 
Внимательный слушатель, неутомимый спутник вылазок в лес, 
жизнерадостный утешитель и добродушный защитник, он становится 
настоящим другом и источником оптимизма для своей по природе 
невеселой хозяйки: „Я никогда не видела его угрюмым более трех 
минут. Он просто не мог противиться радоваться прелестям жизни. 
… Одной из самых замечательных сторон его натуры было то, что 
он считал правильными и замечательными все мои начинания, но 
тут таилась и опасность: при его поддержке я часто решалась на 
неразумные и рискованные поступки” (Haushofer 2005: 101, 147). 
Поэтому гибель собаки из-за встречи с незнакомцем не является 
очередной потерей, а приравнивается к катастрофе: „Теперь нет 
больше Рыся, нет моего друга и стража, а желание раствориться в 
белом покое, где не будет боли, иногда очень велико. … Он был моим 
шестым чувством. Когда он умер, у меня словно что-то ампутировали. 
У меня что-то отняли, и отняли навсегда. … Хуже всего, что без Рыся 
я чувствую себя на самом деле одинокой” (Haushofer 2005: 129-130). 
В целом собака – сквозной образ в прозе М.  Гаусгофер, он часто 
сопоставляется с образом мужчины-партнера (Brüns 1998: 77-80) и 
не демонизируется, как это часто встречается в мировой литературе 
(Геллер 2005: 143). 

Чужак разрушает своим неожиданным появлением хрупкий 
мирок, построенный на доверии и любви, в котором женщина 
чувствует ответственность за прирученных зверей. Она болезненно 
переносит потерю своих домашних питомцев и диких зверей, но 



155

отчетливо осознает: „Выхода нет, ведь пока в лесу есть хоть одно 
живое существо, которое я могу любить, я буду любить его; а если 
когда-нибудь действительно никого не останется, я перестану жить” 
(Haushofer 2005: 140). Героиня пытается понять Чужого, возможно, 
еще одного случайно выжившего, и приходит к выводу: „сочувствие – 
единственная форма любови, что сохранилась у меня к людям” (Haus-
hofer 2005: 197)..

Следует также учитывать антипатриархальную направленность 
творчества М. Гаусгофер, когда фигура мужчины зачастую прирав-
нивается к виновнику и убийце (ср. Brüns 1998, Frei Gerlach 1998, Lan-
ge-Kirchheim 2007). На наш взгляд, вынужденное убийство незна-
комца обостряет скрытую мизантропию отшельницы, которую она 
постепенно осознает и окончательно принимает. Антропоцентризм 
замещается биоцентризмом: человек не просто становится в один ряд 
с другими живыми существами, а теряет свой статус сверхсущества 
(ср. дет. про эволюцию философских взглядов „животное – человек” 
от Аристотеля через Гегеля до Хайдеггера: Тимофеева 2017). Поэтому 
животное у автора приравнивается к партнеру, причем эмпатичному 
и разумному, в отличие от не всегда здравомыслящего человека (Kná-
pek 2019: 57-58). 

Нарратор позиционирует себя миролюбивой особой, домосед-
кой-фаталисткой. Женщина с отвращением охотится на диких зве-
рей в лесу, прежде всего Рысь и отчасти она, нуждаются в мясе при та-
ком скудном рационе: „чувствовала себя больной. Я знаю, это оттого, 
что все время приходится убивать. Попыталась представить себе, 
что может чувствовать тот, кому убийство в радость. Не получилось. 
Волоски на руках встали дыбом, а во рту от отвращения пересохло. 
Видимо, таким надо было родиться. Мне удалось научиться 
проделывать это по возможности быстро и ловко, но никогда к 
этому не привыкнуть. Долго лежала без сна в потрескивающей 
темноте и думала о маленьком сердце, которое в кладовке над моей 
головой превратилось в кусок льда” (Haushofer 2005: 122). В романе 
отчетливо распознается призыв: „Не убивать”, что является одним 
из лейтмотивов творчества писательницы. Поэтому тезис о том, что 
„нет более разумного чувства, чем любовь. Она делает жизнь более 



156

сносной и любящему, и любимому. Да только нам следовало бы 
своевременно понять, что это была наша единственная возможность, 
единственная надежда на лучшую жизнь” (Haushofer 2005: 206) 
стирает границы между человеком и животными, радикально перес-
матривая традиционные формы взаимодействия между ними.

Не менее важный образ в тексте М.  Гаусгофер – белая ворона. 
Птица корреспондирует со своей семантической окраской, поэтому 
приравнивается к изгою среди остальных черных сородичей. Также 
она связана с погибшей Жемчужинкой, когда белый цвет кошки 
смертельно опасен в дикой природе (Predoiu 2016: 84). Поначалу 
протагонистка романа относилась к воронам с пренебрежением, 
так как в городе они встречались лишь на свалках и вызывали 
отвращение. Здесь они заменили женщины часы, поскольку ее 
наручные и будильник пришли в негодность, а птицы прилетали 
в точно обозначенное время и ждали еду: „Вероятно, они рассмат-
ривали меня как некое шикарное учреждение, что-то вроде соци-
ального обеспечения, и делались день ото дня все ленивее” (Haus-
hofer 2005: 136). Подкармливая санитаров леса, она восхищается их 
мегатерпением: „почти не на что надеяться и просто ждать, быть 
готовым принимать и добро, и зло” (Haushofer 2005: 207) и мысленно 
примеряет на себя роль стоика. Таким образом коммуникация с 
птицами помогает человеку выдержать испытания в лесном гетто.

Возвращаясь к вороне-альбиносу, следует подчеркнуть ее образ 
Чужого для стаи. Писательница создает аналогию восприятия Другого, 
когда быть иным – равно опасность для остальных „нормальных”. Из-
за несхожести с большинством белая ворона крайне близка нарратору, 
своего рода его alter ego: „Не понимаю, почему другие вороны не любят 
ее. Для меня она – особенно красивая птица, но для представителей 
ее вида – отвратительна. Я вижу, как она сидит одна-одинешенька 
на своей елке и глядит на лужайку, грустное недоразумение, 
которого и быть-то не должно, белая ворона. … Она всегда будет 
такой отверженной и одинокой, что боится человека меньше, чем 
своих черных собратьев. Наверное, они до того ее презирают, что 
брезгуют даже насмерть заклевать. Каждый день жду белую ворону 
и приманиваю ее, а она внимательно глядит на меня красноватыми 



157

глазами” (Haushofer 2005: 218). В аллегорической форме М. Гаусгофер 
изображает отстраненность и одиночество человека-маргинала в 
современном социуме среди фальшивой общности одинаковых особ. 

Обособленность для изгоев означает шанс на приспособление 
к новой реальности, когда многое зависит не от общества как 
институции контроля, а от них самих. Й. Хофанец, применяя теорию 
третьего пространства Э. Сойя (Э. Соджа), рассматривает изоляцию 
нарратора в качестве инструмента интеграции, а деконструкцию 
границ между людьми и животными пространством общности между 
ними при осознании их природной дифференциации (Сhovanec 
2014). 

Записи женщины заканчиваются фразой о белой вороне, которая 
ждет человека. Мы полагаем, что птица-альбинос олицетворяет 
надежду, ведь она появляется в третью осень, когда героиня 
внутренне смиряется с факторами, независящими от нее, и начинает 
просто жить, несмотря на будущие трудности: „Я очень мало могу 
для нее сделать. Возможно, остатки моих продуктов продлевают 
жизнь, продлевать которую не следует. Но я хочу, чтобы белая ворона 
жила, а иногда мечтаю, что в лесу заведется еще одна и они найдут 
друг друга. Я в это не верю, просто очень хочу” (Haushofer 2005: 218).

Проанализированный роман М. Гаусгофер являет собой необыч-
ный вариант адаптации человека к новой реальности в условиях 
катастрофы и/либо постапокалипсиса в хронотопе австрийских 
Альп середины ХХ  века. Метафора стены позволяет писательнице 
обозначить границу между социумом и индивидуумом, цивилизацией 
и природой. Тотальная изоляция дает возможность по-новому 
взглянуть на шаблонные взаимоотношения людей и животных, 
которые не противопоставляются, а кардинально пересматриваются 
с позиции коммуникации на равных. Поэтика повседневности с 
(ретроспективной) саморефлексией анонимного женского нарратора 
раскрывает механизмы и модели приспособления живых существ в 
аспекте литературоведческой антропологии. 



158

Литература:

Arlaud … 2019: Arlaud, Sylvie, und Lacheny, Marc, und Lajarrige, Jacques, und Car-
donnoy du, éric Leroy (Hg.). Dekonstruktion der symbolischen Ordnung bei Marlen 
Haushofer: „Die Wand” und „Die Mansarde”. Berlin: Frank und Timme, 2019.
Battison 2010: Battison, Régine. „Marlen Haushofer: écrire pour transcender sa con-

dition de femme“. Germanica 46, 2010: 61–72.
Bosse… 2000: Bosse, Anke, und Ruthner, Clemens (Hg.): „Eine geheime Schrift aus 

diesem Splitterwerk enträtseln...“ Marlen Haushofers Werk im Kontext. Tübingen, Ba-
sel: Francke Verl., 2000.
Brüns 1998: Brüns, Elke. Außenstehend, ungelenk, kopfüber weiblich. Psychosex-

uelle Autorpositionen bei Marlen Haushofer, Marieluise Fleißer und Ingeborg Bach-
mann. Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler, 1998.
Chovanec 2014: Chovanec, Johanna. „Marlen Haushofers die Wand” als Third Space. 

Sprachkunst. Beiträge zur Literaturwissenschaft 45 (1), 2014:15-30. 
Duden … 1986: Duden, Anne u.a. (Hg.). „Oder war da manchmal noch etwas ande-

res?“ Texte zu Marlen Haushofer. Frankfurt/Main: Neue Kritik, 1986.
Frei Gerlach 1998: Frei Gerlach, Franziska. Schrift und Geschlecht. Feministische 

Entwürfe und Lektüren von Marlen Haushofer, Ingeborg Bachmann und Anne Duden. 
Berlin: Erich Schmidt, 1998.
Haushofer 2005: Haushofer, Marlen. Die Wand. Roman. St. Pölten-Salzburg: Res-

idenz Verlag, 2005. 
Herbrechter 2014: Herbrechter, Stefan: „Nicht, daß ich fürchtete, ein Tier zu werden...” 

Ökographie in Marlen Haushofers Die Wand. Figurationen 15, H. 1, 2014: 41-55.
Knápek 2019: Knápek, Pavel. Marlen Haushofer: „Die Wand” unter der Perspektive 

der Cultural and Literary Animal Studies. Acta Facultatis Philosophicae Universitat is 
Ostraviensis. Studia germanistica. V. 25, Is. 1, 2019: 53-61.
Lange-Kirchheim 2007: Lange-Kirchheim, Astrid. „Zur Konstruktion von Männlich-

keit bei Autorinnen: Marlen Haushofer, Ingeborg Bachmann, Elfriede Jelinek“. Män-
ner und Geschlecht. Penkwit Meike (Hg.). Freiburg: Jos Fritz, 2007: 255–280.
Morrien 1996: Morrien, Rita. Weibliches Textbegehren bei Ingeborg Bachmann, 

Marlen Haushofer und Unica Zürn. Würzburg: Königshausen, Neumann, 1996.
Predoiu 2016: Predoiu, Grazziella. Raumkonstellationen in Marlen Haushofers „Die 

Wand“. Germanistische Beiträge 38, Hermannstadt, 2016: 66-88.
Roebling 1989: Roebling, Irmgard. „Ist Die Wand von Marlen Haushofer eine weib-

liche Robinsonade?“ Diskussion Deutsch 20, H. 105, 1998: 48–58.



159

Strigl 2000b: Strigl, Daniela. Marlen Haushofer. Die Biographie. München: Claassen, 
2000.
Strigl 2000а: Strigl, Daniela. „Eine größe Lüge”. Anmerkungen zur Biographie Mar-

len Haushofers. Wespennest 119, 2000: 31–34.
Strigl 2004: Strigl, Daniela. „Die Wand” (1963) – Marlen Haushofers Apokalypse der 

Wirtschaftswunderwelt. Internet-Zeitschrift für Kulturwissenschaften. Nr. 15. Juli 2004, 
zugänglich unter https://www.inst.at/trans/15Nr/05_16/strigl15.htm (18.11.2021).
Torke 2011: Torke, Celia. Die Robinsonin. Repräsentationen von Weiblichkeit in 

deutsch- und englischsprachigen Robinsonaden des 20.  Jahrhunderts. Göttingen: 
V & R unipress, 2011: 191-241.
Белобратов 1994: Белобратов, Александр. Послесловие. Хаусхофер М. Стена: 

роман; пер. с нем. Е. Крепак. Санкт-Петербург: Фантак, 1994: 279-286.
Бокшань 2020: Бокшань, Галина. Міфологічні сценарії в романі Марлен Гаус-

гофер „За стіною”. Збірник тез за матеріалами Міжнародної науково-практичної 
конференції „Філософські обрії сьогодення” 19 листопада 2020 р. Херсон: ДВНЗ 
„ХДАЕУ”, 2020: 7-9.
Гаусгофер 2020: Гаусгофер, Марлен. За стіною: роман; пер. з нім. Наталі 

Іваничук. Львів: Вид-тво Старого Лева, 2020.
Геллер 2005: Геллер, Леонид (ред.). Утопия звериности. Репрезентация жи-

вотных в русской культуре. Труды Лозаннского симпозиума 2005. Лозанна-
Дрогобыч: Коло, 2007.
Мацевко-Бекерська 2010: Мацевко-Бекерська, Лідія. Наратив як форма антро-

пологізації літературного твору. Питання літературознавства. Вип. 80, 2010: 199-210.
Попов 2004: Попов, Юрій. Робінзонада: традиційна сюжетна модель. Традиційні 

сюжети та образи. Чернівці: Місто, 2004: 247-264.
Тарнашинська 2009: Тарнашинська, Людмила. Літературознавча антропологія: 

новий методологічний проект у дзеркалі філософських аналогій. Слово і час. №5, 
2009: 48-61.
Тимофеева 2017: Тимофеева, Оксана. История животных. Москва: Новое 

литературное обозрение, 2017.
Улюра 2020: Улюра, Ганна. Жінка за стіною. Режим доступу https://nspu.com.ua/

novini/ganna-uljura-zhinka-za-stinoju/ (18.11.2021).
Фесенко 2011: Фесенко, Валентина (гол. ред.) Сучасні літературознавчі студії. 

Топос тварин як антропологічне дзеркало. Збірник наукових праць. Київ: Вид. 
центр КНЛУ, 2011.

https://www.inst.at/trans/15Nr/inhalt15.htm
https://www.inst.at/trans/15Nr/05_16/strigl15.htm
https://nspu.com.ua/novini/ganna-uljura-zhinka-za-stinoju/
https://nspu.com.ua/novini/ganna-uljura-zhinka-za-stinoju/


160

Salome Kenchoshvili
Georgia, Tbilisi
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

Pandemic Theme in Gabriele D’Annunzio’s Novella
„The War for the Bridge“. Fragment of the Pescara Chronicle

Summary

სალომე კენჭოშვილი
საქართველო, თბილისი
ივ. ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

პანდემიის თემა გაბრიელე დ’ანუნციოს ნოველაში
„ბრძოლა ხიდთან“. პესკარას ქრონიკა

უძველესი დროიდან მოყოლებული დღემდე ლიტერატურა 
კვლავ და კვლავ უბრუნდება ეპიდემიების გავრცელებისა და მათი 
საშინელი შედეგების თემას. 

კოვიდ 19-ის გავრცელებამ, რომელმაც პანდემიის სახე მიიღო, 
მისმა თანმხლებმა დიდმა სიკვდილიანობამ, მძიმე ეკონომიკურ-
მა, სოციალურმა და ფსიქოლოგიურმა შედეგებმა თანამედროვე 
ჟღერადობა, ახალი განზომილება და ცხოველმყოფელობა შესძინა 
სხვადასხვა ეპოქებში შავი ჭირისა და ქოლერის ეპიდემიების 
ამსახველ მხატვრულ ნაწარმოებებს. 

დღევანდელ ვითარებაში განსაკუთრებული მნიშვნელობა 
ენიჭება იმის გაცნობიერებას, თუ როგორ იაზრებდნენ საუკუნე-
თა მანძილზე ლიტერატურაში ეპიდემიის პრობლემას, როგორ 
პასუხობდნენ ადამიანები მწვავე ინფექციურ დაავადებათა გავ-
რცელებას,  რაა  საერთო  და  განმასხვავებელი  ამ  ნაწარმოებებში 
ყოველივე იმასთან, რაც დღევანდელი პანდემიისთვისაა 
დამახასიათებელი. 

მწვავე დაავადებათა გამოჩენა და გავრცელება ანტიკური ხანის 
მწერლებს ღმერთების განრისხების გამოვლინებად მიაჩნდათ. ეს 



161

რწმენა კიდევ უფრო განამტკიცა ქრისტიანობამ, რომელიც ეპი-
დემიას ამქვეყნიური ცოდვებისათვის ღვთაებრივ სასჯელად 
აცხადებდა. მხოლოდ რენესანსის დროიდან, მეცნიერული აზრის 
განმტკიცებასთან   ერთად,   მკვიდრდება   ის აზრი, რომ დაავადე-
ბათა გავრცელება არა ზეადამიანური, არამედ კონკრეტული ბუ-
ნებრივი მიზეზებითაა განპირობებული. 

სხვადასხვა ეპოქათა მხატვრულ ლიტერატურაში ეპიდემიის 
ასახვისა და გააზრების შესწავლა ხელს უწყობს მასობრივი 
კრიზისების დროს წამოჭრილი პრობლემების გააზრებას და, 
როგორც ეს ნაჩვენებია ალბერ კამიუს რომანში „შავი ჭირი“, იმის 
გაცნობიერებას, რომ ეპიდემიასთან და ნებისმიერ სხვა უკეთურ 
საწყისთან საბრძოლველად აუცილებელია საზოგადოების ერ-
თობლივი ძალისხმევა. ლიტერატურულ ნაწარმოების ეპიდემიის 
თემა ნათელყოფს, რომ ნებისმიერ ეპოქაში ეპიდემია ზეგავლენას 
ახდენდა კაცობრიობის ისტორიაზე, მის დემოგრაფიაზე, ეკო-
ნომიკაზე, კულტურაზე, ცხოვრების რიტმსა და ადამიანთა შორის 
ურთიერთობებზე. 

იტალიურ ლიტერატურაში ეპიდემიის თემასთან დაკავშირე-
ბულ ნაწარმოებთა შორის განსაკუთრებით თვალსაჩინო ნიმუშე-
ბია ჯოვანი ბოკაჩოს „დეკამერონი“, რომელშიც თავისებური გამო-
ძახილი პოვა მეთოთხმეტე საუკუნის ევროპაში გამეფებულმა 
შავი ჭირის ეპიდემიამ და ალესანდრო მანძონის ისტორიული 
რომანი „დაწინდულები“, რომელშიც აღწერილია იმავე ეპიდემიის 
მძვინვარება მილანში 1629-1631 წლებში. 

იტალიურ ლიტერატურაში პანდემიის ამსახველ მცირე ეპი-
კურ ნაწარმოებთა შორის ყურადღებას იქცევს გაბრიელე დ’ანუნ-
ციოს ნოველა „ბრძოლა ხიდთან, პესკარას ქრონიკა“ (1884), რო-
მელიც, მიუხედავად იმისა, რომ იგი არ განეკუთვნება ვრცელი 
მოცულობის ნოველათა რიგს, მასში საკმაოდ ცხადად იჩენს თავს 
ეპიდემიებით განპირობებული ვითარების ამსახველი მხატვრუ-
ლი ტექსტებისათვის დამახასიათებელი არაერთი საკვანძო მო-
ტივი: შიში და პანიკა, უსაფუძვლო ჭორებისა და მოსაზრებების 
გავრცელება, უნდობლობა ხელისუფლებისადმი, ეკონომიკური 
ზარალი, ცხოვრების ჩვეული რიტმის მოშლა, ეპიდემიით შექ-



162

მნილი განწყობის უარყოფითი ზემოქმედება ადამიანთა შორის 
ურთიერთობებზე, ინდივიდუალურ და ჯგუფურ ქცევაზე.

გაბრიელე დ’ანუნციოს ნოველა „ბრძოლა ხიდთან, პესკარას 
ქრონიკა“ დაკავშირებულია მეცხრამეტე საუკუნის ევროპაში ქო-
ლერის რიგით მეხუთე ეპიდემიის გავრცელებასთან ჯერ სამ-
ხრეთ და შემდეგ ცენტრალურ იტალიაში 1884-1886 წლებში, 
რომელიც განსაკუთრებით ნეაპოლში მძვინვარებდა. ამ მოვლე-
ნას, სხვა ქვეყნების მსგავსად, იმდროინდელი ქართული პრესაც 
ეხმაურებოდა. ასე, მაგალითად, 1884 წლის 1 სექტემბერს გაზეთი 
„დროება“ იუწყებოდა: „ნეაპოლში ხოლერა მეტად ძლიერდება. 
გუშინ გახდა ავად 346 და მოკვდა 11 კაცი. სხვა ხოლერიან ად-
გილებში კიდევ 122 კაცი გახდა ავად და 54 მოკვდა“. 

ნოველაში „ბრძოლა ხიდთან, პესკარას ქრონიკა“ ქოლერით 
გამოწვეული პერიპეტიები ორ მეზობელ დაბას შორის ხიდით 
სარგებლობის უფლებისათვის გაჩაღებული ლამის ხელჩართუ-
ლი ბრძოლის ფონზე ვითარდება. მაგრამ ამ შემთხვევაში ჩვენი 
ყურადღების საგანს ქოლერის ეპიდემიასთან დაკავშირებული 
სიუჟეტური ხაზი წარმოადგენს. აღსანიშნავია, რომ ნაწარმოებში 
არაა წაროდგენილი არც პროტაგონისტი და მეტ-ნაკლებად 
ვრცლად გამოკვეთილი ინდივიდუალური ხასიათები. ყურადღება 
მთლიანად გარკვეული ტოპოსისათვის დამახასიათებელი მასობ-
რივი ცნობიერებისადმია მიპყრობილი.

გაბრიელე დ’ანუნციო გვიჩვენებს, თუ როგორ მიიღო ცნობა 
ქოლერის ეპიდემიის შესახებ იმ ხანად იტალიის ერთ-ერთი 
ჩამორჩენილი მხარის, აბრუცოს, გლეხობამ. ნოველაში თვალნათ-
ლივ ჩანს, რომ მოსახლეობის რეაქციას ქოლერის მიმართ უმ-
თავრესად ორი ფაქტორი განაპირობებდა: ცრუმორწმუნეობა და 
ხელისუფლების ინსტიტუტებისადმი უკიდურესი უნდობლობა. 

როდესაც გლეხებისათვის ცნობილი ხდება, რომ ნეაპოლში, 
სადაც ქოლერის ეპიდემია განსაკუთრებულად მძვინვარებდა, 
„ქრისტიანები ბუზებივით იხოცებიან“, სოფლად სწრაფად 
ვრცელდება ქოლერის შეუსაბამო შეფასებები და უსაფუძვლო 
შეთქმულების თეორიები. 

გლეხებს არ სჯერათ ქოლერის არსებობა და ცნობა მის შესახებ 
მთავრობის მზაკვრულ გეგმად მიაჩნიათ. მათ ღრმად სწამთ, რომ 



163

ხელისუფალნი ქოლერის საბაბით ხალხს მიზანმიმართულად 
წამლავენ, რათა მომრავლებულ ღარიბთა რიცხვი შეამცირონ: 
„ქმნიდნენ და ერთმანეთს სხვადასხვაგვარად გადასცემდნენ ათას-
გვარ მითქმა-მოთქმას. ამბობდნენ, გამგეობაში ხელისუფლების 
მიერ გამოგზავნილი შხამის შვიდი ყუთი ინახება სოფლებში გა-
სავრცელებლად და მარილთან შესარევად [...]. იმასაც ამბობდნენ, 
რომ ხელისუფლება სოფლის განმგებელს ყოველ მიცვალებულში 
ხუთ დუკატს ჰპირდებაო. მოსახლეობა მეტისმეტად მომრავლდა 
და ღარიბები უნდა მოკვდნენო. განმგებელი უკვე ადგენსო სიებს“. 
აქ შეიძლება გავიხსენოთ დავით კლდიაშვილის მოთხრობაში, 
„სამანიშვილის დედინაცვალი“, პლატონის სიტვები: „ცუდი დრო 
მოვიდა, ბატონო, ერთობ ცუდი დრო! ხალხიც მომრავალდა. 
ჩხუბით თუ გაიწმინდება ცოტაზე მაინც ქვეყანა, თვარა...“. 

ნოველაში ქოლერის მძვინვარების მომაკვდინებელი და შემაძ-
რწუნებელი ვითარების მოწმენი ვხვდებით. როგორც კი მოსაღა-
მოვდებოდა დაბებსა და სოფლებში „მდინარის სიგრილესთან 
ერთად სიკვდილის შიში ისადგურებდა [...]. ეპიდემია მდინარის 
გაყოლებით იკლაკნებოდა და სანაპირო სოფლების დაბალ ქოხებ-
ში იჭრებოდა“.

ქოლერით გამოწვეულ სიკვდილს სოფლების მკვიდრნი რე-
ალური მიზეზით როდი ხსნიან. მაგალითად, ერთ-ერთი ქალის 
გარდაცვალების ასეთ გარემოებას ასახელებენ: ქალაქში ნაყიდი 
მაკარონი უჭამია, რომელიც უთოდ მოწამლული იყო, და ამიტომ 
მოკვდაო. გლეხებს ეჭვი არ ეპარებათ, რომ ქვეყნის მმართველე-
ბი ყოველ ღონეს ხმარობენ ღარიბთა რიცხვის შესამცირებლად. 
გლეხების ღრმა რწმენით, „გაიძვერა“ და „ნაძირალა“ განმგებელი 
ყოველ გარდაცვლილში დუკატებს იღებს. 

დ’ანუნციოს ნოველაში გლეხების წარმოდგენაში განმტკიცე-
ბული რწმენა, რომ ხელისუფლება ბოროტებისა და ღარიბთა მი-
მართ მტრულად განწყობილი ძალის განსახიერებაა, ბუნებრივია, 
თავის დაღს ასვამს სოფლის მოსახლების როგორც ფსიქოლოგი-
ურ მდგომარეობას, ასევე მათ ცხოვრების წესსა და შრომისუნა-
რიანობას.  ვინაიდან  გლეხებს  სჯერათ,  რომ  ხელისუფალთ   მიზ-
ნად აქვთ დასახული მათი ჭირნახულისა და საარსებო საშუალე-
ბათა მოწამლვა შხამით. როგორც დ’ანუნციოს შემოქმედების 



164

მკვლევარები აღნიშნავენ, დ’ანუნციოს ნოველა ამ მოტივით გარ-
კვეულ პარალელს პოულობს ალესანდრო მანძონის რომანთან 
„დაწინდულები“, რომელშიც მილანელების აზრით, შავ ჭირს კონ-
კრეტულ ადამიანთა ჯგუფი განზრახ ავრცელებს სახლების კა-
რებსა და კედლებზე საწამლავის წასმის საშუალებით. 

ნოველაში „ბრძოლა ხიდთან. პესკარას ქრონიკა“ გლეხებს იმ-
დენად სჯერათ მათ წინააღმდეგ შეთქმულების, რომ ისინი დღე-
დაღამ  შეიარაღებულები  დარაჯობენ  ხეხილს,  ვენახს,  ბაღებს,  ყა-
ნებს, ჭებსა და აუზებს. ამასთანავე სულ უფრო ხშირად და მძლავ-
რად გაისმის წყევლა-კრულვა და ზოგჯერ – თვით აჯანყებისკენ 
მოწოდების სახელდახელოდ შექმნილი სიმღერები.

დ’ანუნციოს ნოველაში ჩანს აგრეთვე, რომ მასობრივ სტრესულ 
ვითარებაში თავს იჩენს წარსულის მოვლენათა და გახსენებათა 
ცრუ კოდირება და უარყოფითი განწყობის გამძაფრება. 

ქოლერის გავრცელებასთან ერთად სულ უფრო ხშირად გაისმის 
ცრუ მითქმა-მოთქმა და ჭორები იმის შესახებ, რომ ხელისუფალ-
ნი წარსულშიც კლავდნენ ადამიანებს შხამითა და საწამლავებით. 
„მოხუცებმა დაიწყეს ადრე მომდხარი ეპიდემიების გახსენება და 
იმ რწმენის განმტკიცება, რომ ხალხს ნამდვილად წამლავენ. ამბობ-
დნენ, ერთხელ, 54 წელს, ფონტანელაში, ყურძნის კრეფის დროს 
ლეღვის ხის კენწეროზე კაცი შეამჩნიეს, აიძულეს ჩამოსულიყო 
და დაინახეს, რომ იგი ყვითელი მალამოთი სავსე წამლის შუშას 
მალავდა. მუქარით აიძულეს, მთლიანად გადაეყლაპა მალამო, რის 
შემდეგაც ეს კაცი (იგი პადუანელი იყო) ძირს გაიშხვართა, მიტ-
კლის ფერი დაედო, თვალები გადმოკარკლა, კისერი გაუშეშდა და 
პირზე ქაფი მოადგა. როგორც კი სპოლტორეში 37 წელს მჭედელ-
მა ზინიკემ ქალაქის მოედანზე კანცლერი, დონ ატონიო რაპინე, 
მოკლა, ჟამიანობას უცებ მოეღო ბოლო და ქვეყანა გადარჩა“.

როგორც თანამედროვე გამოცდილება ცხადყოფს, კოვიდის პან-
დემიით განპირობებული შეზღუდვებისა და აცრისადმი საზო-
გადოების არაერთგვაროვანი, ხოლო ზოგ შემთხვევაში აგრესი-
ული დამოკიდებულება მნიშვნელოვანწილადაა დამოკიდებული 
სახელმწიფო ინსტიტუტებისადმი ნდობის ხარისხზე. რაც უფრო 
ნაკლებია ნდობის ხარისხი, მით უფრო არაადეკვატურ ხასიათს 
იძენს ეპიდემიის მართვისა და მისი შედეგების თავიდან აცილე-



165

ბის პროცესი. ასეთი უნდობლობის ვითარების მოწმენი ვართ 
დ’ანუნციოს ნოველაში.

იმდენად ძლიერია ღარიბთა რწმენა, რომ ხელისუფლებას მიზ-
ნად აქვს დასახული მათი რიცხვის შემცირება შხამ-საწამლავების 
საშუალებით, რომ გლეხები ქალაქში აღარაფერს ყიდულობენ. 
ერთადერთ რამეს, რასაც ქალაქის მაღაზიებში იძენდნენ, მარი-
ლი იყო და იმასაც გამოსაცდელად ჯერ კატებსა და ძაღლებს 
ასინჯებდნენ. მოწამლვის შიშით არც თავიანთი ჭირნახული გაჰ-
ქონდათ ქალაქში გასაყიდად. ამიტომ მტევნები ვენახში ხელ-
უხლებლად რჩებოდა, ხოლო სიმწიფეში შესულ ლეღვსა და ყურ-
ძენს აღარავინ კრეფდა.

ქველმოქმედთა მიერ დაბებში უპოვართათვის მოწყობილი სა-
ზოგადოებრივი სასადილოები მათხოვრებს შხამიან ნივთიერება-
თა ლაბორატორიად მიაჩნდა და ამჯობინებდნენ შიმშილისათვის 
გაეძლოთ,  ვიდრე  იქ  მომზადებული  კერძი მიეღოთ. განსაკუთ-
რებით ერთი კაცი აძლიერებდა საერთო უნდობლობას. იგი სა-
სადილოების ირგვლივ დაეხეტებოდა და მჭევრმეტყველად აცხა-
დებდა: „მე თქვენ მანდ ვერ შემიტყუებთ!“ მხოლოდ მას შემდეგ, 
რაც ერთმა მათხოვარმა ქალმა სძლია თავის შიშს, გასინჯა იქ მომ-
ზადებული ხორციანი კერძი და კმაყოფილება გამოთქვა, დამშე-
ული ღარიბები რიგში ჩადგნენ სასადილოს საკვების მისაღებად. 

პანდემიები დაკავშირებულია არა მხოლოდ სიკვდილიანო-
ბის ფაქტორთან, არამედ აგრეთვე ცხოვრების ჩვეული წესისა და 
შრომითი განრიგის მოშლასა და გარემოს პოზიტიური აღქმისა და 
განწყობის გაუარესებასთან. ასეთივეა დ’ანუნციოს მიერ ნაჩვენები 
მასობრივი   შიშით შეპყრობილ გარემოში   მყოფ ადამიანთა გან-
წყობა: „სადღა იყო ის ხალისი, რაც ჩვეულებრივ თან ახლავს ხოლ-
მე ახალი ღვინის დაყენებას; ნაკლებად ნახავდი საწნეხელში ჩამ-
დგართა ბუქნას და იშვიათად ისმოდა ქალების სიმღერა“. 

როგორც ცნობილია, თვით ყველაზე განვითარებულ ქვეყნებში 
არაიშვიათად იჩენს თავს გარკვეული უნდობლობა ვაქცინაცი-
ისადმი და ზოგჯერ თვით სამედიცინო ღონისძიებებისადმი. ამ 
მხრივ დ’ანუნციოს ნოველაში გაცილებით უფრო მძიმე ვითარე-
ბის მოწმენი ვართ. ქოლერით დაავადებულთაგან თითქმის ყვე-
ლა კვდებოდა, „რადგან ყოველგვარი წამლის მიღებაზე უარს ამ-



166

ბობდნენ. მათზე არავითარი ახსნა-განმარტება არ მოქმედებდა. 
კუზიანმა ანიზაფინემ, ჯარისკაცებისთვის ანანასიან წყალს რომ 
ჰყიდდა, როგორც კი წამლის შუშა დაინახა, ტუჩები მაგრად მოკუმა 
და თავი გაიქნია უარის ნიშნად. ექიმი ცდილობდა, დაეთანხმები-
ნა, ამიტომ ნახევარი წამალი ჯერ თვითონ მოსვა და ამის შემდეგ 
თითქმის ყველა იქ მყოფი შეეხო ენის წვერით წამლის შუშის თავს. 
მაგრამ ანიზაფინე უარის ნიშნად კვლავ იქნევდა თავს. – ხომ ხე-
დავ,  –  წამოიძახა  ექიმმა,  –  ჩვენ  ხომ   უკვე  დავლიეთ  წამალი!   – 
ჰა, ჰა, ჰა!- გაეცინა ანიზაფინეს, – განა არ ვიცი, რომ როდესაც 
წახვალთ, შხამსაწინააღმდეგო წამალს მიიღებთ“.

ნოველაში მოსახლეობის დაბალი ფენების რეაქცია ქოლერის 
მიმართ და ეპიდემიის თანმხლები უარყოფითი ფსიქოლოგიური 
და ეკონომიკური მხარეები ცალკეული ნიშნებით გარკვეულწი-
ლად ჰგავს კოვიდ 19-ით შექმნილ თანამედროვე ვითარებას. 

გაბრიელე დ’ანუნციოს „ბრძოლა ხიდთან“ კიდევ ერთხელ 
გვარწმუნებს, რაოდენ დიდი მნიშვნელობა აქვს ეპიდემიის გავ-
რცელებისა და შესაბამისად, მასობრივი ფსიქოლოგიური კრიზი-
სის დროს ხელისუფლების ინსტიტუტების მოქმედებასა და მათ 
მიმართ ხალხის ნდობის ხარისხს. ამასთანავე უდავოა ისიც, რა-
ოდენ   დიდ პროგრესს მიაღწია კაცობრიობამ ეპიდემიების შესა-
ხებ ცრუმორწმუნეობაზე დამყარებულ შეხედულებათა დაძლევი-
სა და ხალხისათვის სათანადო ინფორმაციის მიწდების საკითხში 
მეცხრამეტე საუკუნის შემდეგ.

Nestan Kutivadze
Georgia Kutaisi
Akaki Tsereteli State University

Literary Aspects of the Epidemic 

Summary

History can provide us with the specific facts about epidemics. Nu-
merical data and geographical areas have been specified as accurately as 
possible, while art and fiction have preserved the emotional aspects and 



167

human feelings of these fateful events. Today, this material enables us to 
see the society of that time from the centuries-old perspective, to con-
ceptualize the artistic markers of literary interpretation, the connotative 
fields of these markers – their direct and metaphorical meanings. In this 
regard, Georgian thinking space is no exception. It is natural that Geor-
gian fiction does not ignore this difficult social event and creates many 
memorable literary characters and stories. The texts created at the turn 
of the XIX-XX centuries distinguished by the individual style of writing 
skillfully depict the social picture caused by the epidemic, a changed way 
of life, a locked-down, isolated village completely gripped by fear of death, 
and an astonishing spiritual fortitude and inner strength of people in need.

Keywords: Vazha-Pshavela, Aragvispireli, Kldiashvili, Literary 
interpretation.

ნესტან კუტივაძე
საქართველო, ქუთაისი
აკაკი წერეთლის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ეპიდემიის ლიტერატურული ასპექტები

კაცობრიობა თავისი არსებობის ხანგრძლივი ისტორიის გან-
მავლობაში მრავალ განსაცდელს გამკლავებია, შეუჩერებია გამა-
ნადგურებელი საფრთხეები, გადაუტანია არაერთი მომაკვდინე-
ბელი ეპიდემია, რომლებიც პერიოდულად მთელი თავისი 
სისატიკით თავს ატყდებოდა სამყაროს და ხშირად გაცილებით 
მეტ ადამიანს იწირავდა, ვიდრე დიდი ომები. ისტორიამ იცის 
ეპიდემიათა შესახებ კონკრეტული ფაქტები, შეძლებისდაგვარად 
დაზუსტებული რიცხობრივი მონაცემები და გეოგრაფიული არე-
ალები,  მაგრამ  ხელოვნებამ,  მხატვრულმა   ლიტერატურამ   შემო-
ინახა ამ საბედისწერო მოვლენების ემოციური მხარეები, ადამი-
ანური განცდები. დღეს ეს მასალა შესაძლებლობას იძლევა სა-
უკუნეთა გადასახედიდან დავინახოთ მაშინდელი საზოგადოება, 
გავიაზროთ ლიტერატურული ინტერპრეტაციის მხატვრული 
მარკერები,   ამ   მარკერების   კონოტაციური ველები – პირდაპირი 
თუ მეტაფორული მნიშვნელობები. 



168

ჯერ კიდევ ძველი ბერძენი ავტორები (ჰომეროსი, სოფოკლე, 
ლუკრეციუსი, ვერგილიუსი...) გვიამბობდნენ მომაკვდინებელი შა-
ვი ჭირის შესახებ. სხვადასხვა ეპოქის ლიტერატურის გამოჩენილი 
წარმომადგენლები (ბოკაჩო, შექსპირი, დანიელ დეფო, თომას მანი, 
ედგარ პო, კამიუ, მარკესი...) განსხვავებული მხატვრული ფუნქცი-
ით  იყენებენ  ეპიდემიას  თავიანთ  ტექსტებში.  ამ  თემაზე  შექმნი-
ლი მხატვრული ნაწარმოებები არამხოლოდ ასახავს, არამედ ცდი-
ლობს ფილოსოფიური ახსნა მოუძებნოს შექმნილ რეალობას, და-
აფიქროს ადამიანი საკუთარი დანიშნულების, ზოგადად, წარმავა-
ლისა და მარადიულის შესახებ. 

ამ მხრივ, გამონაკლისი არც ქართული სააზროვნო სივრცეა. 
ქართულმა ფოლკლორმა შემოინახა ეპიდემიის დროს სიკვდილის 
წინაშე მდგომი ადამიანების გამბედაობის არაჩვეულებრივი ნი-
მუშები, განსაცდელისას ერთმანეთის მიმართ ადამიანთა პასუხის-
მგებლობის შთამბეჭდავი მაგალითი ასახა ლეგენდამ ხევსურთა 
აკლდამების შესახებ. ქართული მხატვრული ლიტერატურაც, ბუ-
ნებრივია, გვერდს არ უვლის ამ მძიმე სოციალურ მოვლენას და 
არაერთ დასამახსოვრებელ მხატვრულ სახესა თუ ამბავს ქმნის. 

XIX საუკუნეში რამდენიმე ეპიდემიური აფეთქებაა ცნობილი. 
1890-იანი წლებიდან საქართველოში გამომავალ პერიოდულ პრე-
საში აქტუალურია ეპიდემიოლოგოური ვითარება. როგორც ირ-
კვევა, ამ პერიოდში ინფექციური დაავადებები საკმაოდ გავრცე-
ლებული ყოფილა, სპარსეთსა და თურქეთშიც, განსაკუთრებული 
ყურადღება ექცევა საქართველოსა და კავკასიაში გავრცელებულ 
ქოლერას, არსებულ სიტუაციას. გაზეთი „ივერია“ 1892 (№124) 
წელს მკითხველს აწვდის ცნობებს იმის შესახებ, რამდენი ადა-
მიანია „ხოლერით“ ავად ბაქოში, თბილისსა და სხვა ადგილებში, 
რამდენი გარდაიცვალა, რამდენს აქვს ავადმყოფობის მხოლოდ 
ნიშნები და ჯერ დადგენილი არ არის და ა. შ. ამასთან, გაზეთი 
იუწყება თბილისის „სასანიტარო კომისიის“ მიერ მიღებული გა-
დაწყვეტილებების, ბაქოდან მომავალი მატარებლების შემოწმების 
შესახებ და მოსახლებას, განსაკუთრებით კი მედუქნეებს, აწვდის 
რჩევებს დაავადების თავიდან ასაცილებლად. 

აქვე დაბეჭდილია გიორგი ბადრიძის ვრცელი სტატია სა-
თაურით – „ხორველა“ (შესამჩნევია, რომ იმდროინდელ პრესა-



169

ში ხშირად მიმართავენ „ქოლერის“ დიალექტურ ფორმებს: ხო-
ლერა, ხორველა, მეტიც, სამედიცინო–პოპულარული ხასიათის 
სტატიის სათაურადაც კი დიალექტური ფორმაა გამოყენებული), 
რომელშიც  აღწერილია  დაავადების გაჩენის, ასევე, ავადმყოფობის 
გავრცელების   ხელშემწყობი პირობების, მისი სიმპტომების, მას-
თან ბრძოლის გზებისა და წამლის შესახებ, მოცემულია რეკომენ-
დაციები საკვებთან დაკავშირებითაც. 

ამავე ნომერში დაბეჭდილია, ასევე, ცნობა ხუნაგის – დიფტე-
რიის – შემთხვევისა და ერთი გარდაცვლილი ბავშვის შესახებ 
სოფელ გურჯაანში. 

ზემო   აღნიშნული მაშინდელ საქართველოში არსებულ საკმა-
ოდ მძიმე მდგომარეობაზე მიგვანიშნებს. 

ეს რეალობა, ბუნებრივია, აირეკლა მხატვრულ ლიტერატურა-
შიც. პრესის ფურცლებიდან მოსახლეობისათვის მიცემული რჩე-
ვებისა და რეკომენდაციების მიუხედავად, მძიმე სოციალური ვი-
თარების, მოსახლეობის ფართო ფენების დაბალი განვითარების 
გამოც და ზოგადადაც, ეპიდემია არცთუ იშვიათად ღვთის რის-
ხვად იყო აღქმული და, შესაბამისად, ღვთის ნებად ჩანდა გა-
დარჩენა-არგადარჩენაც. მართალია, ამ ხასიათის მასალა დიდი 
სიმრავლით არ გამოირჩევა, მაგრამ იმ თხზულებებმა, რომლებიც 
ქოლერის მიერ შექმნილ ვითარებას ასახავს, კარგად შემოინახა 
ჩვეულებრივი ადამიანის ბრძოლა მისთვის აუხსნელ და ძალიან 
საშიშ მოვლენასთან. 

შიო არაგვისპირელის „მამას მიწა მივაყალეთ!..“ სავარაუდოდ 
1892 წელს უნდა იყოს დაწერილი. ავტორი სათაურის ქვემოთ 
ურთავს შენიშვნას – სურათი. ამით ყურადღებას ამახვილებს, რომ 
ტექსტი არაა ვრცელი, მრავალთემიანი თხზულება, რომელშიც 
დასრულებული ხასიათებია მოცემული, არამედ ფრაგმენტული 
ამბავია, თუმცა ვერ ვიტყვით, რომ ნაწარმოებში მოთხრობილი 
მძიმე ისტორია მოკლებულია განზოგადების შესაძლებლობას. 
თხზულებაში რამდენჯერმე აქცენტირებულია სიტუაციის ჩვე-
ულებრივობა. სწორედ ეს ჩვეულებრივობა, რომელზეც მინიშნება, 
ერთი შეხედვით, განსაკუთრებული მხატვრული დატვირთვის 
არმქონე ფრაზებით კეთდება, სინამდვილეში ასახავს სოციუმის 
უმძიმეს ვითარებას საყოველთაო კრიზისის – ეპიდემიის დროს. 



170

სოფელში შექმნილ ერთგვარ ჰუმანურ კატასტროფაზე მიგვა-
ნიშნებს   ნოველის  პირველი   წინადადებები:  „გუშინ   თითონ   უშ-
ველა ორ მესაფლავეს თავის ქმრის გამოტანა და ურემზე დადე-
ბა. ისე, უკუბოდ, უმღვდლოდ, უხარჯოდ და შენდობის უთქმე-
ლად, ლეიბიანად გაშოტილი შეუდეს ურემზე სოსიკა და შე-
ზარხოშებულმა მესაფლავეებმა ღიღინით შეატარეს სოფელი და 
სამარის კარამდის მიიტანეს...“ (არაგვისპირელი 1947: 91), – აქ 
აღწერილი  შემზარავი  ვითარება  საყოველთაო შიშსა და უბედუ-
რებას გამოხატავს. ის ფაქტი, რომ მესაფლავეები „შეზარხოშე-
ბულებიც“ არიან და თან „ღიღინებენ“ საკმაოდ დრამატული, 
დამთრგუნველი მდგომარეობის გახშირებასა და გაუბრალოებას 
უსვამს ხაზს. 

სოფლის ეპიდემიასთან ბრძოლა ბევრი რამით ჰგავს სამკვდრო–
სასიცოცხლო ომს, რომელშიც ყველა დამოუკიდებლად ცდილობს 
სიცოცხლის შენარჩუნებას. უფრო მეტიც, გადარჩენის გზად გაქ-
ცევა და განმარტოებაა მიჩნეული. „მომეტებული ნაწილი – კი 
სოფლელებისა დიდი ხანია თავ-ზარ-დაცემული გავარდა და ტყე-
სა და მინდორს მოხვდა“ (არაგვისპირელი 1947: 91). როგორც ჩანს, 
პანდემიების   დროს საცხოვრებელი ადგილიდან გახიზვნა საკმა-
ოდ გავრცელებული იყო და მას XIX საუკუნის ბოლოსაც აქტი-
ურად მიმართავდნენ. 

სოფელში არსებულ უმძიმეს ვითარებას კარგად აჩვენებს ოთხი 
წლის გოგოსთან ერთად მარტოდ დარჩენილი მართიკო, რომლის 
მეუღლესაც ხოლერა შეეყარა, „იმისმა მაზლმაც, როცა ქმარი ავად 
გაუხდა, თავი დაანება და თავისი ცოლშვილი მინდორში გახიზნა“ 
(არაგვისპირელი 1947: 91). ასეთი ნაბიჯი – მომაკვდავი ძმის 
ოჯახის მიტოვება – არა იმდენად თანაგრძნობის ნაკლებობისა და 
გულქვაობის მაჩვენებელია, რამდენადაც ზოგადი უმეცრების, რის 
გამოც განსაკუთრებით   მძიმე   ყოფაში   ვარდებიან   ისედაც უსუ-
სურ მდგომარეობაში მყოფი ქალები და პატარა ბავშვები. 

ნოველაში ეპიდემიის გამო შექმნილ ჰუმანურ კრიზისს, ემოცი-
ურ   გადაწვას,   გამოხატავს   მესაფლავეების  მხატვრული   სახეები.
მათი გაუხეშებული ხასიათი განსაზღვრულია, ერთი მხრივ, გახ-
შირების გამო სიკვდილის გაუბრალოებით, მეორე მხრივ კი, შე-
საძლებლობის ზღვრამდე მისული შრომით. მათთვის მნიშვნელო-



171

ბა აღარ აქვს როგორაა დასაფლავებული მათივე თანასოფლელი, 
აღარც ჭირისუფლის მდგომარეობა აინტერესებთ. „–დავიღალე-
ნით, შე დალოცვილი შვილო, ასე გონია ალა-ლაობა იყოს! ჩვენც 
ადამიანისშვილები ვართ. დღეს ეს მესამე საფლავი გაგვითხრია 
და მესამე მიცვალებული გაგვიტანია...“ (არაგვისპირელი 1947: 
92), – ეუბნება ერთ-ერთი მესაფლავე ისედაც სასოწარკვეთილ 
მდგომარეობაში მყოფ ქალს. მათ მიერ ნაკარნახევი გამოსავალიც 
შემზარავია თავისი გულგრილობით, რაც ვითარების სიმძიმესა 
და არაჰუმანურობას ამჟღავნებს და ამძაფრებს კიდეც. „...წადი და 
ახლა შენ მოუარე შენ მიცვალებულს“ (არაგვისპირელი 1947: 92), 
– ასე მიმართეს ახალგაზრდა ჭირისუფალს, ქალს, რომელმაც ისე-
დაც მარტომ დაიტირა თავისი ქმარი, ახლა კი ისევ მარტო უნდა 
მიხედოს ნახევრად მიწამიყრილი ქმრის საფლავს. 

შექმნილ ვითარებაში თანაგრძნობას, უფრო მეტად პასუხის-
მგებლობას, აჩვენებს ნოველის ერთადერთი პერსონაჟი ქალი. 
ახალგაზრდა ქმარი ერთი წუთითაც არ მიუტოვებია ცოლს და, 
როგორც მწერალი ამბობს, „თავგანწირულობით უვლიდა და მო-
რიდება თავში არ მოსვლია“ (არაგვისპირელი 1947: 91), – მაგ-
რამ ვერც ქმარი გადაარჩინა და თავადაც დაავადდა. მწერალი 
აღწერს ტანჯვას ქოლერისაგან დაავადებული ქალისას, რომელსაც 
ამჯერად დედის თავგანწირვა აძლებინებს. უკანასკნელ ძალებს 
იკრებს შვილის დასაცავად, მოურჩენელი სენის შეყრისაგან მის 
გადასარჩენად.  ამ  შემთხვევაში  უკვე  წინა  პლანზე   დედაშვილო-
ბის   ასპექტები წამოიწევს. დედისათვის   სატანჯველად   ქცეულა  
იმის განცდა, რომ, მისი სიკვდილის შემთხვევაში, უდედმამო 
გოგონას აღარავინ ეყოლება, ვინც გაზრდის და უპატრონებს. ეს 
ვითარებაც ეპიდემიის ერთ–ერთი შემზარავი და ტრაგიკული 
მხარეა. 

თხზულების ფინალში ჩნდება მაზლი, მინდორში ჭორად გა-
გებული ამბის დასაზუსტებლად მოსული. ეს დეტალიც ასეთი 
განსაცდელის ჟამს ადამიანის მარტოობას უსვამს ხაზს, მაგრამ, ამის 
მიუხედავად, პატარა გოგონას ბიძის გამოჩენასთან დაკავშირე-
ბული სიხარული, ოპტიმიზმს აჩენს. სწორედ ბიძის რიტორიკუ-
ლი კითხვის პასუხია ბავშვის გაუმართავი ენით ნათქვამი ფრაზა 
– „მამას მიწა მივაყალეთ! (არაგვისპირელი 1947: 93), რომელიც 



172

არაგვისპირელს ნაწარმოების სათაურად აქვს შერჩეული, რითაც 
წინა პლანზე ბავშვის გაუცნობიერებელი ემოციაა წამოწეული. 
ბავშვთა დაუცველობისა და მათი ფსიქო–ემოციური მდგომარე-
ობის ამ გზით ჩვენება, ასევე, მწერლის მიერ ეპიდემიის ოსტატუ-
რად დაჭერილი ერთ-ერთი წახნაგია. 

თხზულების მძიმე განწყობილებას რამდენადმე ამსუბუქებს 
ბიძა, რომელიც, სავარაუდოდ, დედის გარდაცვალების შემთხვე-
ვაში  გოგონას  პატრონი გახდება, ქალის სიკვდილიც ღიად რჩება. 
ამ  დეტალებს  თხზულების საერთო  მძიმე  განწყობილებაში  ერთ-
გვარი შემამსუბუქებელი შტრიხები შეაქვს, თუმცა საერთო დრა-
მატულ სურათს, რა თქმა უნდა, ვერ ცვლის. 

ნოველაში მოქმედება ერთ დღეს ხდება, თუმცა ნოველის ქრო-
ნოტოპი ორ დღეს მოიცავს, წინა დღე ქალის მოგონებაში, განცდაში 
აღდგება. ავტორი ასეთ მოკლე დროსა და ამბავში რეალურად 
სოფელში მძვინვარე ეპიდემიის შედეგად შექმნილ მომაკვდინე-
ბელ ვითარებას საკმაოდ სრულყოფილად აღწერს, აქ ერთადაა 
ბუნებრივად არსებული სიკვდილის შიში და ამისაგან გამოწვე-
ული სტიგმა, უმძიმესი განსაცდელის წინაშე მარტოდ დარჩენი-
ლი, მიტოვებული ადამიანები, სასოწარკვეთილება, რომლითაც 
მთლიანადაა მოცული გარემო, გამოკვეთილია ფსიქოლოგიური 
ნიუანსები. 

არაგვისპირელის   ნოველაში   „ვცხოვრობთ!“   (1898) უკვე გავ-
ლილი ეპიდემია სახალისო ამბად ინტერპრეტირდა. ამით, ამ 
ნაწარმოების ქრონოტოპიც დროის ორ მონაკვეთად გაიყო – ეპი-
დემიის და მის შემდგომ პერიოდებად. ტექსტის მიხედვით, სოფ-
ლის ნაცვალი, საკუთარი მეტსახელის, „ხორველის ანგელოზის“, 
შერქმევის ისტორიას უამბობს თანამეინახე სტუმრებს და ჰყვება, 
როგორ შეექცეოდა შიშის გამო ტყეში გახიზნული თანასოფლე-
ლების  მიერ  დატოვებულ  სურსათ-სანოვაგეს  და  როგორ  მოახერ-
ხა  ისე,  რომ  უკან  დაბრუნებულებს  პასუხი  ვერ  მოეთხოვათ  ამი-
სათვის. ნოველის ეს იუმორისტულ-ირონიული რაკურსი სინამ-
დვილეში   ხერხია,  რომ   ადამიანის  დაცემას   გაუსვას ხაზი მწე-
რალმა. „დაღალული გონება მკაფიოდ აღარ ასურათებდა მოქმედ 
პირებს . თან-და-თან  ფერი,  პიროვნება  ეკარგებოდათ“  (არაგვისპი-
პრელი 1947: 348), – ამბობს ავტორი. ნოველის მსუბუქი განწყობი-



173

ლება ფინალში სატირად გარდაიქმნება. მწერალი აზოგადებს 
ამ ქცევას: თუ ერთ შემთხვევაში, ხოლერა ამ ფორმით ავლენს 
ადამიანთა   უსულგულობას, სხვა დროს განსხვავებული, მაგრამ 
არსით მსგავსი – „მაგვარსავე ამბით“ გამოჩნდება. ამით აქცენტი 
ადამიანის ნაკლოვან ბუნებაზე კეთდება, რაც მთლიანად თანხ-
ვდება არაგვისპირელის სხვა თხზულებებში გამოვლენილ მსოფლ-
მხდველობრივ სკეპსს. 

მხატვრული ლიტერატურა საყოველთაო განსაცდელის დროს 
მხოლოდ მძიმე რეალობის ამსახველ სურათებს არ ქმნის, არ ინა-
ხავს მხოლოდ დრამატულ მოვლენებს, რომლებიც, რა თქმა უნდა, 
ყოფის უმთავრესი მახასიათებელი ხდება კრიზისულ პერიოდებ-
ში. როგორც ცხოვრებაში, უბედურებასთან ერთად ყოველთვის 
თანაარსებობს კეთილი, ასეთ დროსაც ბედნიერების დღეებს ხა-
ლისი შეაქვს ნაცრისფერ ყოველდღიურობაში, იმედს უსახავს 
დანარჩენებს და გასაჭირის გადატანის ენერგიას აძლევს ადამი-
ანებს. ამ თვალსაზრისით, აღსანიშნავია ვაჟა-ფშაველას, ასევე, 1892 
წელს შექმნილი მოთხრობა – „ხოლერამ მიშველა“. 

მოთხრობას ფონად ხოლერას ეპიდემიის გამო შექმნილი ვი-
თარება გასდევს, უმწეოდ დარჩენილი სოფელი შეშინებულია და 
ტყეში გახიზვნით ცდილობს გასაჭირს დააღწიოს თავი, ღვთის 
იმედად დარჩენილები საშველად მას მიმართავენ. „ღმერთო და-
ლოცვილო, შენ უშველე ყველა გაჭირვებულ კაცს, დაიხსენი ყველა 
ჭირიდამ, ბოროტებიდამ, ღმერთო, გადმოგვხედე ერთი მაღლი-
დამ, შენი სახელის ჭირიმე, ერთი შენებურად უბძანე ამ ოხერ 
ხორველას, მოგვწყდეს თავიდამ!“ (ვაჟა-ფშაველა 1964: 264), – ეპი-
დემიის დასრულებას შესთხოვს უფალს მედუქნე გასპარა. 

აღსანიშნავია, რომ მწერალი ერთად შეყრილი, ტყეში გახიზნუ-
ლი სოფლის ჟრიამულზე ამახვილებს ყურადღებას, თუმცა ავ-
ტორი აქვე ახსენებს სასაფლაოს უმოძრაობასა და მდუმარებას, 
რომელთანაც ასოცირდება მოსახლეობისაგან დაცარიელებული 
და მიტოვებული სოფელი. „მის მნახავს შამეცოდა ჩემი თავი, გუ-
ლი ამომიჯდა; თვალზე ცრემლები მომადგა: ეს რა უბედურება უნ-
და იყოს მეთქი, რომ თავის ნებით თავის სახლ-კარს კაცი ღვთის 
ანაბრობაზე თავს ანებებდესო...“, – ამბობს ბერუა, ამბის მთხრო-
ბელი (ვაჟა–ფშაველა 1964: 208). 



174

მოთხრობას საერთო ფონად გასდევს აღსასრულის მოახლო-
ებით გამოწვეული განწყობა, მისი ბუნებრივი შიში. ნაწარმოებში 
სიკვდილის მოახლოებით არაერთი კეთილი ქმედება აიხსნება, 
მაგალითად, მედუქნე გასპარის „გაპურადება“, როგორც აღნიშნავს 
ვაჟა. 

ბუნებრივია, სიკვდილის მოახლოება ტყეში გახიზნულ სო-
ფელს აშინებს, აფიქრებს, პანიკაშიც აგდებს, რაც მსუბუქი იუმო-
რისტული პასაჟითაა გადმოცემული. აღასანიშნავია, რომ ერთად 
შეყრილი გლეხები საყოველთაო ჟრიამულებას ეძლევიან, მხი-
არულ  ვახშამს  მართავენ.  რაც  სხვა  არაფერია,  თუ  არა   აღსასრუ-
ლის ჟამს თავდავიწყების ძიება.

დიდი განსაცდელი გაბედულებას მატებს ბერუაზე შეყვარე-
ბულ სოფოს, რომელიც სწორედ ამ ვითარების გამო მამის ნების 
წინააღმდეგ მიდის. შეყვარებული წყვილი დაქორწინდება და დაც-
ლილ სოფელს შეაფარებს თავს. „ხოლერა რომ არ მოსულიყო, ჩვენ 
ხომ ერთად არ ვიქნებოდითო; ხომ ვერცერთი ვერ გავბედავდით 
ამისთანა საქმესო, მაგრამ ხოლერამ, სიკვდილის მოახლოვებამ კი 
გაგვაბედინა.   სოფლელების   საარაკო  სალაპარაკო  დღეს   მე  და 
სოფო ვართ; დაავიწყდათ ხოლერა, დღეს ჩვენა ვართ ხოლერა“,– 
წერს ვაჟა-ფშაველა (ვაჟა-ფშაველა 1964: 213). ბოლო ფრაზაში მე-
ტაფორული შინაარსი აქვს ლექსემა ქოლერას, ოღონდ ამ შემთხ-
ვევაში მის გააზრებაში მსუბუქი ირონიანარევი სასიყვარულო 
განცდა და მიუღებელი ქორწინება მოიაზრება. 

აღსანიშნავია, რომ მწერალმა ამ პრობლემას გაცილებით ღრმა 
მეტაფორული გააზრება მოგვცა წერილში – „ფიქრები ხორველის 
გამო“, მაგრამ ამჯერად კვლევის საგანი მხატვრულ ლიტერატურაა. 

აშკარაა, რომ ვაჟა-ფშაველამ ამ პატარა მოთხრობაში ჟამიანობის 
დროს მოლხენის მსოფლიო ლიტერატურაში ერთ-ერთი კარგად 
ნაცნობი მოტივი გამოიყენა  და  ოპტიმიზმით  აღასავსე ნაწარმო-
ები შექმნა. 

თითქმის ერთსა და იმავე დრო შექმნილი ტექსტები, ავტორთა 
რადიკალურად განსხვავებულ ხელწერასა და მსოფლხედვასთან 
ერთად, მკაფიოდ ავლენს მხატვრული ლიტერატურის ბუნებას – 
მრავალი რაკურსით აჩვენოს ესა თუ ის ხდომილება ისე, როგორც 



175

თავად ცხოვრებაა მრავალფეროვანი, ბედნიერებითა და დრამა-
ტიზმით ერთნაირად მოცული. 

კიდევ ერთი ნაწარმოები, რომელსაც გვინდა შევეხოთ არის 
დავით კლიდიაშვილის „მიქელა“, რომელიც პირდაპირ არ ასახავს 
ეპიდემიის გამო შექმნილ ტრაგიკულ რეალობას, თუმცა მასში 
უკურნებელი სენი, სახადი ხდება განვითარებული მოვლენების 
მთავარი ფაქტორი. მოთხრობა გლეხკაცის მძიმე ყოფის შემზარა-
ობასა და მათ გამომწვევ მიზეზებს მკაფიოდ აჩვენებს კლდია-
შვილისათვის დამახასიათებელი ოსტატობით. გადარჩენის ვნებას 
სოციალურად დაბეჩავებულ, გაუნათლებელ საზოგადოებაში შეპ-
ყრობილი ადამიანის ფსიქოლოგიურ მდგომარეობამდე მიჰყავს 
ერთ დროს უწყინარი გლეხი, რომლის ცდა, შეცვალოს ვითარება, 
კიდევ უფრო მძიმე შედეგებს იწვევს. 

შიში,  რომელიც  მთლიანად  წარმართავს  მთავარი  გმირის  მოქ-
მედებას დიდი უბედურებითაა გამოწვეული. „უბედურ მოხუცე-
ბულობას შეესწრო მიქელა გიორგაძე. სულ მოკლე ხნის განმავ-
ლობაში მიწას მიაბარა თავისი სამი ვაჟი, ერთი ცოლშვილიანად. 
მრავალრიცხოვანი ოჯახიდან მას შერჩა მხოლოდ ორი შვილი-
შვილი და დაქვრივებული რძალი მაია“(კლდიაშვილი 2007: 317), 
– ასე იწყებს დავით კლდიაშვილი თავის თხზულებას. არც და-
საწყისში და არც შემდგომ არსად აკონკრეტებს მწერალი, რამ 
გამოიწვია ასეთი თავზარდამცემი ტრაგედია. აღნიშნავს, რომ 
კაციამ უბედურება მოთმინებით მიიღო, როგორც ღვთის ნება, გა-
დარჩენილი ორი შვილიშვილი კი მორჩილების გამო ღვთისაგან 
ნაბოძებ საჩუქრად მიიჩნია. 

მიქელას ასეთი სულიერი მდგომარეობა მთლიანად შეიცვალა, 
როდესაც მისი 20 წლის შვილიშვილი სპიდონა მოულოდნელად 
ავად გახდა, საიქიოდან ერთი წლით გამოაბრუნეს და მოხუცის 
ერთადერთ იმედად მეორე შვილიშვილი – 10 წლის ნესტორა – 
დარჩა. „ეს მოხუცებული ახლა სრულიად გამოიცვალა, სრულიად 
გადასხვაფერდა. მასში თითქო გაიღვიძა შიგნით დამალულმა 
ადამიანმა – თავისი გრძნობითა და წადილებით“ (კლდიაშვილი 
2007: 318). როგორც ირკვევა, მიქელას გრძნობა და სურვილი 
მთლიანად ნესტორას გადარჩენისაკენაა მიმართული. „ამოკვეთის, 
ამოწყვეტის შიშმა, ოჯახის ამოვარდნის შიშმა, შიშმა, რომ ამდენ 



176

მიცვალებულთ სულის მოსამსახურედ აღარავინ დარჩეს ოჯახში“ 
(კლდიაშვილი 2007: 318)   მთლიანად დაატყვევა მოხუცის გონება 
და დაუკარგა საღად აზროვნების უნარი. 

სოციუმი მეზობლის ოჯახში მომხდარ ამბავს ისე ხსნის და 
ებრძვის, როგორც შეუძლია, ცრურწმენითა და მასზე აღმოცენე-
ბული ქცევის წესებით. 

თავად ოჯახის გადარჩენილი წევრებისთვისაც იგივეა ქცევის 
მოდუსი. მიქელას რძალს ეშინია ნათესავებში გადამალული შვი-
ლიშვილის  სანახავად  წასულმა  მამამთილმა  რამე არ გაიყოლოს. 
„–ტანისამოსი დაგებერტყათ, ბატონო!.. არაფერი გაგყვეთ! – მიაძა-
ხა  ქალმა“  (კლდიაშვილი  2007:  320).  მძახლის  სახლთან   მისული 
მოხუციც ზედმიწევნით ასრულებს რძლის დანაბარებს. „შეჩერდა, 
გაიხადა ჩოხა... მოიხსნა ყაბალახი, გაიხადა ქალამნები, გაბერტყა 
ესენი, ჩაიცვა ხელახლა და მხოლოდ მაშინ შედგა ფეხი მოყვრის 
ეზოში“, – ამბობს მწერალი (კლდიაშვილი 2007: 321). 

მოთხრობაში სახელი ვერ ერქმევა მიქელას თავს დატრიალე-
ბულ უბედურებას, მაგრამ მოქმედ გმირები ეძებენ გამოსავალს 
იმაზე დაყრდნობით, რაც არსებული მოარული ამბებიდან ხდება 
მათთვის ცნობილი. მძახალი – გაბრიელი – მიქელას ურჩევს სახ-
ლი გადაიტანოს ან გაწმინდოს. „სახლის გაწმენდა გაგანთავისუფ-
ლებს... შენს ადგილზე სახლს გადავდგამდი, თუ არა, გავწმენდდი 
მაინც...   დავარღვევდი და ისე გავწმენდდი! (კლდიაშვილი 2007: 
323). ამ გზას, როგორც გადარჩენის გარანტიას, კიდევ უფრო ამ-
ყარებს მოთხრობაში ნახსენები თედორეს შემთხვევა. მასაც მიქე-
ლასავით უკვდებოდნენ ოჯახის   წევრები, მაგრამ,   რაც „მოინაც-
ვლა სამოსახლო, გაწმინდა, გაასუფთავა სახლი“ (კლდიაშვილი 
2007: 323), მას შემდგომ ყველა კარგად ჰყავს. 

სახლის გაწმენდა არ არის მარტივი ოჯახისათვის, რომლის 
მდგომარეობა შოკში აგდებს ირგვლივ მყოფ ადამიანებს, რომლე-
ბიც,  თავის  მხრივ,  განზე   გადგომით  იცავენ   თავს.  „მეზობლები 
ახლაც არ გვეკარებიან“ (კლდიაშვილი 2007: 324),– ამბობს მიქელას 
რძალი.   მარტო დარჩენილი ოჯახი ჟამგამოვლილი ადამიანის 
იმედად რჩება. მოთხრობის მიხედვით, მხოლოდ ასეთ ადამიანს 
შეუძლია „თავის გამეტება“. მწერალი ჟამისაგან გადარჩენილს 
ორი სიტყვით ასე ახასიათებს: „რამდენიმე დღის შემდეგ მოვიდა 



177

ჟამს გამოვლილი ალექსი, სახენაყვავილევი, ცალთვალწამხდარი 
კაცი“ (კლდიაშვილი 2007: 325). იდიომური ფრაზა „თავის გამე-
ტება“ აუხსნელ სენთან მარტოდ დარჩენილი ადამიანების დამო-
კიდებულებას აჩვენებს თანაგრძნობით გამსჭვალული სოფლელე-
ბის მიმართ. 

შემაშფოთებელია, რომ სახლის გაწმენდის (რაც გულისხმობს 
სახლის დაშლას, მორების სათითაოდ დაფხეკასა და დადუღვრას) 
შემდეგ მოხუცი გაურბის, შორდება შვილიშვილს, როგორც მძიმე 
გადამდები  სენის   მქონეს.   უაღრესად  მძიმეა  სიკვდილის   პირას 
მყოფი ბიჭის სულიერი მდგომარეობა, ის ზედმიწევნით ზუსტად 
გრძნობს ბაბუის გაუცხოებას. „თავდაპირველში ძლიერ ეოცა 
ყმაწვილს ასეთი საქციელი ბაბუასი, გული ეჩაგრებოდა – თითქო 
იგი ჭირიანი ყოფილიყო, მაგრამ მერე ამასაც მოურიგდა. იგი 
მიხვდა, რომ მიქელას ეშინოდა, მისგან რამე არ გაჰყოლოდა 
და გაწმენდილ სახლში ცუდი რამე არ შეეტანა“ (კლდიაშვილი 
2007: 328). მიუხედავად იმისა, რომ ბიჭი ცდილობს გამართლება 
მოუძებნოს მის მიმართ გამოჩენილ სასტიკეს, ასეთი უგულობა, 
ბაბუას უკარგავს ადამიანურ სახეს. ამასთან ერთად, კარგად ჩანს 
აუხსნელი და სასიკვდილო მოვლენის პირისპირ ცრურწმენის 
იმედად დარჩენილთა არამხოლოდ არსებობისთვის თავგანწირუ-
ლი ბრძოლა, არამედ ადამიანის არსის რღვევაც. 

მიქელა ვერ აცნობიერებს, როგორ იქცა საკუთარი შვილი-
შვილის მკვლელად. მეტიც, ბიჭის დატანჯვის გამო მღვდლის 
მუქარაზე თავსაც იმართლებს, რომ იმ ერთადერთ შვილიშვილს, 
ამოწყვეტისაგან რომ უნდა ეხსნა ოჯახი, ვერ შეიყვანდა გაუწ-
მენდავ  სახლში, „არაფერი  გადადებოდა  და ისიც არ დამკარგვი-
ყო“  (კლდიაშვილი   2007:  332),  –  ეუბნება  მღვდელს   ბაბუა,  რომ-
ლის პასუხი, რა თქმა უნდა, დეჰუმანიზებული ადამიანის სიტყ-
ვებია, მაგრამ სხვაგვარი გამოსავალი მან ვერ იპოვა, ეს არ ყოფილა 
მისი წინასწარგანზრახული და   ნაფიქრი   გადაწყვეტილება, ამი-
ტომ  ვერ  გრძნობს  დანაშაულს,  მოვლენის  დრამატულობას.  მისი
განწყობის, ცნობიერების წარმმართველი შვილიშვილის გადარ-
ჩენის გამო გაჩენილი დადებითი იმპულსია. კიდევ უფრო მკაფი-
ოდ ეს ჩანს ნაწარმოების ფინალში. მიქელა მზადაა საერთოდაც არ 
მოესწროს ბიჭის შინ დაბრუნებას, მზადაა მისი ჭირის სანაცვლო 



178

იყოს, ოღონდ სულის მაცხონებელი ჰყავდეს (კლდიაშვილი 2007: 
333). სწორედ ამგვარი ფინალი მიქელას დრამას გაუნათლებლო-
ბის სიბნელით მოცული ადამიანის ტრაგედიად აქცევს და არა 
სასტიკ დანაშაულად, არც მიქელაა ცივსისხლიანი დამნაშავე. მო-
ხუცის შეუპოვრობა მოდგმის გადარჩენის ჟინითაა ნაკარნახევი 
და არა მკვლელის ინსტინქტით. „სადამდე შეიძლება იყოს ცრუ-
მორწმუნეობით დაბნელებული ადამიანის გონება. რა საშინელი 
დანაშაული შეიძლება ჩაიდინოს მიამიტობამ და უმეცრებამ. ბუ-
ნებით კეთილი და სათნო ბერიკაცი არაცნობიერად მკვლელი გახ-
და. და ეს ჩაიდინა „კეთილი მიზნით“ – ჯიშის, მოდგმის გადარ-
ჩენის სახელით“,– წერს აკაკი ბაქრაძე (ბაქრაძე 2004: 406). 

ცნობილია, რომ კლდიაშვილის „საიქიოს ნამყოფ“ გმირებს ჰყავ-
და პროტოტიპი მწერლის მეზობელი გლეხი – ლევან სირბილაძე, 
მაგრამ „მიქელაში“ გადმოცემულ ამბავში შთამომავლობის გაქრო-
ბის შიშით შეპყრობილი ადამიანის ხასიათის ის შტრიხებია ასა-
ხული, რომელმაც მხოლოდ ძალზე იშვიათად, დიდი სულიერი 
კატაკლიზმების  დროს  შეიძლება  იჩინოს  თავი,  რაც  ამ   შემთხვე-
ვაში ყოფით დონეზე საყოფაცხოვრებო შიშის (სიკვდილის, და-
ავადების და სხვ. – ფროიდი) ფორმით გამოვლინდა ღარიბ, გა-
უნათლებელ, ცრურწმენებით მოცულ საზოგადეობაში, რომელიც 
ამგვარად ირეაგირებს ყოველთვის, როდესაც ის გონებრივად და 
სულიერად ვერ გაუმკლავდება უცნობ მოვლენას, ავადმყოფობას, 
ეპიდემიას ან მის მსგავს სენს, რაც არაერთი მინიშნებით ამ ტექს-
ტშიც აისახება. 

XIX-XX საუკუნეების მიჯნაზე შექმნილმა ამ თხზულებებმა 
თითოეული ავტორისათვის დამახასიათებელი ინდივიდუალუ-
რი ხელწერით მხატვრულად ასახა პანდემიის დროს მაშინდელ 
საქართველოში შექმნილი ვითარება, ოსტატურად აჩვენა ეპიდე-
მიით გამოწვეული სოციალური სურათი, მისი მარკერები, რომ-
ლებიც ყველა ეპოქაში მეტ-ნაკლებად მსგავსია. ესაა: მსხვერპლი, 
ინტენსიური უარყოფითი ემოცია, ადამიანთა შეცვლილი ყოფა, 
უკონტაქტობა, ჩაკეტილობა, სიკვდილის შიში, უმწეო მდგომარე-
ობაში ჩავარდნილი ადამიანების სულიერი სიმტკიცე, შინაგანი 
ძალა და ბრძოლა სიცოცხლის გასაგრძელებლად. 



179

დამოწმებანი: 

არაგვისპირელი 1947: არაგვისპირელი შ. თხზულებათა სრული კრებული. ტ. I. 
თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა მწერალი“, 1947. 
ბაქრაძე 2004: ბაქრაძე ა. თხზულებანი. ტ. II. თბილისი: გამომცემლობა 

„ნეკერი“, „ლომისი“, 2004. 
ვაჟა-ფშაველა 1964: ვაჟა–ფშაველა. თხზულებათა სრული კრებული 10 ტო-

მად. ტ. V. მოთხრობები. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“, 1964. 
კლდიაშვილი 2007: დავით კლდიაშვილი. ქართული მწერლობა. ტ. 30. 

თბილისი: გამომცემლობა „ნაკადული“, 2007. 

Tatiana Megrelishvili
Georgia, Tbilisi
Georgian Technical University

“...a Thinking Person is Restless and Worried about the Future”:
Premonitions in Three Boldin Poems by A. S. Pushkin

Summary

Three poems by A. S. Pushkin, created during the Boldino autumn, 
are marked by a single mood: concern for the future, a premonition of 
interference in the fate of the poet by destructive evil forces. These are the 
well-known works “Demons” (September 7, 1830), “Elegy” (“The Faded 
Fun of Mad Years...”) (September 8, 1830) and “Poems composed at Night 
during Insomnia” (October 1830).

The paper, having studied and analyzed the above texts and the letters 
from Boldino, highlights the sources and artistic dominants in which 
the poet finds his expression of the premonition of future, as well as 
philosophical deliberations inscribed in the context of his poetry and in 
the creative quest of his contemporaries.

Key world: Boldino, A. S. Pushkin, artistic dominants, philosophical 
deliberations, the context of his poetry.



180

Татьяна Мегрелишвили
Грузия, Тбилиси
Грузинский технический университет

«…человек мыслящий беспокоен и волнуем будущим»: 
предчувствия в трех болдинских стихотворениях 

А.С.Пушкина

Три стихотворения А.С.Пушкина, созданные в период Болдин-
ской осени, отмечены единым настроением: обеспокоенностью 
будущим, предчувствием вмешательства в судьбу поэта разруши-
тельных злых сил. Это известные произведения «Бесы» (7 сент. 
1830), «Элегия» («Безумных лет угасшее веселье…») (8 сент. 1830) и 
«Стихи, сочиненные ночью во время бессонницы» (октябрь 1830). 
Произведения созданы в Болдинскую осень – период, когда поэт, 
запертый на холерный карантин в имении Большое Болдино, оказал-
ся вынужденным затворником, приехав туда накануне своей свадь-
бы уладить некоторые деловые и финансовые вопросы. Обстоятель-
ства личной жизни поэта оказались нарушены карантинными огра-
ничениями, и он задержался в Болдино на три месяца. Это время 
стало самым продуктивным в творческой биографии Пушкина и 
одновременно своеобразным подведением итогов. В то же время оно 
отмечено сильнейшей напряженностью мысли и чувства, неожи-
данными размышлениями о будущем. 

Указанные три стихотворения – одни из наиболее глубоких 
созданий его лирики – неоднократно становились предметом иссле-
довательского внимания. В обширной научной литературе (Бройт-
ман 1991: 230-231; Викторович … 1977: 119-134; Гершензон 1919: 
131-133; Грехнев1977: 33-38, 40-59; Кошелев 2000: 195-237; Мейлах 
1937: 246-254; Пяткин 1995: 120-129) вопроса следует выделить 
некоторые исследования: Муравьевой О.С. (Муравьева 2009: 121-124), 
Слининой Э.В. (Слинина 1994: 94-102). Рассмотрение стихотворения 
«Бесы», предпринятое Муравьевой О.С., основываясь на архивных 
разысканиях и разборе возможных литературных источников, пере-
ходит в тонкий анализ жанрового своеобразия и художественной 

https://ru.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%A1%D1%82%D0%B8%D1%85%D0%B8,_%D1%81%D0%BE%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8B%D0%B5_%D0%BD%D0%BE%D1%87%D1%8C%D1%8E_%D0%B2%D0%BE_%D0%B2%D1%80%D0%B5%D0%BC%D1%8F_%D0%B1%D0%B5%D1%81%D1%81%D0%BE%D0%BD%D0%BD%D0%B8%D1%86%D1%8B&action=edit&redlink=1


181

природы этого произведения. Исследование Слининой Э.В. охва-
тывает все три указанных произведения, предлагая глубокий ана-
лиз поэтики этих художественных текстов. И если те или иные 
положения этого труда могут быть предметом научной полемики, то 
это не уменьшает его значимости как основы для любого дальнейше-
го углубления в анализ этих произведений. Ряд интереснейших 
замечаний есть у Н.М.Фортунатова (Фортунатов 1999: 253-265.), 
С.А.Фомичева (Фомичев 2000: 50-56), О.А.Проскурина (Проскурин 
1999: 221-237) и других. Это, однако, не означает, что проблематика 
трех стихотворений, первыми созданных в Болдино, выяснена 
исчерпывающе. Более того, многие кардинальные вопросы, связанные 
с этими произведениями, все еще остаются дискуссионными. Такова, 
например, проблема символьного наполнения стихотворения «Бесы», 
и она не единственная. Решение же следует искать на путях анализа 
всех трех этих произведений как своеобразного художественного 
единства.

Исходя из общего положения о том, что произведение литера-
туры неразложимо на любом уровне и как эстетический объект 
воспринимается целостно, целью данного исследования становится 
уровневый анализ «содержательной формы» (Бахтин 1986) трех 
указанных лирических текстов. Подобный подход позволяет через 
«высказывание» автора вскрыть глубинные пласты художествен-
ного содержания каждого из анализируемых текстов, то есть пок-
зать единство объективного и субъективного начал, что и откры-
вает возможность устанавливать определенные соотношения и зако-
номерные взаимодействия между тремя лирическими произведе-
ниями Пушкина. 

Путь пушкинской мысли от «Бесов», через «Элегию» к «Стихам, 
сочиненным во время бессонницы» нельзя проследить без учета 
общего состояния духа поэта на момент приезда в Болдино1. 
Очевидно, что Пушкин пребывал в подавленном настроении: с 
одной стороны, осень всегда была для него плодотворным пер-
иодом, позволявшим создать многое, что потом печаталось в 
журналах в течение целого года и приносило столь нужные поэту 
деньги, с другой стороны, необходимость заниматься делами 



182

имения грозила потерей драгоценного времени, а значит делала 
туманной перспективу заработков в течение грядущего года; вдо-
бавок события в Париже беспокоили Пушкина, возвращая его к 
размышлениям над кругом идей, волновавших поэта с юности – 
свобода, взаимоотношения между дворянством и крестьянством бы-
ли теми краеугольными вопросами, по которым спорили декабрис-
ты и осмысление которых продолжил Пушкин, что и отразилось чуть 
позднее в «Капитанской дочке». Таким образом, личные проблемы и 
неожиданно актуализированные политическими и карантинными 
событиями размышления над  определенным  кругом  идей не давали 
столь требуемого для  творчества покоя и возможности погрузиться 
в работу. 

«Бесы», написанные 7 сентября, всей тональностью и бросающе-
йся в глаза напряженностью ритмики и композиции выражают 
смутное предчувствие беды. В стихотворении говорится о «зиме и 
тревоге» [Болдинская осень 1974:. 27]. Ранее исследователями было 
обращено внимание на близость дат создания «Бесов» и «Элегии» 
и общность настроений: комментаторы пишут об их «тревожном 
соседстве» [Болдинская осень 1974: 28.]. «Стихи, сочиненные ночью 
во время бессонницы» написаны позднее, но промежуток времени, 
отделяющий этот текст от двух других произведений, лишь указыва-
ет на то, что тревожное состояние у поэта не проходит, а напротив – 
нарастает: ср: «что тревожишь ты меня?». Мотив тревоги, общий для 
трех стихотворений, по-своему реализуется в каждом тексте.

В «Бесах» это достигается путем использования в композиции 
литературно-художественного хронотопа – зимняя вьюжная ночь 
в поле, что акцентируется в первом четверостишии. Выделяются 
несколько рядов опорных элементов: ряд существительных – тучи – 
луна – снег – небо – ночь, глагольный ряд – мчатся – вьются – освещает, 
определительное качественное наречие мутно, относящееся к небу 
и ночи, и качественное прилагательное летучий, соотносящееся с 
существительным снег. 

Если рассматривать пушкинскую манеру поэтического воссоз-
дания зимних ночных пейзажей, то надо отметить характерную 
для Пушкина особенность таких зарисовок: зимний ночной пейзаж 



183

обычно страшный, мрачный и туманный (ср: стихотворения «Зим-
ний вечер», «Зимняя дорога», в которых выделяются сквозные для 
пушкинской лирики образы мутного, пасмурного неба, вьюги, 
печально светящей луны2), дневной зимний пейзаж наполнен совер-
шенно противоположным, бодрящим настроением (ср., к примеру: 
в «Евгении Онегине»: «Зима. Крестьянин, торжествуя, …», «Зимнее 
утро»). 

Художественное воплощение зимнего ночного пейзажа в «Бесах» 
при сопоставлении со сложившейся в русской поэзии романтичес-
кой традицией описания зимы (ср., к примеру: у В.Кюхельбеккера 
в стихотворении «Зима» – время холода, одиночества, смерти; в 
элегии П.Вяземского «Первый снег» присутствует и традиционное 
для русского романтизма изображение зимы, воплощающей сон, 
смерть, и поэтичного изображения прелестей русской зимы – «На 
празднике зимы красуется земля/ И нас приветствует живительной 
улыбкой») у Пушкина дополнена поэтикой «ужасного», характерной 
для произведений немецкого романтизма, европейского готическо-
го романа, а также для баллад В.А.Жуковского. Чувство страха 
в «Бесах» усиливается от четверостишия к четверостишию: тучи 
«мчатся», «вьются» по мутному небу, сама «ночь мутна», луны почти 
не видно («Невидимкою луна освещает снег летучий») – все эти об-
разы пришедшей в движение природы дополняются в следующем 
четверостишии образом одинокого путника «в чистом поле», а затем 
и прямой констатацией чувства страха – «страшно, страшно понево-
ле средь неведомых равнин». Нарастание страха в стихотворении 
становится почти физически ощутимым, достигая кульминации в 
строках: «Сбились мы. Что делать нам!/ В поле бес нас водит, видно,/
Да кружит по сторонам». 

Движение, которым наполнен текст, предстает хаотичным, 
кружащимся в некоем пространстве, которое Муравьева определяет 
как замкнутое3. Полагаем, что в «зимних» стихотворениях Пушкина 
пространство бывает как разомкнутым, так и замкнутым. К приме-
ру, в «Зимнем вечере» автор использует оба эти пространства, соз-
дает важную для понимания глубинного смысла стихотворения 
семантическую антитезу: разомкнутое пространство враждебно 



184

человеку, замкнутое спасительно. В «Бесах» этой спасительной се-
мантики пространство лишено. Здесь наблюдается именно разом-
кнутое пространство, а вихревое движение, которое вполне можно 
интерпретировать как время, которое остановлено или, лучше 
сказать, кружится на одном месте, как снежные вихри в поле, еще 
более подчеркивает безмерность враждебного мира, уходящего то 
в высь (небо, луна, тучи), то не позволяя ориентироваться в поле 
(неведомая равнина, овраг, небывалая верста, пустая тьма). Таким 
образом, пространственно-временные координаты текста усиливают 
содержательную основу стихотворения – путник и его ямщик мучи-
мы страхом, негативным предчувствием надвигающейся опасности 
(бесы, вьюга, волк). 

В «Бесах» два персонажа. Понятно, что путник «барин», а ямщик 
из простых. Не случайно каждый из них видит своих бесов: ямщик 
– фольклорного оборотня, который «играет», «дует», «плюёт», то 
есть ведет себя в соответствии с русской мифологической народной 
традицией, в то время как путник видит «духов». На наличие двух 
типов видения указывает строка «Закружились бесы разны. Сколько 
их?...». И чуть ниже: «Домового ли хоронят,/Ведьму ль замуж выдают?». 
Сюжетная основа этой сцены строится по часто используемой 
Пушкиным схеме: герой, «запоздалый путник», с которым связан 
мотив странствий, случайно сталкивается с нечистой силой. По такой 
схеме построен, к примеру, сон Татьяны в «Евгении Онегине», где 
в роли странницы выступает сама героиня, а также стихотворение 
«Гусар». В «Бесах» герой наблюдает «шествие» демонических сил, 
носящее амбивалентный характер: с одной стороны – архаичный 
свадебный ритуал («Ведьму ль замуж выдают?»), с другой стороны, 
похоронный обряд («Домового ли хоронят…?»). Модифицируя сюжет 
о «запоздалом путнике», в судьбу которого вмешиваются дьявольские 
силы, А.С. Пушкин интегрирует романтическую и фольклорно – 
мифологическую традиции. Важно отметить, что тема бесовского 
наваждения в дальнейшем получает развитие в «Гробовщике» 
(написанном 9 сентября 1830 года), «Медном всаднике»» и «Пиковой 
даме»». А 13 сентября 1830 года датируется «Сказка о попе», в которой 
герой торжествует над нечистой силой. Также с пушкинским 



185

героем связывается и важный для понимания смысла текста мотив 
испытания. Автор через этот мотив решает главную художественную 
задачу – воплощение идеи испытания героя судьбой, которое он 
иносказательно изображает прохождением через инфернальное 
пространство. 

На другой день после «Бесов» Пушкин написал «Элегию», где 
отражена попытка поэта преодолеть власть темных сил над своей 
судьбой. Размышления над прожитым, переосмысление прошлого 
(ср.: «Безумных лет угасшее веселье/Мне тяжело, как смутное 
похмелье») вновь показывают, в каком направлении двигалась 
мысль худоджника: «печаль минувших дней» не покидает поэта, 
становится «чем старе, тем сильней». В стихотворении звучит смутное 
предчувствие грядущих бед: «…Сулит мне труд и горе /Грядущего 
волнуемое море». Однако Пушкин пытается преодолеть мрачный 
взгляд на жизнь, отвергает смерть; в страданиях и постоянных 
размышлениях он видит полноту жизни. В «Стихах, написанных 
ночью во время бессонницы» настроение усталости, трагических 
и порой неразрешимых противоречий с самим собой порождают 
постоянную тревогу: «Жизни мышья беготня.../Что тревожишь ты 
меня?». Мотив судьбы вновь звучит в стихах Пушкина, и вновь он 
окрашен в мрачные тона предчувствия беды. Все это в совокупности 
есть свидетельство, запечатленное в творчестве, страшного духовного 
кризиса, который переживал в личной судьбе поэт. 

Причины кризиса указаны в письме к П.А.Плетневу в Петербург 
от 29 сентября 1830 г. Пушкин пишет: «Как же не стыдно было тебе 
понять хандру мою, как ты ее понял? <…– Вот в чем было дело: теща 
моя отлагала свадьбу за приданым, а уж, конечно, не я. Я бесился. 
Теща начинала меня дурно принимать и заводить со мною глупые 
ссоры; и это бесило меня. Хандра схватила, и черные мысли мной 
овладели. Неужто я хотел иль думал отказаться? но я видел уж отказ 
и утешался чем ни попало. Все, что ты говоришь о свете, справедливо; 
тем справедливее опасения мои, чтоб тетушки, да бабушки, да 
сестрицы не стали кружить голову молодой жене моей пустяками. 
Она меня любит, <…– Баратынский говорит, что в женихах счастлив 
только дурак; а человек мыслящий беспокоен и волнуем будущим». 



186

В этом письме словно предчувствуются все последствия этого брака, 
самым страшным из которых стала роковая дуэль на Черной речке. 

Между тем Пушкин, находясь из-за карантина пандемии холеры 
в Болдино дольше, чем планировал, уходит от своей личной судьбы 
в эпос, в историю. Проблематика «Бесов», приобретя новое обличье, 
ворвалась в исторический роман-эпопею. Народный бунт, стихия, 
описанная в «Капитанской дочке», сродни безудержному кружению 
«бесов». В главе «Вожатый» возникают образы, напрямую соотносимые 
с «Бесами»: описание бурана в степи, воющий, словно живой, ветер, 
мгла, мутное кружение метели, «кони стали... что-то чернеет, 
...человек или волк?». Здесь та же дорога, кибитка, тот же ямщик с его 
выразительной речью, тот же герой-странник, перевоплотившийся 
в дворянского недоросля Петрушу Гринева. Та же сюжетная линия, 
те же образы и чувство неизвестности, ужаса повторяются в повести 
«Метель». 

Дорога, тройка, месяц, ямщик, грустные нотки – все это встре-
чается и в стихотворении «В поле...», написанном уже в 1833 г. Тема 
смерти, появившаяся в «Элегии» в 1830 году, вновь возникает в 1835 
году в стихотворении «Странник» («Смерть меня страшит»). Но если 
в «Элегии» поэт пытается выразить жизнеутверждающее начало, 
то в «Страннике» он почти уверен в близости своего конца, и это 
пугает его. Перед нами уже не романтический штамп, восходящий 
к поэтике «ужасного», что наблюдалось в более ранних «зимних» 
стихотворениях. Борющиеся внутри души поэта силы – борются и 
в его стихах: «Невидимо склоняясь и хладея, мы близимся к началу 
своему... Покамест упивайтесь ею, сей легкой жизнию, друзья». 

1830-е годы были для Пушкина наполнены в том числе мно-
гочисленными конфликтами как на литературном поле, так и внут-
ри среды, в которой он вращался. Однако это не объясняет того 
духовного изнеможения, которое обозначилось у него с 18З0-х годов. 
Учитывая эти душевные состояния поэта, становятся понятны его 
устремления бросить Петербург, уехать в деревню с семьей, вернуть 
душевное равновесие, о необходимости которого он сам писал из 
Болдина в 1830-м, погрузиться в литературный труд. К сожалению, в 
силу ряда обстоятельств это оказалось невозможно.



187

Итак, оказавшись в сложный период собственной жизни, сов-
павший с масштабным распространением в России холеры, в Бол-
дино, Пушкин вспоминает свою молодость и былые увлечения. В 
Болдино он прощается с ними навсегда. Во многих стихотворениях, 
и в первую очередь в «Бесах», «Элегии», «Стихах, написанных ночью 
во время бессонницы», писавшихся в Болдино, Пушкин выразил 
настроение человека, который с печалью, с душевной мукой вспо-
минает о прошлом и расстается с ним.

Символика «зимних» образов, обладавшая сложившейся в русской 
поэзии традицией, у Пушкина обогащается важным содержанием, 
и сравнение «зимних» стихотворений В.Кюхельбеккера и П.Вяземс-
кого с пушкинскими текстами наглядно демонстрирует, как меняет-
ся система поэтического мышления – от автора к автору. Особен-
ность персонального видения мира Пушкиным легче почувствовать, 
если избрать предметом рассмотрения произведения, тематически 
и семантически близкие, что и было предпринято. Анализ трех 
стихотворений показал, что существующие на сегодня представле-
ния о содержании этих текстов – символически выраженный итог 
размышлений поэта о состоянии политических дел в России или 
символическое изображение жизни заблудшего человека – отнюдь 
не исчерпывают всей глубины смыслов этих текстов. Ни одна из 
подобных интерпретаций не может претендовать на историко-
литературную доказательность. Сила текстов столь велика, что ка-
жется, будто они стремятся вылиться в некое важнейшее сообщение, 
стать ключом к разрешению важнейшей загадки поэтического и 
духовного мира Пушкина. Но все обобщения так и остаются на уров-
не предчувствий, предощущений, пророчеств… И так как символика 
этих стихотворений, по нашему глубокому убеждению, не перево-
дится на язык логических понятий, мы попытались подчеркнуть те 
ассоциации, которые возникают от углубленного прочтения этих 
текстов в свете последовавших за Болдиным последних семи лет 
жизни поэта. При таком прочтении тексты трех стихотворений, 
рассмотренные как некое художественное целое, начинают звучать 
как философское прозрение, как некие художественные доминанты, 
в которых находит свое выражение пушкинское предчувствие 



188

будущего, собственной судьбы, а также философские размышления 
поэта, вписанные в единых контекст его творчества и творческих 
исканий его современников.

Примечания:

1. В мае 1830 года Пушкин вторично сделал предложение Н.Н.Гончаро-
вой, которое было принято, но при этом Пушкину пришлось доказывать 
будущей теще свою политическую благонадежность, для чего он и обратился 
к А.Х.Бенкендорфу, приславшему корректное реабилитационное письмо 
«<…˃ никогда никакой полиции не давалось распоряжения иметь за Вами 
надзор» (Пушкин 1937-1949: XIV, 81-82, 408-409). Кстати, на лживость 
этой фразы в письме Бенкендорфа указывал М.Ю.Лотман. Одновременно 
обнаружились финансовые трудности. Дела родителей невесты были рас-
строены, да и родители Пушкина были в долгах. В итоге отец выделил 
Пушкину маленькую деревеньку Кистеневку с двумястами душами крестьян, 
расположенную рядом с отцовским имением Болдино в Нижегородской 
губернии.

Попытки уладить денежные дела продлились все лето, к тому же 
жених успел разругаться с будущей тещей и даже под влиянием сильного 
раздражения написал невесте письмо, в котором освобождал ее от всех 
обязательств, что фактически было равноценно разрыву помолвки. Пребы-
вание в неизвестности – так жених или уже не жених? – не отменяло поездки 
в деревню для улаживания финансовых дел (Пушкин хотел привести в 
порядок все документы, связанные с получением деревни, а затем заложить 
ее: срочно были нужны деньги на придание невесты, которого не было, и 
Пушкин  сам его  сделал, и на  свадьбу). Эти личные переживания неожидан-
но умножились политическими событиями в Европе, за которыми внима-
тельно следил поэт: в Париже началась революция, а в Москве – холера. В 
последний день августа 1830 года Пушкин покинул холерную Москву и в 
смутном настроении выехал в Болдино.

2. На прямую связь мотивов и образов в стихотворениях «Зимняя доро-
гая» и «Зимний вечер», а также «Бесы» впервые указал Д.Д.Благой (Благой 
1967: 474, 475).



189

3. «Пространство замкнуто: все находится в движении (тучи «мчатся», 
бесы «мчатся», кони «снова понеслися»), но движение идет лишь по кругу, в 
этот круговорот равно вовлечены и люди, и страшащая их нечисть («сил нам 
нет кружиться доле», «закружились бесы разны»)» (Муравьева 2009: 122).

Литература: 

Бахтин 1986: Бахтин М. “Проблема содержания, материала и формы в словес-
ном художественном творчестве”. Бахтин М. Сборник литературно-критических 
статей. М.: Художественная литература, 1986. 543 с.
Благой 1967: Благой Д.Д. Творческий путь Пушкина (1826-1830). М., «Сов. 

Писатель» 1967, стр. 474, 475.
Болдинская очень 1974: Болдинская осень. Стихотворения, поэмы...//Сопро-

водительный текст В. И. Порудоминского и Н. Я. Эйдельмана. М.: Молодая 
гвардия, 1974. С. 27.
Бройтман 1997: Бройтман С. Н. “Субъектно-образная структура русской лири-

ки XIX века в историческом освещении” // Изв. АН СССР. Серия лит. и яз. 1991. 
Т. 50, № 3. 1997. С. 230-231. 
Викторович… 1977: Викторович В. А., Живолупова Н.В. “Литературная судьба 

«Бесов»: (Пушкин и Достоевский)” // Болдинские чтения. [1976]. Горький, 1977. 
С. 119-134. 
Гершензон 1919: Гершензон М. О. Мудрость Пушкина. М., 1919. С. 131-133. 
Грехнев 1977: Грехнев В. А. Болдинская лирика Пушкина. Горький, 1977. С. 33-

38, 40-59. 
Кошелев 2000: Кошелев В. А. «Бесы разны…» // Кошелев В.А. Пушкин: История 

и предание. СПб., 2000. С. 195–237. 
Лотман 1998: Лотман Ю. М. Структура художественного текста. СПб.: Искус-

ство СПб, 1998. 285 с.
Макогоненко 2000: Макогоненко Г. П. Сб. статей, воспоминаний и документов. 

СПб., 2000. С. 50–56.
Мейлах 1937: Мейлах Б. С. Пушкин и русский романтизм. М.; Л., 1937. С. 246-254. 
Муравьева 2009: Муравьева О. С. “Бесы “// Пушкинская энциклопедия. Про-

изведения / Редколлегия издания: Виролайнен М.Н., Карпеева О. Э., Ларионова 
Е. О., Муравьева О. С., Рак В. Д., Чистова И. С. (руководитель проекта). СПб.: 
Нестор-История, 2009. Т.1. А-Д. С.121-124.

https://books.google.ca/books?id=HU5TDwAAQBAJ&lpg=PP1&pg=PA121#v=onepage&q&f=false
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B8%D1%80%D0%BE%D0%BB%D0%B0%D0%B9%D0%BD%D0%B5%D0%BD,_%D0%9C%D0%B0%D1%80%D0%B8%D1%8F_%D0%9D%D0%B0%D1%83%D0%BC%D0%BE%D0%B2%D0%BD%D0%B0
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%B0%D0%BA,_%D0%92%D0%B0%D0%B4%D0%B8%D0%BC_%D0%94%D0%BC%D0%B8%D1%82%D1%80%D0%B8%D0%B5%D0%B2%D0%B8%D1%87


190

Проскурин 1999: Проскурин О.А. «Бесы» // Проскурин О.А. Поэзия Пушкина, 
или Подвижный палимпсест. М.: 1999. С. 221–237.
Пушкин 1937-1949: Пушкин А. С. Полное собрание соч. в 16-ти тт. – Изд-во АН 

СССР, 1937-1949, Большое академическое издание. XIV, 81-82, 408-409.
Пяткин 1995: Пяткин С. Н. “Символика «метели» в творчестве А.С. Пушкина 

30-х годов” // Болдинские чтения. [1994]. Н. Новгород: 1995. С. 120-129.
Стилина 1994: Слинина Э. В. Стихотворение «Бесы» в контексте болдинской 

лирики 1830 года // Проблемы современного пушкиноведения: Сборник статей. 
Псков: Псковский государственный педагогический институт, 1994. С. 94-102.
Фомичев 2000: Фомичев С. А. “К творческой истории стихотворения Пушкина 

«Бесы»” // Памяти Г.П. Макогоненко: Сб. статей, воспоминаний и документов. 
СПб., 2000. С. 50–56.
Фортунатов 1999: Фортунатов Н .М. Эффект болдинской осени: А.С. Пушкин: 

Сентябрь-ноябрь 1830 г.: Наблюдения и раздумья. Н. Новгород, 1999. С. 253-265. 

Avtandil Nikoleishvili
Georgia Kutaisi
Akaki Tsereteli State University

Georgian language folklore of Uniel Georgians

Summary

While being in scientific mission from Akaki Tsereteli State University 
(2015), I met our fellow-citizens living in Unye city and the nearer vil-
lages in order to look for Turkish Georgians folklore texts. Many examples 
from the mentioned materials are also known for Georgian folk literature, 
too. The reason is that before leaving the homeland, these works were 
the main attribute for Georgian Muhajirs’ spiritual culture. The folklore 
texts of the Georgians living in Unye, enrich the folk literature of Turkish 
Georgians with new materials. They are important while studying their 
spiritual culture, history and modern life. They also reveal the other as-
pects of Georgian folk heritage in a very interesting form. 

Key words: Unye, Muhajir, Georgian, Turkey, folklore.

http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=COB1IiiPZ6U%3d&tabid=10358
http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=COB1IiiPZ6U%3d&tabid=10358


191

ავთანდილ ნიკოლეიშვილი
საქართველო, ქუთაისი 
აკაკი წერეთლის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

უნიელ ქართველთა ქართულენოვანი 
ფოლკლორი

თურქეთელ ქართველებთან დაკავშირებით ახალი მასალების 
მოსაძიებლად ქუთაისის აკაკი წერეთლის სახელმწიფო უნივერ-
სიტეტის სამეცნიერო დელეგაციის წევრებთან ერთად 2015 წლის 
აგვისტოში მივლინებაში ყოფნის დროს შესაძლებლობა მომეცა 
მათი ზეპირსიტყვიერი პოეტური ტექსტების მოსაძიებლად შეხ-
ვედრები გამემართა ქალაქ უნიესა და მის მიმდებარე სოფლებში 
მცხოვრებ ჩვენს თანამემამულეებთან. გარდა ჩვენი სამეცნიერო 
ექსპედიციის წევრთა მიერ მათგან მოპოვებული მასალებისა, ამ 
თვალსაზრისით უაღრესად მნიშვნელოვანი აღმოჩნდა იქაურთა 
ზეპირსიტყვიერი შემოქმედების ის ნიმუშები, რასაც ხანგრძლივი 
დროის განმავლობაში მიზანმიმართულად იწერდა ქალაქ უნიეს 
მახლობლად მდებარე ერთ-ერთ ქართულ სოფელში დაბადებუ-
ლი და გაზრდილი, ამჟამად კი სტამბოლში მცხოვრები ქართველი 
მურად შაჰინი (ძნელაძე).

ჩვენი ექსპედიციის მიზანდასახულობით გახარებულმა მუ-
რადმა, რომელსაც სტამბოლში მცხოვრები ჩვენი თანამემამულის, 
ცნობილ მწერალ ფაჰრედინ ჩილოღლუს (ფარნა-ბექა ჩილაშვილის) 
მეშვეობით დავუკავშირდი, თავისი ორი ხელნაწერი წიგნის 
ელექტრონული ვერსიებიც გამომიგზავნა – პირველი – „უნიელი 
ქართველები (ჩვენებურები)“ (340 გვ.) და „ქართული ენა უნიეში 
(ჩვენებური სასიტყვარი“ (291 გვ.).

არ გადავაჭარბებ, თუ ვიტყვი, რომ მსგავსი ხასიათისა და 
ოდენობის მასალა ხსენებულ რეგიონში მცხოვრებ ჩვენებურთა 
ქართულ მეტყველებასთან, ქართულენოვან ფოლკლორთან და 
ისტორიულ-ეთნოგრაფიულ ყოფასთან დაკავშირებით დღემდე 
არავის შეუგროვებია. 

აღნიშნული მასალისადმი ინტერესს კიდევ უფრო მეტად 
ზრდის ის გარემოება, რომ ძალზე შრომატევადი ამ სამუშაოს 



192

შემსრულებელი ის პიროვნებაა, რომელმაც, როგორც თავადაც 
ამ რეგიონის მკვიდრმა, ზედმიწევნით კარგად იცის ამ მხარეში 
მცხოვრებ ჩვენებურთა არა მარტო თანამედროვე ყოფა, არამედ 
ისტორიაც.

იმისათვის, რომ უფრო ნათელი წარმოდგენა შეგვექმნეს მურად 
ძნელაძის ინტერესის საგნად ქცეულ საკითხებზე, არასრული 
სახით გავიხსენებ მის მიერ შესრულებული სამუშაოს უმთავრეს 
მიმართულებებს:

– აღწერა და დაახასიათა უნიეს ქართულ დასახლებათა ის-
ტორიულ-გეოგრაფიული თავისებურებანი;

– თურქულ არქივებში მოძიებულ დოკუმენტებზე დაყრ-
დნობით, მოგვითხრო   საქართველოდან   ოსმალეთში მუჰაჯირო-
ბის დროს ქართველთა გადახვეწისა და უნიეში დამკვიდრების 
ისტორია;

– კონკრეტულად დააფიქსირა ქართველთა ძირითადი საცხოვ-
რებელი სოფლები;

– გაგვაცნო უნიეში მცხოვრებ ჩვენებურთა ყოფა-ცხოვრების 
სპეციფიკური მხარეები;

– ჩაიწერა   მათი  ზეპირსიტყვიერების დღემდე უცნობი მრავა-
ლი ნიმუში;

– შეადგინა თურქულ-ქართული განმარტებითი ლექსიკონი, 
სადაც აღნუსხულია და განმარტებული რამდენიმე ათასი სიტყვა 
უნიეს რეგიონში მცხოვრებ ქართველთა მეტყველებიდან.

მიუხედავად იმისა, რომ მ. ძნელაძის წიგნში ერთ კონკრეტულ 
რეგიონში მცხოვრები ჩვენი მოძმეების ქართულენოვანი ლექსი-
კაა წარმოდგენილი, იგი იმავდროულად მთელ თურქეთელ ქარ-
თველთა ქართული მეტყველების შესასწავლადაც წარმოადგენს 
უნიკალურ მასალას.

იმის გამო, რომ სოფელი, სადაც მურად ძნელაძე აღიზარდა, 
ძირითადად ქართველებით იყო დასახლებული, ქართულ 
ენობრივ გარემოში გაზრდილს სკოლაში შესვლამდე თურქული 
ენა მას სათანადოდ არც კი ცოდნია, რის გამოც დედა თურმე 
შეშფოთებულიც კი ყოფილა, ვაითუ სწავლა გაუჭირდესო.

ამ თვალსაზრისით იგი გამონაკლისი არ ყოფილა და მისი 
ბავშვობის დროინდელ ქართულ სოფლებში ქართული ენა არა 



193

მარტო  უფროსებისათვის   წარმოადგენდა  ძირითად   საკომუნიკა-
ციო საშუალებას, არამედ ბავშვებისთვისაც. თუმცა არცთუ ისე 
დიდი დროის გასვლის შემდეგ ვითარება იმდენად სწრაფად 
შეიცვალა, რომ დღეს ქართული ენის მცოდნეთა რაოდენობა საკ-
მაოდ შემცირდა და წინაპართა ენაზე ძირითადად უფროს და 
საშუალო თაობათა წარმომადგენლები საუბრობენ, ბავშვებსა და 
ახალგაზრდებს შორის კი ქართულის მცოდნეთა რაოდენობა საკ-
მაოდ მცირეა.

ჩვენებურების ეროვნულ თვითშეგნებასთან და ქართული ენის 
ცოდნასთან დაკავშირებულ სირთულეებზე საუბრის დროს მ. 
ძნელაძე განსაკუთრებულ ყურადღებას მეტად მნიშვნელოვან იმ 
როლსაც მიაპყრობს, რომელსაც მუსლიმური რელიგია ასრულებს 
ბევრი მათგანიც ცხოვრებაში. მისი თქმით, მათი დიდი ნაწილი 
(ძირითადად უფროსი და საშუალო თაობების წარმომადგენლები), 
განსაკუთრებით მაჭახლელები, თურქებზე მეტად მორწმუნენიც კი 
არიან და აქტიურად იცავენ რელიგიურ წესებს.

თუმცა, ჩვენებურების სარწმუნოებრივ მხარეზე საუბრის დროს, 
ბატონი მურადი იმასაც აღნიშნავს, რომ მუსლიმური რელიგი-
ისადმი მათი ასეთი ერთგულება ისე არამც და არამც არ უნდა გა-
ვიგოთ, თითქოს ეს ფაქტორი მათი ქართული ცნობიერების უარ-
მყოფელ მოვლენას წარმოადგენდეს და თურქულ ეთნოსთან მათ 
ასიმილაციას  უწყობდეს  ხელს.   პირიქით,  მისი  თქმით,  რელიგი-
ური რწმენის   ერთობის   მიუხედავად, თურქეთელ   ქართველთა 
დიდი ნაწილი (განსაკუთრებით სოფლებში მცხოვრებნი) ბოლო 
დრომდე მაქსიმალურად ერიდებოდა ეთნიკურად შერეულ 
ქორწინებას. 

სამწუხაროდ, მიუხედავად იმისა, რომ მურად ძნელაძის მიერ 
უნიელ ქართველთა ზეპირსიტყვიერი ტექსტების ჩაწერიდან 
საკმაოდ მცირე დრო – სულ რაღაც ათიოდე წელია გასული, ამ 
ფოლკლორული მასალის რეალურად მცოდნეთა რაოდენობა 
დღესაც უკვე კატასტროფულადაა შემცირებული.

უნიელ ქართველთა ფოლკლორული შემოქმედების ბევრი 
ნიმუში ზოგადქართულ ზეპირსიტყვიერებაში გავრცელებული 
ტექსტების ვარიანტებს წარმოადგენს. ჩემი აზრით, ეს გარემოება 
არსებითად მნიშვნელოვანმა ორმა ფაქტორმა განაპირობა – პირ-



194

ველი, იმან, რომ თავიანთი ისტორიული სამშობლოდან ოსმა-
ლეთში გადახვეწამდე დიდი ხნით ადრე შექმნილი აღნიშნული 
ფოლკლორული ნიმუშები, რომელთა უმეტესობა სასიმღერო ტექ-
სტებს წარმოადგენს, ოსმალეთში გადახვეწილ ქართველ მუჰა-
ჯირთა სულიერი ცხოვრების სისხლხორცეულ ნაწილადაც იყო 
ქცეული და სხვადასხვა ვარიაციებითა და უკვე იქაური ენობ-
რივი დიალექტით ტრანსფორმირებული ფორმით გადაეცემოდა 
თაობიდან თაობას. 

და მეორე, მიუხედავად ისტორიული სამშობლოსგან იზოლი-
რებით ცხოვრებისა, ჩვენებურების გარკვეული ნაწილი ქართულ 
სამყაროსთან ურთიერთობას მაინც ახერხებდა და ზოგადქარ-
თული ზეპირსიტყვიერი კულტურის ცალკეულ ნიმუშებს ახალ 
ცხოვრებისეულ გარემოშიც ავრცელებდა.

სასიმღერო ფოლკლორული ტექსტები გამონაკლისი არ 
არის და ამ თვალსაზრისით ასევე საინტერესოა მათში ფართოდ 
გავრცელებული ანდაზები და შეგონებები. მაგალითად: „ბერი 
ხარის  ქას(ც)  ხნავს“;  „წყალ წაღებული  ხავს  ეკიდება“;  „ძაღლმა 
არს (არც)  მან  შიჭამა,  არს  (არც)  სხვას აჭამა“; „თვალი გულის სარ-
კე არი“; „ათჯელ დაზომე და ერთჯელ გაჭარე“ და მრავალი სხვა.

მიუხედავად იმისა, რომ უნიელ ქართველთა ფოლკლორული 
ტექსტები საქართველოში შექმნილი ფოლკლორული მარგალი-
ტების სიტყვიერ ხელოვნებას ვერ შეედრება, მათ ცალკეულ ნი-
მუშებში მაინც იგრძნობა ფრაზეოლოგიური ორნამენტულობა და 
სწრაფვა აზრის მხატვრული ორიგინალობით გამოხატვისაკენ.

მაგალითად, ერთ-ერთი ასაკოვანი მოსაუბრე თავის ხანდაზ-
მულობას ამ ფორმით გამოხატავს: „თმები წისქვილში არ გავა-
თეთრე“. წუთისოფლის სიმწარით ცხოვრება მოძულებული ადა-
მიანი თავის სულიერ სასოწარკვეთას ამ სიტყვებით წარმოაჩენს: 
„გამძულდა დუნიალუღმა (გამძულდა დუნიამ)“. ენამწარე პი-
როვნების სიტყვიერი ავყიაობა ასეა მხილებული: „იმ ენით მი-
წაში გველ მოკლავს“. დიდი მწუხარების შედეგად განცდილი 
სულიერი ტკივილი ამგვარადაა გამოხატული: „სისხლის ცრემლი 
ჩიმვარდა“. შურიანი ადამიანის სიხარბე ასეა მხილებული: „ძა-
ლიან შიერი თვალი აქ (შიერ თვალიანია)“. შვილიშვილებისა და 



195

შვილთაშვილებისადმი სიყვარული ასეთი ხატოვანი შედარებითაა 
წარმოჩენილი: „ოქროს ნაპერწკალი(ა) ჩემი ბადიში“. 

სხარტად და ხატოვანი ფორმით აზრის გამოხატვის ტენდე-
ნცია ვლინდება ჩვენებურების დალოცვებშიც, ლოცვებშიცა და 
წყევლებშიც. 

სამწუხაროდ, ის დიდი ეროვნული ტრაგედია, რაც მშობლიურ 
ფესვებთან  თურქეთელ  ქართველთა  მათი  წინაპრების იძულები-
თი მოწყვეტითა და სხვა სახელმწიფოს დაქვემდებარებაში ცხოვ-
რებით იყო განპირობებული, ჩვენებურთა ზეპირსიტყვიერი შე-
მოქმედების ჩვენამდე მოღწეულ ნიმუშებში მკრთალად აისახა.

ეს გულსატკენი მოვლენა, ცხადია, ისე არამც და არამც არ უნდა 
გავიგოთ, თითქოს უაღრესად ტრაგიკული ეს გარემოება მათი 
ყურადღების მიღმა დარჩა. რასაკვირველია, არა. მაგრამ დღეს-
დღეობით   ჩვენთვის ცნობილი მასალების მიხედვით თუ ეს ასე 
ჩანს, ამ ვითარების განმაპირობებელ უმთავრეს ფაქტორად ის 
ფაქტი   უნდა  მივიჩნიოთ,  რომ   ამ   თემაზე  შექმნილი  ფოლკლო-
რული ტექსტების უდიდესი ნაწილი, იმის გამო, რომ მათი ჩაწერა 
ადრე არავის უცდია, უკვე დაკარგულია.

ჩვენებურების ზეპირპოეტური შემოქმედებითი შესაძლებლო-
ბები ყველაზე მეტად „გურჯულ ვაიზში“ წარმოჩინდა. ეს პოეტუ-
რი ტექსტი მუსლიმან ქართველებში იმდენად პოპულარული 
იყო, რომ მისი რამდენიმე ვარიანტია შექმნილი. მათგან ორი შუ-
შანა ფუტკარაძემ ჩაიწერა და გამოაქვეყნა თავის „ჩვენებურების 
ქართულში“ (ფუტკარაძე 1993: 271-275; 354-358), მესამე – ოთარ 
ფუტკარაძემ („ჩვენებურების სიმღერა“ 1991: 37-42), მეოთხე და 
მეხუთე  კი  მამია ფაღავამ  და მისმა თანაავტორებმა მონოგრაფი-
აში „შავშეთი“ (შავშეთი, 2011: 492-496; 348-357).

„გურჯული ვაიზის“ ამგვარი პოპულარობა არსებითად განა-
პირობა იმ ფაქტმა, რომ ჩვენი თურქეთელი თანამემამულეები 
მისი მეშვეობით მშობლიურ ენაზე ისმენდნენ იმ ზნეობრივ 
შეგონებებს, რასაც მათ მაჰმადიანური რელიგია უწესებდათ უმ-
თავრეს ცხოვრებისეულ პრინციპებად. რელიგიურ ფაქტორს კი 
ჩვენებურების ცხოვრებაში მეტად მნიშვნელოვანი ადგილი აქვს 
დამკვიდრებული. როგორც ისინი ერთ-ერთ ხალხურ ლექსში 



196

ამბობენ, „წორ გზაზე მათი გამყვანი არი ყურანი ჰაზრეთი 
(წინასწარმეტყველი)“.

მიუხედავად იმისა, რომ „გურჯული ვაიზის“ ყველა ვარიანტის 
მასაზრდოებელი წყარო პირველ ყოვლისა „ყურანია“ და მათი 
შექმნის უმთავრეს მიზანს მუსლიმური რელიგიის ფუძემდებლუ-
რი პრინციპებისადმი ერთგულებისა და უღალატოდ მსახურების 
ქადაგება წარმოადგენს, ხსენებული ტექსტის შეფასების დროს 
განსაკუთრებული ყურადღება იმ ფაქტსაც უნდა მივაქციოთ, რომ 
მასში ჩვენებურების ეროვნულ-პატრიოტული თვალთახედვაცა 
და მშობლიური ქართული ენისადმი გამძაფრებული სიყვარულიც 
გამოვლინდა ემოციურად ძალზე შთამბეჭდავი ფორმით. ამ 
თვალსაზრისით განსაკუთრებით საინტერესო ნაწარმოების ის 
ვარიანტია,  რომელიც   შ. ფუტკარაძემ ჩაიწერა ნიაზ ჯიჯანიძისა-
გან (ფუტკარაძე 1993: 271-275). 

რელიგიური რწმენის განმსაზღვრელი პრინციპების სწავლება-
ქადაგებასთან ერთად, მასში მეტად მნიშვნელოვანი ადგილი 
მშობლიური ქართული ენისადმი სიყვარულის გამოხატვასაც 
აქვს დათმობილი. ნაწარმოების შემქმნელის (თუ შემქმნელთა) 
არაერთგზისი ხაზგასმით, სიტკბოებითა და კეთილხმიერებით 
გამორჩეული ქართული ენისადმი ჩვენებურების განსაკუთრებუ-
ლი სიყვარულის განმსაზღვრელ უმთავრეს ფაქტორს ის გარემო-
ებაც უნდა წარმოადგენდეს, რომ იგი „იმ დუნის“ (ქვეყნის) ენაცაა 
და მისდამი ღალატი ყოვლად გაუმართლებელი ამბავია. 

მიუხედავად იმისა, რომ მუსლიმანური რელიგიის კანონიკურ 
პრინციპთა მიხედვით ყოველი მუსლიმანი ვალდებულია ლოცვა-
ვედრება ღმერთს პირველ ყოვლისა არაბულ ენაზე აღუვლინოს, 
„გურჯული ვაიზი“ ამ დოგმატური მოთხოვნის ჩარჩოებით არ 
იბოჭება და ქართველ მორწმუნეებს დაბეჯითებით შეაგონებს, 
რომ ღმერთს თავიანთი გულისთქმა უწინარესად მშობლიური 
ქართული  ენით  განუცხადონ,  რადგანაც „დიდ ბატონს“ სათქმე-
ლი ყველა ენაზე ესმის. 

„გურჯული ვაიზის“ პატრიოტულ სულისკვეთებას არსები-
თად განსაზღვრავს ის ფაქტიც, რომ წინაპართა ენისადმი ამ-
გვარი ერთგულების ქადაგებასთან ერთად, იგი მშობლიურ წიაღს 
მოწყვეტილ ჩვენს მუსლიმან თანამემამულეებს იმასაც დაბეჯი-



197

თებით მოუწოდებს, მათი წარმომავლობაცა და ფესვებიც არასო-
დეს  რომ  არ დაივიწყონ  და ბოლომდე  დარჩნენ ქართული სის-
ხლის უღალატოდ ერთგულნი:

იცოდე, გურჯული რომ ქართულია, ქართული ენა მეტად ტკბილია,
იმ დუნის (ქვეყნის – ა. ნ.) ენა ჩუენებურია, ღმერთო ბატონო, 

შენ შეგვიბრალე...
ნეტაი შენ, რომ გაქ ენა ქართული, სხუაზე რათ გექცევა თუალი 

და გული, 
შეინახე ენა, გულში ჩარგული, ღმერთო ბატონო, შენ შეგვიბრალე...
გახსოვდეს, ვინ ხარ, სიდან მოსული, ვისი სისხლი გაქ  ტანში 

გართული,
იცოდე, რომ გაქ სისხლი ქართული, 
ქართულ ქოქზე (ფესვზე – ა. ნ.) ხარ ამომართული...
ქართული ენა გულში დამალე, ღმერთო ბატონო, შენ შეგვიბრალე...
დიდ ბატონს უყუარს ყუელაი მილლეთი, ყუელა ენაზე  ესმის

 სათქმელი,
ღმერთ შეეხუეწე ლამაზ ქართულით, 
ღმერთის ემანეთი (საპატრონოდ ჩაბარებული – ა. ნ.) ტკბილი

 გურჯულით.
ღმერთ ესმის ჩუენი გულში ფურჩულიც, ღმერთო ბატონო, შენ 

შეგვიბრალე...
ტკბილი ქართულით, ტკბილი გურჯულით, ღმერთ ეხუეწება სულ

 ჩუენი გული,
იმ ქუეყნის ენა ჩუენი ქართული, ღმერთო ბატონო, შენ შეგვიბრალე...
ღმერთო, სამოთხის ქოშქზე ამყოფნე, მწერავ-მკითხავი, 

დამყურებელი,
შენიდამ  ველით  ყუელა კარგობას, შენ ხარ მილლეთის

დამპურებელი,
ქართული ენის დამბრუნებელი! 

იმისათვის, რომ რელიგიური რწმენის განმსაზღვრელი პრინ-
ციპებისადმი უღალატო ერთგულებისა და ქართული თვითშეგ-
ნების განმტკიცებისაკენ „გურჯული ვაიზის“ შემქმნელის (თუ 
შემქმნელთა)   მოწოდებამ   მეტი დამაჯერებლობა და შთამბეჭდა-



198

ობა შეიძინოს, ტექსტში იმ გარემოებასაც დაბეჯითებით ესმება 
ხაზი, ადამიანის ამქვეყნიური არსებობა დროებითი მოვლენა რომ 
არის, ცხოვრება – ამაოება, მარადიული კი იმქვეყნიური ყოფაა:

ამ დუნიაში მუსაფირი (სტუმარი – ა. ნ.) ვართ, 
პაწა ხან უკან საფლავში წავალთ,
ღმერთ გამჩენელის უზურზე (ნანდომზე, ნასურვევზე – ა. ნ.) მივალთ,
ღმერთო ბატონო, შენ შეგვიბრალე...

ამიტომაც ადამიანის სულის ხსნისა და გადარჩენის ერთად-
ერთ ჭეშმარიტ გზად „გურჯულ ვაიზში“ ღვთის (უფრო ზუსტად 
– მუსლიმანური) რწმენისადმი უღალატო ერთგულება და ლოც-
ვაა ერთმნიშვნელოვნად გამოცხადებული. ამგვარი რელიგიურ-
დიდაქტიკური შეგონების უმთავრესი მიზანია, დაეხმაროს ადა-
მიანს მიწიერ ცოდვათა და   პიროვნულ მანკიერებათა დაძლევაში 
და   კიდევ   უფრო მეტად განუმტკიცოს მას სიკეთის ქმნის სურ-
ვილი და მოყვასისადმი სიყვარული: 

რათ გინდა დუნიაში კაი სმა და ჭამა, ყუელა ესენი გეიარს, წავა,
სული გეიწმინდე, გული გეისუფთე, ღმერთო ბატონო, 

შენ შეგვიბრალე...
რათ გინდა დუნიაში დიდი ქონება, ცოტაი იკმარე, მეიკრიფე

     გონება...
ხელცარიელი არნა დატიო, კარზე მომდგარი, ატირებული,
არ დაგავიწყდეს, ღმერთის შვილია, ყუელა თხელი და გაჭირვებული,
შეძლებისდაგუარ ხომ დაეხმარე? ღმერთო ბატონო, შენ შეგვიბრალე...

საბოლოოდ კიდევ ერთხელ ვიტყვი იმას, რომ სიტყვიერი 
ოსტატობის მხრივ „გურჯული ვაიზი“, მართალია, ქართული 
პოეტური ფოლკლორის შედევრებს ვერ შეედრება, მაგრამ მისი 
შეფასების დროს ქართველი მკითხველისათვის მთავარი ეს კი 
არაა, არამედ ის ფაქტი, რომ თაობიდან თაობას ზეპირსიტყვიერი 
ფორმით გადაცემული ამ რელიგიურ-დიდაქტიკური ტექსტით 
თურქეთში მცხოვრები ჩვენი თანამემამულეების ცნობიერებაში 
მიზანმიმართულად მტკიცდებოდა ეროვნული თვითშეგნების 
გრძნობა და სიყვარული მშობლიური ქართული ენისადმი.



199

„გურჯული ვაიზის“   ვარიანტულ  სახესხვაობებს,   შინაარსობ-
რივ მხარესა და პოეტური ოსტატობის დონეს ესოდენ დიდი 
ყურადღება აქ იმიტომაც მივაქციე, რომ ზემოთ აღნიშნული 
თვალსაზრისით ამ პოეტური ტექსტის უნიური ვარიანტებიცაა 
მეტ-ნაკლებად საინტერესო.

როგორც უკვე ითქვა, მიუხედავად იმისა, რომ თურქეთში 
მცხოვრებ ქართველ მუჰაჯირთა მიერ შექმნილი ზეპირსიტყვიერი 
შემოქმედების  ჩვენამდე  მოღწეულ ტექსტებში ქართულ თემატი-
კას ნაკლებად მნიშვნელოვანი ადგილი აქვს დათმობილი, ხსე-
ნებული ტექსტების ცალკეულ ნიმუშებში შიგადაშიგ მაინც 
გაიელვებს ხოლმე ჩვენებურების ქართული მეხსიერების ცალკე-
ული გამოვლინებანი. მაგალითად, იქაური ქართველები მათი 
ქალიშვილების ფიზიკურ სილამაზეს ამგვარად გამოხატავენ ხოლ-
მე: „ჩვენი გოგო დედოფალი თამარა არი“. მიუხედავად იმისა, 
რომ თამარ დედოფლის შესახებ თურქეთის შავი ზღვისპირეთში 
მცხოვრებ ჩვენებურთა უდიდესმა ნაწილმა საერთოდ არაფერი 
იცის, მათ მეხსიერებას ქვეცნობიერად მაინც შემორჩა საქართვე-
ლოს ისტორიიდან ყველაზე მეტად პოპულარული ამ ქართველი 
მეფის სახელი.

რაც შეეხება ჩვენი ქვეყნის მხარეებს, ქართველ მუჰაჯირთა 
დღევანდელ შთამომავლობაში ყველაზე მეტად ცნობილი რეგი-
ონები აჭარა და ბათუმია. თუმცა ბევრ მათგანს აჭარასთან და მის 
დედაქალაქთან დაკავშირებით არსებითად მცდარი წარმოდგენაც 
კი აქვთ. მაგალითად, ჩვენს შეკითხვაზე, საქართველოში თუ იყ-
ვნენ ნამყოფნი, ზოგიერთი ასეთ პასუხს გვცემდა: საქართველოში 
არა, აჭარასა და ბათუმში კიო.

ჩვენებურების ფოლკლორული პოეტური შემოქმედების დიდ 
ნაწილს სასიმღერო ტექსტები წარმოადგენს. მათი უმეტესობა 
ქართულ ზეპირსიტყვიერებაში, პირველ ყოვლისა კი აჭარაში, 
ფართოდ გავრცელებული სასიმღერო ტექსტების ვარიანტული 
სახესხვაობებია, ანდა მათ საფუძველზე შექმნილი ლექსებია. 
მაგალითად: 

მე ნალიაში ვერ ეველ კიბეს უყუდებელაი,
მე იქიდან ვერ წეველ გოგვების ჩუხუტებელაი.



200

ან კიდევ: იგერ მიღმა თეთრი ქვა, დავყევ ხელი, არ ამყვა,
 გოგოვ, შენი სიყვარული ჰაცხან წეველ, იქ წამყვა.

ანდა: სახლის უკან მინარე, გოგო ვნახე ძინარე,
ვუკპინე და ვაკოცე, გავაგზანე ცინარე. 

ჩვენებურების სასიმღერო ტექსტების უდიდესი ნაწილი სასიყ-
ვარულო ურთიერთობებისადმია მიძღვნილი. მათი ვარიანტების 
სიმრავლე ნათლად ადასტურებს, რომ ისინი ადრინდელი დროის 
თურქეთელ ქართველებში იმდენად ფართოდ ყოფილა გავრცე-
ლებული,   რომ ამ   ტექსტების მიხედვით შექმნილი სიმღერები 
მათი სალხინო შეკრებების უმთავრეს შემადგენელ ნაწილად იყო 
ქცეული.

სამწუხაროდ, ბოლო პერიოდში მდგომარეობა არსებითად შე-
იცვალა და ქართულ ტექსტებზე შექმნილი ქართული სიმღერე-
ბის ადგილი თურქულმა სიმღერებმა დაიკავა. ასე რომ, თავად 
ჩვენებურებისავე თქმით, მათ მიერ გამართულ სალხინო თავ-
ყრილობებზე დღეს უკვე არათუ ამ სიმღერებს აღარ მღერიან, არა-
მედ ამ   სიმღერათა   რეალურად მცოდნე პიროვნებებიც კი სან-
თლით არიან საძებარნი.

ქართული ფოლკლორული შემოქმედების მნიშვნელოვანი ნა-
წილისაგან განსხვავებით, ჩვენებურების მიერ შექმნილი ზეპირ-
სიტყვიერი პოეტური ტექსტების ჩვენამდე მოღწეულ ნიმუშთა 
უმეტესობის მხატვრული დონეც საკმაოდ სუსტია და ენობრივი 
მხარეც სათანადოდ დაუხვეწავ-გაუმართავი. თუმცა მათი მცირე 
ნაწილი ამ თვალსაზრისით მეტ-ნაკლებად მაინც იქცევს ყურად-
ღებას. მაგალითად: 

გაღმაში თეთრი ვარია გამოღმით მოკაკანეფს,
გოგოვ, შენ რომ დიგინახავ, გულში გამაკანკალეფს.

ან კიდევ: ბახჩაში მაქ ლერწამი, ზედ კუკული დაბრუნავს,
 ჩემი დამწვარი გული კიდე შენკენ მობრუნავს.

უნიელ ქართველთა ფოლკლორში, ისევე როგორც საზოგადოდ 
თურქეთელ ქართველთა მთელს ზეპირსიტყვიერ შემოქმედებაში, 



201

პროზაულ ტექსტებს, პოეტური ჟანრისაგან განსხვავებით, ნაკ-
ლებად მნიშვნელოვანი   ადგილი უჭირავს და ისინი ზოგადქარ-
თულ ფოლკლორში ფართოდ გავრცელებული ნიმუშების ვარი-
ანტულ სახე-სხვაობებს წარმოადგენს. 

საბოლოოდ, ყოველივე ზემოთქმულის საფუძველზე, კიდევ 
ერთხელ აღვნიშნავ იმას, რომ უნიელ ქართველთა ფოლკლორუ-ლი 
ტექსტები ახალი მასალებით ამდიდრებს თურქეთელ ქართველ-
თა ზეპირსიტყვიერებას და არა მარტო მათი სულიერი კულტუ-
რის, ისტორიისა და თანამედროვე ყოფის შესასწავლად წარმო-
ადგენს საგულისხმო მასალას, არამედ ქართული ფოლკლორული 
მემკვიდრეობის ახალ მხარეებსაც წარმოაჩენს მეტ-ნაკლებად საინ-
ტერესო სახით.

ხსენებული ჩანაწერების მნიშვნელობას არსებითად განსაზღ-
ვრავს ის გარემოებაც, რომ აღნიშნული ტექსტუალური მასალა 
ჩვენებურების ქართულენოვანი მეტყველების აქამდე უცნობ ან-
და ნაკლებად დაფიქსირებულ ნიუანსებსაც წარმოაჩენს საკმაოდ 
ფართოდ. 

დამოწმებანი:

ფუტკარაძე 1993: ფუტკარაძე შ. ჩვენებურების ქართული. ბათუმი: 1993.
შავშეთი 2011: შავშეთი, ბათუმის შოთა რუსთაველის სახელმწიფო უნი-

ვერსიტეტის ავტორთა ჯგუფის გამოცემა. თბილისი: 2011.
შაჰინი 2016: შაჰინი (ძნელაძე) მ. უნიელ ქართველთა ზეპირსიტყვიერი ტექ-

სტები. წიგნი გამოსაცემად მოამზადა და შესაბამისი ნარკვევის თანდარ-თვით 
გამოსცა პროფესორმა ა. ნიკოლეიშვილმა. ქუთაისი: 2016.
ჩვენებურების სიმღერა 1991: ჩვენებურების სიმღერა. თურქეთში მცხოვრებ 

ქართველთა ფოლკლორის ნიმუშები. შეკრიბა და გამოსაცემად მოამზადა ო. 
ფუტკარაძემ. ბათუმი: 1991.



202

Natalia Nikoriak
Alyona Tychinina
Ukraine, Chernivtsi
Yuriy Fedkovych Chernivtsi National University

The Theme of Pandemic in Cinema Discourse
(on the Example of the film “The Seventh Seal “ by I. Bergman (1957)

Summary

The theme of pandemic in arts (pestilence, plague, viruses) has 
always been quite relevant. Almost each generation that faced the 
similar catastrophes left rather detailed descriptions of such catastrophes. 
Among numerous cinema versions on the theme, particular significance 
is attached to a religious-philosophical parable “The Seventh Seal” by the 
Swedish director I. Bergman (1957). The scenario of this film is based on 
I. Bergman’s one-act play “Painting on Wood” (1954–1955). However, the 
literary constituent of the film under studies is not restricted to this play 
only. On the whole, it is important to point out a rich intertextual nature 
of the film-parable. First of all, it is biblical intertext that attracts peculiar 
attention – the “Book of Revelation” (Apocalypse of John, Revelation to 
John or Revelation from Jesus Christ) and “The Plague” by A. Camus. In 
addition, the author also focuses on the epos of the Middle Ages, which 
is adequately reflected in the personosphere, chronotope, and intermedial 
insertions. The issue of pandemic, viewed in the film, describes its matrix 
in a very special way, gradually leading the viewer to decoding the 
parable-allegoric element. Consequently, the film is perceived as a kind 
of a “culturological encyclopedia” presenting difficult times in human 
history, whereby mankind faced the danger of either bubonic plague, or 
inquisition, or mass hysteria. 

Key words: pandemic, movie parable, intermediate code, “The Seventh 
Seal”, I. Bergman. 



203

Наталия Никоряк
Алёна Тычинина
Украина, Черновцы
Черновицкий национальный университет
имени Юрия Федьковича

Тема пандемии в кинематографическом дискурсе
(на примере фильма-притчи «Седьмая печать» И. Бергмана)

Тема эпидемии (мора, чумы, вирусов) в искусстве всегда занимала 
особую нишу. Практически каждое поколение, сталкивалось с 
подобными катастрофами, оставляло достаточно подробные сведе-
ния, в том числе и в литературе. Вспомним хотя бы «Илиаду» (мор), 
«Декамерон» Дж.  Боккаччо (чума), «Кентерберийские рассказы» 
Дж. Чосера (чума), «Дневник чумного года» Д. Дефо, «Чума» А. Камю, 
«Бледный конь, бледный всадник» К.Э.  Портер (испанка) и мно-
гочисленные современные образцы: «Я – дверь» С.  Кинга (вирус), 
«Глаза тьмы» Д.  Кунца (вирус), «Книга судного дня» К.  Уиллиса 
(чума), «Слепота» Ж. Сарамаго (вирус), «История гордыни» Л. Дзоя 
(эпидемия), «Лавина» Н. Стивенсона (вирус), «Год потопа» М. Этвуд 
(эпидемия), Э.С.-Дж.  Мандела «Станция одиннадцать» (пандемия) 
и др. Подчеркнем, что литература не только активно реагирует на 
глобальные общественные проблемы вроде пандемии, но довольно 
часто предвидит их.

Кинематограф также актуализирует тематику эпидемии, апел-
лируя сначала к литературным прототекстам (фильмы-экраниза-
ции «Декамерон» (1971) П.  Пазолини, «Штамм» Андромеда» (1971) 
Г.  Уайза, «Смерть в Венеции» (1971) Л.  Висконти, «Чума» (1992) 
Л.  Пуэнсо, «Разрисованная вуаль» (2006) Дж.  Карена), а затем соз-
дает и собственные оригинальные версии: «Судороги» (1975) 
Д. Кроненберга, «Эпидемия» (1987) Л. Триера, «Двенадцать обезьян» 
(1995) Т.  Гиллиама, «28 дней спустя» (2002) Д.  Бойла, «Понтипул» 
(2008) Б. Макдональда, «Носители» (2009) Д. и А. Пастор, «Заражение» 
(2011) С. Содерберга. 

Среди многочисленных киновариаций по рассматриваемой тема-
тике значительный интерес представляет религиозно-философс-



204

кая притча «Седьмая печать» (“Det sjunde inseglet”, 1956) шведского 
режиссера Ингмара Бергмана (1918–2007), которая принесла ху-
дожнику всемирную славу (приз Международного фестиваля в 
Каннах в 1957  г.) и способствовала дальнейшему развитию кине-
матографа. Н. Хэйдок утверждал, что эта картина Бергмана «оказала в 
последующие пятьдесят лет самое большое влияние на все фильмы о 
Средневековье» (Haydock 2008: 40). 

В основе сценария фильма – Бергмановская одноактная пьеса 
«Роспись по дереву» (1953–1954). В интервью режиссер рассказывал, 
что побудило его к написанию данной пьесы: «Я преподавал тогда 
в актерской школе в Мальме и подыскивал для своих учеников – 
восьми-девяти человек – пьесу, которую они могли бы сыграть, так 
как, на мой взгляд, это лучший метод преподавания. Поскольку 
найти ничего не удалось, я решил сам написать нечто под названием 
«Гравюра на дереве», чистую пьесу для упражнений, которая состояла 
бы из большого количества монологов для всех моих учеников. 
Мы с учениками отрепетировали эту пьесу и сыграли ее» (Бергман 
о Бергмане 1985: 194). Таким образом, архитектонически пьеса 
построена как серия картин с монологами. Заметим, что «апробацию» 
этот текст прошел и в виде радиопьесы. В частности, осенью 1954 
года он транслировался по радио, где нарратором выступил сам 
Бергман (Macnab 2009: 95). Это было первое публичное исполнение 
упомянутой пьесы.

Обращение к жанру кинопритчи Бергманом не случайно, 
поскольку «кинопритча востребована, прежде всего, в творчестве тех 
режиссеров, которые представляют авторское кино и способствуют 
развитию интеллектуальной линии кинематографа» (Тугуши 2011: 
86). Исследователь жанра притчи Ю. Климьюк определяет явление 
притчевости: «Использование в произведениях художественной 
литературы поэтики притчи (...) вытекает из способности притчи 
влиять на образную, сюжетную и композиционную систему других 
произведений, вступать с ними в синтез, трансформировать их» 
(Клим’юк 1995: 42). Обозначенная исследователем специфика ли-
тературной притчи наполняет жанровую матрицу кинопритчи, 
сохраняя так называемую жанровую наследственность. Кроме того, 



205

жанровую матрицу кинопритчи Бергмана ферментирует религи-
озная тематика, актуализированная, прежде всего, Бергмановскими 
«религиозными сомнениями» 1950-х гг. Режиссер признавался, что 
в те времена ключевым для него был вопрос: «Существует Бог или 
нет? Можем ли мы благодаря вере прийти к единению и к лучшему 
миру? Или, если Бога нет, то что нам тогда делать? Как в таком 
случае выглядит мир?» (Бергман о Бергмане 1985: 131). Именно 
эсхатологические размышления положены в основу сценария, а 
затем и фильма «Седьмая печать», где устами Рыцаря (Антоний 
Блок) он говорит: «Отчего Бог так жестоко непостижим нашим 
чувствам? Отчего надо Ему скрываться за дымкой невнятных посулов 
и невидимых чудес?», «Как поверить верующим, когда и себе-то не 
веришь?» (Бергман 1985: 281).

Тема чумы проявляет себя буквально в первых сценах кино-
сценария и фильма. Рыцарь Антоний и его оруженосец Йонс 
встречают на своем пути мертвого мужчину, внешний вид которого 
свидетельствует о многом: «Совсем близко скулит тощий пес, он на 
брюхе подползает к хозяину; тот сидя спит под палящим солнцем. 
Черной тучей висят у него над плечами и головой мухи. Несчастный 
пес скулит без передышки и, лежа на брюхе, виляет хвостом. / Йонс 
спешивается, идет к спящему. Йонс окликает его учтиво. Не получив 
ответа, он подходит к нему, чтоб растолкать, тянется к его плечу, но 
тотчас отдергивает руку. Незнакомец валится навзничь, и Йонс видит 
лицо. Это мертвец. Пустые глазницы, белый оскал. / Йонс снова 
вскакивает в седло, догоняет хозяина. Прикладывается к бурдюку, 
потом протягивает его хозяину» (Бергман 1985: 274). Ужасная кар-
тина с мертвецом возле дороги только усиливает ощущение общей 
катастрофы.

Актуализируется тема чумы и в последующих фрагментах 
кинотекста, где режиссер знакомит нас с семейством бродячих 
актеров. Так, Скат, вынося из фургона маску Смерти, чтобы под-
готовиться к роли, замечает Юфу: «Говорят, в стране какая-то страш-
ная болезнь, и попы перед неминучей скорой смертью толкуют про 
разные духовные муки» (Бергман 1985: 278). Показательно, что сцена 



206

с проповедями духовных отцов будет буквально воспроизведена в 
кинотексте позднее. 

Тема чумы пронизывает и сценарий, и фильм. Поднимается она и 
в диалоге оруженосца Йонса и Богомаза – художника, работающего 
над аллегорической фреской «Пляска Смерти» в древнем храме. 

«Йонс: А ведь как кое-кто будет тебя честить.
Богомаз: Да уж не без того. А я им тогда что-нибудь веселенькое 

изображу. Пить-есть тоже надо – пока чума не подцепит.
Йонс: Чума! Вот ужас!
Богомаз: Ты бы поглядел на язвы у тех в глотке, кто заболел. И тело 

все иссыхает, и ноги – будто их дергает сумасшедший кукольник, вот 
и вроде как у этого, которого я нарисовал.

Он показывает кистью. Йонс видит: маленький человечек – в 
корчах на траве; вверх устремлен обезумевший взор, полный боли и 
страха.

Йонс: Какая мерзость!
Богомаз: Еще бы не мерзость. Он язвы расковыривает, руки кусает, 

жилы себе ногтями раздирает, кричит нa всю округу. Страшно тебе, 
поди?

Йонс: Мне? Страшно? Да ты меня не знаешь. А это еще что за 
пакость ты тут изобразил?

Богомаз: Всего чудней, что эти бедняги считают свои муки 
наказанием божьим. Целые толпы этого народа, себя называя рабами 
греха, бродят по земле и бичуют себя и других во славу господню.

Йонс: Да что ты? Сами себя секут?
Богомаз: Да, жуткое зрелище. Я уж в канаву лезу, как иx завижу» 

(Бергман 1985: 280). Натуралистические описания чумы Богомазом 
дают четкое представление о страшной болезни, которая стала также 
причиной и массового мародёрства, что нашло свое воплощение 
в сцене с Равалом. Йонс, желая наполнить бурдюк водой, забрел 
в дом, где тихо «хозяйничал» вор: труп хозяйки лежал посреди 
комнаты, а бывший богослов снимал с него перстень. Как выясняется 
впоследствии, из этого села люди массово бежали, поскольку чума 
начала косить всех.



207

И.  Бергман дополняет сценарий и фильм еще одной ужасной 
картиной Средневековья, когда процессии с религиозными фанати-
ками наводили ужас на простой народ: «Все неотрывно смотрят на 
белую опаленную дорогу. Вот уже слышно пронзительное пение. 
Безумное – почти вой. Над гребнем горы качается распятый Христос. 
/ Потом стали видны и те, кто несет распятье. (…) Корчатся от боли, 
глаза вылезают из орбит, губы искусаны в кровь, и с них падает пена. 
Они охвачены безумием, кусают себе руки, хлещут друг друга с какой-
то зловещей ритмичностью. И пронзительно, надрывно поют. Многие 
шатаются, падают, снова поднимаются, цепляются друг за друга и все 
истовей хлещут, хлещут бичами» (Бергман 1985: 289–290). Благодаря 
этой сцене в кинотекст вплетается еще два жанра, популярные в 
эпоху Средневековья – проповедь и молитва, которые провозглашает 
монах: «Господь нас всех обрек наказанию. Все страшной смертию 
погибнем. Вы стоите, как скот несмысленный, вы погрязли в тупом 
довольстве. Или не знаете, что вот он, вот настает ваш последний час? 
Смерть у вас за плечами. Вижу, вижу Смерть. Венец Смерти горит на 
солнце. Блестит занесенная над вашими головами коса. Чей черед? 
Кто первый падет под ударом?”; “Помилуй нас, боже, по великой 
милости твоей. Не отврати лица твоего от нас, но будь милостив к 
нам, недостойным, во имя сына твоего единородного Иисуса Христа» 
(Бергман 1985: 289–290).

Однако люди понимают, что Судный день фактически уже 
наступил, поскольку вокруг – смерть от чумы, голод, несчастье. И об 
этом говорят не только на площадях, но и в трактирах: 

«Купец: И то сказать. Чума по западному берегу ползет. Люди 
мрут как мухи. Всегда в эту пору самая торговля, а нынче при мне 
весь товар непроданный.

Женщина: Одно слово – Судный день. Разные знамения жуткие. 
Намедни из старухи из одной змеи полезли, руки отрубленные и 
всякая нечисть, а еще женщина младенчика с телячьей головой 
выродила.

Старик: Судный день. Ох ты, господи.
Крестьянин: Месяц целый дождя не было. Все посохнет.



208

Купец: И люди-то с ума посходили. С родных мест бегут, всюду 
чуму разносят.

Старик: Судный день. Подумать, подумать.
Крестьянин: Ведь это если все, как они говорят, так – по мне – 

лучше следи за своим хозяйством да пользуйся жизнью, покуда цел.
Женщина: И еще есть одно. Ведь и не скажешь. (Шепчет.) И 

выговорить-то срам, а только святые отцы, они говорят – раз женщина, 
мол, это промеж ног таскает, то должна, стало быть, очиститься.

Старик: Судный день. Всадники из Апокалипсиса ждут у поворота 
на деревню. Вот завечереет, а на закате тут они и будут.

Женщина: Много кто огнем очистился, и все померли, а святые 
отцы толкуют – мол, лучше чистым помереть, чем жить и дожидать 
ада.

Купец: Конец, конец, последние времена. Вслух-то про это не 
говорится, да ведь известно – конец. И люди от страха с ума посходили.

Крестьянин: Тебе и самому боязно.
Купец: Как не боязно.
Старик: Падет ночь после Судного дня, и на землю спустятся 

ангелы, и разверзнутся гробы. Страшное дело.
Все шепчутся, наклоняясь друг к другу» (Бергман 1985: 292).
Сразу заметим, что пьеса, киносценарий и, конечно, фильм 

насыщены интермедиальными и интертекстуальными кодами. 
Они проявляются на всех уровнях, дополняя и расширяя ключевую 
тему пандемии. В данном тексте они прочитываются в качестве 
значимых притчевых аллегорий. Активное взаимодействие «Седьмой 
печати» с другими видами искусства и литературными текстами 
представляется не случайным, поскольку Бергман признавался: «Я 
в самом деле полагаю, что каждый человек – это сумма того, что 
он прочел, услышал, увидел и пережил. Я отнюдь не думаю, что 
художники черпают свои идеи из воздуха. Я считаю себя маленьким 
кирпичиком большого здания, и, следовательно, я завишу от того, что 
находится возле меня, подо мной и позади меня» (Бергман о Бергмане 
1985: 142–143).

Импульсами к появлению собственно драматического прототекста 
послужили несколько интермедиальных источников, прежде всего 



209

живописные: образ шахматного поединка предстает как аллегория 
фрески «Смерти, играющей в шахматы» (швед. Döden spelar schack, 
около 1480 года) шведского художника позднего Средневековья 
Альбертуса Пиктора. А образ танца смерти – воплощение детских 
воспоминаний о посещении церквей с отцом: в маленькой церкви 
на юге Смаланду Бергман видел фреску неизвестного художника. На 
этой картине, написанной в конце XIV века, были изображены сцены 
смертельной чумы, опустошившей этот край (Macnab 2009: 95–96). В 
одном из своих интервью Бергман также вспоминал картину Пикассо 
«Семейство комедиантов» («Les Saltimbabques», 1905) и медную 
гравюру Дюрера «Рыцарь, смерть и дьявол» (1513).

Если для одноактной пьесы источником вдохновения преиму-
щественно служили живописные коды, то в написании сценария и 
при создании фильма интермедиальная ключевая база расширяется. 
В частности, Бергман вспоминает хоровое произведение Карла Орфа 
«Кармина Бурана», основанное на средневековых песнях о людях, 
спасающихся от чумы и несчастий: «Это с людьми, которые пережи-
ли упадок цивилизации и культуры и позволили родиться новым 
песням, я подумал, что это соблазнительная субстанция, и однажды, 
когда я послушал финальный хор в Кармине Буране, меня поразило, 
что это будет мой следующий фильм!» (см.: Det sjunde inseglet...).

Отметим, что отдельные сцены сценария и фильма автоинтер-
медиальны и автоинтертестуальны, поскольку режиссер довольно 
часто прибегает к использованию фрагментов предыдущих своих 
текстов. В частности, в пьесе «Смерть Каспера» есть сцена, где глав-
ного героя Каспера встречают двое мужчин, несущих гроб. Реплики 
персонажей почти дословно соответствуют сцене в «Седьмой печа-
ти», когда Смерть пылит дерево, на котором находится персонаж 
Скат. Однако режиссер, будучи в роли кинореципиента, испытывал 
также влияния других кинорежиссеров и их фильмов. В частности, 
критики выделяют одну из «кинематографических моделей для 
подражания»: сцену с сожжением ведьмы сравнивают с подобной в 
«Днях гнева» (1943) Карла Теодора Драера, известного современника 
Бергмана, старшего на поколение (см.: Det sjunde inseglet...). Другие 
указывают на пролог этого же фильма, «который начинается с 

https://ru.wikipedia.org/wiki/<0428><0432><0435><0434><0441><043A><0438><0439>_<044F><0437><044B><043A>
https://ru.wikipedia.org/wiki/1480_<0433><043E><0434>


210

прелюдии с нотными знаками средневековой секвенции, и звучат 
слова повествователя: «День гнева, о день скорби!..»» (Синицын, 
Синицына 2016: 295).

Собственно, исследуемый кинотекст предстает не только свое-
образным интермедиальным, но и интертекстуальным коллажем. 
Литературная составляющая не ограничивается исключительно 
указанной ранней авторской пьесой. Следует в целом отметить на-
сыщенный интертекстуальный характер фильма-притчи. Речь, преж-
де всего, идет о библейском интертексте – книге «Апокалипсиса», 
или «Откровение Иоанна Богослова», а также произведении «Чума» 
А.  Камю. Отдельные критики указывали на «Фолькунгасаган» Ав-
густа Стринберга (см.: Det sjunde inseglet...). Отметим, что активное 
сотрудничество с А. Камю планировалась и в связи с другим фильмом 
Бергмана – «Падение». Режисер переписывался с Камю и даже 
договорился, что приедет к нему и они вместе напишут сценарий, 
«но как раз в это время Камю погиб, и все сорвалось», «мне казалась 
просто фантастической сама мысль о совместной работе с Камю» 
(Бергман о Бергмане 1985: 142).

Основное внимание автора сосредоточено на эпохе Средневековья, 
которая зачастую в воображении читателей предстает как темные и 
страшные времена. И это отражено в специфической персоносфере, 
хронотопе и интермедиальных вкраплениях. Однако исследователи 
указывают, что хронология Средневековых событий в фильме 
несколько средуцирована: «События в фильме происходят в Швеции 
в позднеклассическом Средневековье (разумеется, условно) во вре-
мя господства ужасающей чумы – «черной смерти». Эпидемия, 
охватившая тогда бoльшую часть Европы и унесшая жизни чуть ли 
не трети ее населения, пришлась на середину XIV в. (1347–1349 гг.). 
Но в действительности разбег темпоральных маркеров в «Печати» 
захватывает два (а то и более!) столетия, если считать со времени 
последних крестовых походов в Святую землю (1270 и 1271–1272 гг.) 
и падения последних оплотов крестоносцев в Сирии и Палестине 
в конце XIII столетия и до рубежа XV–XVI вв. – времени жизни 
художника Альбертуса Пиктора (род. между 1440 и 1450 – ок. 1509), 



211

который присутствует в фильме как действующее лицо» (Синицын, 
Синицына 2016: 293). 

Поскольку фильм «Седьмая печать» выстраивается автором как 
притча, жанровая матрица которой предусматривает определенные 
аллегорические компоненты. Поэтика названия фильма и эпиграф к 
нему интертекстуальны. Таковым, в частности, является эпиграф из 
«Откровения Иоанна Богослова» о снятии седьмой печати с Книги 
жизни: «И когда агнец снял седьмую печать, сделалось безмолвие 
на небе, как бы на полчаса… И семь Ангелов, имеющие семь труб, 
приготовились трубить» (Откр. 8: 1, 6). 

Атмосфера апокалипсиса ощущается с первых же кадров фильма: 
пророческие слова накладываются на визуальный ряд и дополняются 
музыкальным сопровождением. Не случайным в первых сценах 
представляется описание лошадей, находящихся подле своих всад-
ников: «Порыв ветра всполошил коней, они жадно тянут шеи к морю, 
к воде. Вид у них такой же замученный, как у хозяев» (Бергман 1985: 
272). Как и лошади, тянущийся к воде рыцарь, после омовения, 
начинает молиться: «Рыцарь снова выходит на сушу, опускается на 
колени. Закрыв глаза, наморщив лоб, творит он утренние молитвы. 
Руки сжаты, губы беззвучно шевелятся. Лицо суровое, скорбное. 
Вот он открыл глаза и глядит прямо на солнце – оно выкатывается 
из отуманенных вод как подыхающая, жиром исходящая рыба. Серое 
небо давит свинцовой крышкой. На западе, над горизонтом висит 
немая туча. В вышине, видная едва, чайка парит на недвижных 
крыльях. И кричит тревожно и жутко» (Бергман 1985: 272). Ощу-
щение, что рыцарь проживает последние минуты своей жизни толь-
ко усиливается и достигает своего пика в сцене со Смертью: 

«За его спиной стоит некто в черном. Стоит неподвижно. Лицо 
очень бледное, руки спрятаны в широких складках плаща.

Рыцарь: Кто ты?
Смерть: Тот, имя которому Смерть.
Рыцарь: За мной?
Смерть: Я давно уже следую за тобой по пятам.
Рыцарь: Знаю.
Смерть: Ты готов?



212

Рыцарь: Телу страшно, но сам я не боюсь.
Смерть: Стыдиться тут нечего.
Рыцарь поднялся на ноги. Он дрожит. Смерть откидывает полу 

плаща, чтоб окутать плечи Рыцаря» (Бергман 1985: 273–274). Хотя 
зритель осознает, что это только начало притчи о Рыцаре, а Смерть 
проявит свою онтологическую многоликость.

Религиозный аспект проступает через антропонимию персонос-
феры. В частности, персонажи Юф и Миа, семейство бродячих 
актеров, по словам самого режиссера, «это, разумеется, Иосиф и 
Мария. Что может быть проще» (Бергман о Бергмане 1985: 196). Не 
случайно, перед Юфом все время предстают различные видения: 
он видит «Пречистую Деву Марию», образ которой в деталях 
передает екфрастичний код: «В золотой короне и в синем платье с 
золотыми цветами. Босая, а руки маленькие, смуглые, и она держала 
младенца и учила его ходить. А потом увидела, что я на нее смотрю, 
и улыбнулась мне. Тут у меня на глазах выступили слезы, а когда я 
их утер, она уже исчезла. И так сделалось тихо на земле и на небе» 
(Бергман 1985: 276). В киносценарии имеются также упоминания 
о псевдовидениях, когда дьявол на глазах Юфа «красил в красный 
цвет колеса» и «работал хвостом вместо кисточки?» (Бергман 1985: 
276). Момент с популярным в эпоху Средневековья жанром видений 
режиссером представлен очень тонко, поскольку про так называемых 
ясновидящих бытовало очень предвзятое мнение: кто-то слепо верил 
в их слова, а кто-то, как Миа, смеялся, принимая все сказанное за 
выдумку: «Ты бы поосторожней со своими виденьями. А то люди еще 
подумают, будто ты полоумный» (Бергман 1985: 277). 

Еще одна деталь, на которую следует обратить внимание: Миа и 
Юф мечтают, чтобы их сын Микаэль стал «большим акробатом» или 
«жонглером, которому удастся единственный невозможный трюк» 
(Бергман 1985: 277). Заметим, что в Средние века также стал чрезвычайно 
популярен жанр легенды, который имел более народную основу, 
свободную от аскетизма. В частности, получили распространение 
легенды о Богоматери, культ которой распространился с середины 
XII в. В одной из легенд рассказывается о Божьей матери, которая 
спускается к жонглеру, измученному акробатическими трюками, 



213

вытирает его вспотевший лоб и фактически спасает от падения. В 
конце XIX в. французский писатель Анатоль Франс умело обработал 
эту легенду в новелле «Жонглер Богоматери». 

Библейская тематика проявляет себя и в жанре песни-гимне, 
посвященной Христу, что непосредственным образом влияла на 
слушателей, затрагивая их чувства, создавая настроение для духов-
ного углубления. Так, Юф любит сочинять разные песни и петь своей 
супруге: «В сирени птица-красота / Сладкою песнею / Славит господа 
Христа / На всю поднебесную» (Бергман 1985: 278). Библейский 
екфрасис появится и в сцене молитвы и исповеди Рыцаря в храме: 
«Рыцарь опустился на пол перед малым алтарем. Вокруг темно и 
тихо. Здесь прохладно и пахнет сыростью. Каменные глаза святых 
смотрят на него со стен. Лицо Христа запрокинуто, рот раскрыт, 
будто в мучительном вопле. Намалеванный на парусном своде 
мерзкий бес жадно охотится за жалкой душой» (Бергман 1985: 280). 
Сюжет икон находит свое отражение в реальности: душу Рыцаря 
также подстерегает Смерть.

Таким образом, затронутая в фильме тема пандемии специфически 
ферментирует его жанровую матрицу, постепенно подводя читателя 
к декодированию притчевого аллегорического компонента. В итоге 
фильм воспринимается как своеобразная «культурологическая эн-
циклопедия», представляющая сложный период развития челове-
чества, когда людям угрожала либо бубонная чума, либо инквизиция, 
либо «массовое безумие», когда каждому человеку приходилось 
играть со Смертью в шахматы. 

Литература:

Бергман 1985: Бергман, И. Седьмая печать. Бергман о Бергмане. Ингмар Бергман 
в театре и кино / ред. Ю.А.Козловский. Москва: Радуга, 1985. С. 272–318.
Козловский 1985: Бергман о Бергмане. Ингмар Бергман в театре и кино. ред. Ю. 

А. Козловский. М.: Радуга, 1985. 525 с.
Климюк 1995: Климюк, Ю. Функціональне значення притчі в українській 

літературі до початку XX століття. Питання літературознавства. 1995. Вип.  2. 
С. 42–52.



214

Седьмая печать 1956: Седьмая печать, реж. Ингмар Бергман. 1956.
Синицын … 2016: Синицын А. А., Синицына Е. В. Жатва смерти в «Седьмой 

печати» Ингмара Бергмана (к 60-летию создания картины). Скандинавская фило-
логия = Scandinavica. Межвуз. сб. СПб.: Изд-во СПбГУ, 2016. Т. 14. Вып. 2. С. 290–
309. 
Тугуши 2011: Тугуши, Сосо. Притча в самосознании мастеров мирового кино. 

Весник ВГИК. Май 2011. № 8. С. 86–98.
Det sjunde inseglet: Det sjunde inseglet: Under medeltidens pesthärjningar spelar 

grubblande riddare schack med döden. https://www.ingmarbergman.se/verk/det-
sjunde-inseglet
Haydock 2008: Haydock, N. Movie Medievalism: The Imaginary Middle Ages. 

London: McFarland & Company, 2008. 234 p. 
Macnab 2009: Macnab, G. Ingmar Bergman: The Life and Films of the Last Great 

European Director. London-New York, 2009. 242 p.

Tamar Paichadze
Georgia, Tbilisi 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

Modernist Illness – Spleen in the City

Summary

Spleen is a disease of the modernist city.
The place of modernists is colorful, ugly, asystemic, chaotic and in-

different city – that is, it is the absolute antipode to the landscape,of the 
aesthetic world.

The Creator feels part of this difficult and difficult world and the ad-
vance of his creative life is here as well. This perception is parallel to the 
worldview that has become a hallmark of modernist methodology and is 
reflected in French, Russian and Georgian creative discourses.

 
Key words: symbolism, literature, intertext, urban text, philosophy.

https://www.ingmarbergman.se/verk/det-sjunde-inseglet
https://www.ingmarbergman.se/verk/det-sjunde-inseglet


215

თამარ პაიჭაძე
საქართველო, თბილისი 
ივ. ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
 

მოდერნისტული სენი – სპლინი ქალაქში

სპლინი მოდერნისტული ქალაქის ავადმყოფობაა.
მოდერნისტების ადგილი ჭრელ, ულამაზო, ასისტემურ, ქა-

ოსურ  და  გულგრილ  ქალაქშია  –  ანუ  ის  აბსოლუტური  ანტიპო-
დია პეიზაჟური, ესთეტიკური სამყაროსი. შემოქმედი სწორედ ამ 
რთულ და მძიმე სამყაროს ნაწილად გრძნობს თავს და მისი შე-
მოქმედებითი ცხოვრების ავანსცენაც აქაა. ეს აღქმა პარალელუ-
რია იმ მსოფლმხევველობისა, რომელიც იქცა მოდერნისტული 
მეთოდიკის მახასიათებელ ნიშნად და გამოხატულება ჰპოვა 
ფრანგულ, რუსულ და ქართულ შემოქმედებით დისკურსებში.

მოდერნისტების სააზროვნო არეალი ქალაქია, რომელიც ამას-
თან ერთად, არის სიმბოლური ბინარი და მხატვრულ-შემოქმე-
დებითი პლაცდარმი. აქ მიმდინარეობს ავტორის სუბიექტურ 
შეხედულებათა და განწყობილებათა ერთგვარი მხატვრული 
ტრანსფორმაცია.

ქალაქური ტექსტი კონცეპტუალურ სიმბოლისტურ აღქმას 
უკავშირდება – ეს არის ცნებათა (კონცეპტთა), მოტივთა, სიუჟეტთა 
კომპლექსი, რომელიც მოიცავს ავტორისეულ მოდელს ქალაქური 
ყოფისას – როგორც მის ზოგად, ასევე კერძო გამოვლინებებში.

ზოგადად, მოდერნისტისათვის ქალაქი არა მხოლოდ სააზ-
როვნო გარემო, არამედ პერსონიფიცირებული მხატვრული სა-
ხეცაა; იმდენად, რამდენადაც ის არის სიმბოლო დინამიკურობის, 
თანამედროვეობის და სიახლისა, აქედან გამომდინარე კი – 
სამოქმედო სივრცეც. მსგავსი ინსპირაციის მიზეზი ყოველთვის 
არის გარკვეული მეთოდოლოგიური გარდასახვა, ან თუნდაც 
ვარიაცია. ამ პროცესთა პირველშემოქმედნი გასული საუკუნის 
ლიტერატურაში სიმბოლისტები იყვნენ. 

სიმბოლისტური ქალაქი ჭრელია, ულამაზო, ასისტემური, ქა-
ოსური, გულგრილი – ანუ აბსოლუტური ანტიპოდი სოფლური, 



216

პეიზაჟური, ესთეტიკური სამყაროსი. და მაინც, შემოქმედის 
(ლირიკული გმირის) ადგილი ქალაქშია, რადგან ის სწორედ ამ 
რთულ  და ამბვივალენტური სამყაროს  ნაწილად  გრძნობს  თავს  
და მისი შემოქმედებითი ცხოვრების ავანსცენაც აქაა. ამგვარმა 
აღქმამ  პოვა  გამოხატულება  და  იქცა  მოდერნისტული   მეთოდი-
კის მახასიათებელ ნიშნად ფრანგულ, რუსულ და ქართულ შე-
მოქმედებით დისკურსებში. 

სიმბოლისტურ ტექსტებში შემოქმედებითი გმირიც გამოიკ-
ვეთა, რომლის სამოქმედო თუ სააზროვნო არეალი ქალაქური 
გარემო გახდა. აქედან წარმოსდგა ე. წ. ქალაქური ტექსტიც.

სიმბოლისტურ დისკურსში ქალაქის ცნება ერთგვარ მატერი-
ალიზაციასთან არის დაკავშირებული: ქალაქი, როგორც ასეთი, 
ერთი მხრივ წარმოჩნდება, როგორც ზოგადად კრებისითი, კონ-
ცეპტუალური, სქემატური ხატი, მაგალითად, როგორც პარიზი, 
პეტერბურგი, მოსკოვი, თბილისი ან კიდევ – წარმოსახვითი ქა-
ლაქი ბიბლიური და ანტიკური (მარადიული) სიმბოლური ნიშ-
ნებით, მსოფლმხედველობრივი აღქმის ყველა პარამეტრით და 
მახასიათებლით.  არსებობს  ე.წ. „პარიზული“, „ლონდონური“, „რო-
მაული“  და  „ვენეციური“  ტექსტები  და, ასევე, ტექსტები იმ „წმინ-
და, მარადიული ქალაქებისა“, რომლებიცაა  იერუსალიმი და მექა. 

ამ აღქმის კვალობაზე ჩნდება კონკრეტული სააზროვნო ველი, 
ასევე ყველა მეთოდოლოგიური ნიშნით. ამასთან, კონრეტული 
ქალაქი ზოგჯერ კიდეც კარგავს კერძო ნიშნებს და სიმბოლიზ-
მისათვის დამახასიათებელ ფერებს იძენს – ის კოშმარული აჩ-
რდილია, შემოქმედს სისხლს უწამლავს და გონებას ურევს, ის კი 
კვდება და არც კვდება, სანთელივით იწვის.

დომინირებს რა ქალაქის სემანტიკა, ყალიბდება ერთგვარი ქა-
ლაქური ფილოსოფიაც: „ქალაქური მითი“, სადაც რეალობა ფან-
ტაზიასა და ტრადიციაშია გადახლარული. მკითხველის წინაშე 
ყალობდება ქალაქი – ერთი მხრივ, პიროვნების დამთრგუნველი, 
დამძაბველი, ინდივიდუალიზმის წამშლელი უზარმაზარი მექა-
ნიზმი და, მეორე მხრივ, მარტოობის, მისტიკის, გაუცხოების 
წარმომშობი სოციალური ფაქტორი.

სიმბოლისტის მიზანია, წარმოაჩინოს საკუთარი ადგილი ქა-
ლაქში, როგორც შუამავალმა დედამიწასა ცას შორის, „ეს არის 



217

ქალაქი, შექმნილი ბუნების საწინააღმდეგოდ და მასთან მუდმივ 
ბრძოლაში, შედეგად, იკვეთება ქალაქის ინტერპრეტაციის ორმა-
გი შესაძლებლობა: ერთი მხრივ, როგორც გონების გამარჯვება 
სტიქიაზე, მეორე მხრივ კი, ბუნებრივი წესრიგის დარღვევა-და-
მახინჯება. სწორედ ამგვარი ქალაქის გარშემო კონცენტრირდება 
ესქატოლოგიური მითები, დაღუპვის წინასწარმეტყველება, გაწირ-
ვის იდეა და სტიქიის დღესასწაული – ეს მოტივები ურბანული 
მითოლოგიისა განუყოფელია ამ ციკლისაგან“ (ლოტმანი 1992: 30). 

მოდერნისტული შეხედულებით – ქალაქი ქაოსისა და შეუ-
საბამობის ავანსცენაა, ამიტომ მისი მდგმურის (ბინადრის) ცხოვ-
რების სტილი და მისწრაფება არც სულიერი სიმშვიდეა და არც 
დაკანონებული შეხედულებრივი და მორალური იმპერატივები.

„ქალაქში აკუმულირდება   ადამიანთა   მასების ძალა, სივრცე, 
დრო და ენერგია. ქალაქი – ეს არის მძიმე, მომნუსხველი სივ-
რცე, ერთგვარი შავი ხვრელი, რომელიც იზიდავს და შთანთქავს 
ყოველივეს. სივრცე და დრო უკიდურესად აღრეულია ერთმა-
ნეთში. და ამავე დროს ქალაქი – ბრუნვადი, მოტრიალე სივ-
რცეა, ის ვრცელდება ზედაპირზე, ისწრაფვის სიმაღლისაკენ და 
სიღრმისკენაც. საკრალური ცენტრი ადგენს ვერტიკალს, რომე-
ლიც საშუალებას იძლევა, გადაიკვეთოს მიწიერი და ზეციური 
ღირებულებები“ (ივანოვი 1999: 406).

ქალაქი – ერთი მხრივ, პიროვნების დამთრგუნველი, დამძაბ-
ველი,  ინდივიდუალიზმის წამშლელი  უზარმაზარი მექანიზმი და,  
მეორე   მხრივ,  მარტოობის,   მისტიკის,  გაუცხოების   წარმომ-
შობი სოციალური ფაქტორია. აქ იბადება სპლინი – ნაღველი, აპა-
თია, და უიმედობა მეტაფიზიკური საწყისით. სპლინი მოდერ-
ნისტული  ტექსტიდან  ტექსტში  გადადის  და შარლ ბოდლერის, 
პოლ ვერლენის, ემილ ვერჰარნის, არტურ რემბოს, ჟორჟ როდენ-
ბახის, იოსიფ ბროდსკის, ვალერი ბრიუსოვის, პაოლო იაშვილის, 
ტიციან ტაბიძის, ვალერიან გაფრინდაშვილის, სანდრო ცირეკიძის 
და სხვათა მხატვრულ ტექსტებში.

ერთმნიშვნელოვნად უნდა აღინიშნოს, რომ არ დარჩენილა 
სიმბოლისტური მსოფლმხედველობის პოეტი, რომ ქალაქის თე-
მისთვის   „შემოქმედებითი   ხარკი“ არ მიეგოს; შეიქმნა ციკლები,  
პოემები, ლექსები, რომელთა სახელებშიც და არსშიც ქალაქის 



218

სემანტიკა დომინირებდა, ჩამოყალიბდა ერთგვარი ქალაქური 
ფილოსოფია, შეიქმნა „ქალაქური მითები“, სადაც რეალობა ფან-
ტაზიასა და ტრადიციაში გადაიხლართა.

პროცესის სათავე ფრანგულ პოეტურ-სიმბოლისტურ დისკურ-
სში უნდა ვეძიოთ, სადაც აქცენტირებულია მოდერნისტის ფაქ-
ტობრივი სავანე, როგორც ინტელექტუალური სააზროვნო არეალი 
და პერსონიფიცირებული მხატვრული ხატი; სიმბოლისტური 
ქალაქი ბოჰემური, წინააღმდეგობრივი და ცივია, სიმბოლისტიც 
ამ ქალაქშია. აქედან გამომდინარე, სწორედ ქალაქის თემა იქცა 
სიმბოლისტური აზროვნების მეტრთა – შარლ ბოდლერის, პოლ 
ვერლენის, პოლ ვალერის, არტურ რემბოს, სტეფან მალარმეს, მო-
რის მეტერლინკის, ემილ ვერჰარნის – პოეტური დისკურსების 
მნიშვნელოვან ნაწილად;

პოლ ვერლენის ლექსში „პარიზული ესკიზები“ („Croquis Pari-
sien“)   ქალაქს   აქვს განსაკუთრებული თვისებები, დამახასიათე-
ბელი სტრუქტურა, რაც ქმნის ადამიანური ყოფის პრინციპულად 
ახალ, სემიტოლოგიურად გაჯერებულ გარემოს. შედეგად, ქა-
ლაქი ხდება კულტურული სემისფერო – არა როგორც მხოლოდ 
ცივილიზაციის და კულტურის გადაკვეთა, არამედ გარკვეული 
სახის საკრალური ტოპოსი, რომელსაც ერთვის სიმბოლური და 
მითოლოგიური წარმოდგენები: 

„მთვარემ შუქი თუთიის/ ბლაგვი კუთხით მოჰფინა./ სქელი 
კვამლის სვეტები,/ მინამგვანი ხუთიანს,/ სახლებმა, თავწოპინამ,/ 
ცისკენ ააფოფინა./ ცა კი თალხი იყო და ქარი სუსხმორეული/ 
ფაგოტის ხმით ავობდა./ სადღაც, შორსმიმალული,/ სნეული და 
ეული/ და სიცივით ძლეული/ კატა გულსაკლავობდა...“ 

ლირიკული გმირის  შეხედულებით  –   ქალაქი  ფართო  გაგე-
ბით  –  ეს  არის  საშუალება  მასშტაბური  სივრცის  სტრუქტურირე-
ბისა,   ადამიანურ განზომილებათა დასაწყისი ბუნებრივ სამყა-
როში. ქალაქი-იდეა გარდაქმნის, განაახლებს გარემოს. 

ქალაქის აღქმის ეს სიმბოლისტური თეორია პოლ ვერლენის 
კიდევ ერთ პოეტურ ტრაქტატში ისახება („Le bruit des cabarets, la 
fange du trottoir“):

„კაბარეთა ხმაური, ტროტუარის ტალახი,/ გაძარცული ჭადრები 
– ქარისგან განალახი,



219

ომნიბუსი ჭრიჭინა, ძლივს რომ იჭერს ბორბლები,/ რკინის კო-
რიანტელი, შლამით დანადორბლები...

ქვაფენილი სრიალა და ზედ გუბე მრავალი,/ აი, ჩემი შარაგზა – 
სამოთხისკენ მავალი“. 

ეს პოზიციები კიდევ უფრო რადიკალურ ანტურაჟშია გამო-
ხატული  არტურ  რემბოს  პოემაში „პარიზული  ორგია  ან  პარიზის 
რეპოპულაცია“ („L’Orgie parisienne ou Paris se repeuple“).

შემოქმედებითი ყოფის ნაწილად აღიქვამს ქალაქის მოუხეშავ 
და არაესთეტიკურ არსს ემილ ვერჰარნი, ამ დამოკიდებულებას 
ხაზგასმით გამოხატავს პოეტის ცნობილი ლექსი „ლონდონი“ 
(„Londres“), რომელიც სიმბოლისტური ურბანიზმის ერთ-ერთ 
საპროგრამო პოეტურ ნიმუშად მიიჩნევა. როგორც ჩანს, ქალაქის 
საკრალურობა იმ ტენდენციასთანაცაა დაკავშირებული, რომ ურ-
ბანულ სივრცეში მოდერნისტისათვის კონცენტრირებულია ცივი-
ლიზაციის მატერიალური და სულიერი ფასეულობები, ვითარ-
დება კულტურა და ისტორია.

ქალაქი ქმნის სივრცეს და აგროვებს რესურსებსა და ღირებუ-
ლებებს, რომლებიც ქალაქის გულში ყალიბდება. ამ „ალტერნა-
ტიული ესთეტიკის“ ნიმუშია ასევე შარლ ბოდლერის „პარიზის 
ღამე“.

სიმბოლისტური „ქალაქური ტექსტი“ მხოლოდ პოეტურ დის-
კურსში  არ  წარმოჩენილა,  მისი  ჟანრობრივი  სივრცე  უფრო  ფარ-
თოა და დაუსაზღვრავი, მაგალითისათვის უნდა დავასახელოთ ჟორჟ 
როდენბახის „მკვდარი ბრიუგე“ („Bruges-la-Morte“) – პროზაული 
ჟანრის ტექსტი, სადაც ქალაქის სიმბოლისტური თვალსაზრისით 
აღქმის კანონიკა ჩამოყალიბებული და თვალსაჩინოა.

მიუხედავად იმისა, რომ ამ ნაწარმოებს სიუჟეტი და პერსონა-
ჟები ჰყავს, მასში მაინც გამოკვეთილია რეალურისა და ირეალუ-
რის ჭიდილი და მისი ილუსტრაციებიც ტექსტის იდეას და 
არსს განსაკუთრებულ დატვირთვას აძლევს. ქალაქი აქ თავად 
არის ნაწარმოების მთავარი გმირი, განმსაზღვრელი პერსონაჟთა 
ქცევისა და ხასიათისა, მათ შორის მყარდება ემოციური კავშირი, 
მელანქოლიით სავსე ქალაქი ნისლით, ცივი ქარებითა და მკაც-
რი შენობებით სიკვდილის საუფლოს ემსგავსება: „ქალაქებს აქვთ 
პიროვნულობა, საკუთარი სული, ფართო ხასიათი, რომელიც 



220

ეხმიანება სიხარულს, ახალ სიყვარულს, სასოწარკვეთას, დაქვრი-
ვებას.  თითოეული  ქალაქი  არის  გონების მდგომარეობა, ხასიათი, 
რომელიც  ცოტა  ხნის შემდეგ უკვე  გეკონტაქტება,  ჩვენში  შემო-
დის    და ჩვენ მისით ვიჟღინთებით, თუნდაც იმ ჰაერით, რომელ-
საც ვსუნთქავთ“ („მკვდარი ბრიუგე“)

ანალოგიური პოზიცია ცნობიერდება ვალერი ბრიუსოვის 
„ურბანულ ლექსებში“. პოეტურ კრებულში „Urbi et Orbi“ (1901-
1903). აქ ქალაქი სხვადასხვა სიმბოლური სახით წარმოჩნდება. 
ის მრავალსახოვანია და კონტრასტული; ამასთან ერთად, ის 
აბსტრაქტული ქალაქია, რომელიც მრავალფეროვანი და განზო-
გადებული სახე-სიმბოლოებით არის გამოსახული. ასევე, ის თა-
ნამედროვე ქალაქია, კონკრეტული სოციალურ-ყოფითი სახით, 
რომელიც წარსულთან და კულტურის ისტორიასთანაც არის 
დაკავშირებული.

ევროპული სიმბოლისტური მოდელის დარად ქალაქის სოციო-
კულტურული ფუნქცია ქართულ ლიტერატურაში ახალი მნიშ-
ვნელოვნობით წარმოჩნდა. ეს პროცესი სიმბოლისტური მიმდი-
ნარეობების ხელოვნებაში დაფუძნებას დაემთხვა. ამ დროიდან 
გამოიკვეთა კიდეც გმირი, რომელსაც ქალაქში განუვითარდა 
სააზროვნო სისტემა და წარმოიქმნა ე.წ. „ქალაქური ტექსტი“ 
(ქალაქური რეკვიზიტი). 

ზოგადად, ქართულ სიმბოლისტურ ნარატივში ქალაქის ცნე-
ბისადმი ამგვარი დამოკიდებულება განსაკუთრებით გამძაფრდა 
მას შემდეგ, რაც მხატვრულ ლიტერატურაში შემოქმედის თუ 
ლირიკული გმირის ლოგოსამყაროს ცენტრმა ბუნების პირველ-
ქმნადობის ხაზგასმიდან, სოფლის პეიზაჟების ესთეტიკური რეკ-
ვიზიტიდან და მშვიდი და პანთეისტური გარემოდან ქალაქის 
ნაცრისფერ ქუჩებში, ხმაურიან და ქაოსურ გარემოში, ცივ და გულ-
გრილ ატმოსფეროში გადაინაცვლა. 

ამ თვალსაზრისს გამოხატავს სიმბოლისტური მსოფლმხედვე-
ლობის ქართველი აპოლოგეტის, გრიგოლ რობაქიძის ლექსები – 
„ვერის  ხიდზე“  და „უაილდი პარიზში“, რომლებიც სიმბოლური 
და პეიზაჟური აღქმის უმშვენიერესი ნიმუშებია:

„ვერის ხიდზე მძიმე ღამით  თმაგაშლილი ქარი მღერის./ ლან-
დი  დასტვენს  ვერის  ხიდზე,  ლანდი  თოვლის  და  ნამქერის,/  ვე-



221

რის ხიდზე   ქარი ზუის, მწვანე ზღაპარს ანიავებს./ ვერის ხიდზე 
ქარი გიჟი დავლურს უვლის: სტვენს და ჰკივის,/ ჭინკა ჭინკას 
მისდევს ცეკვით, კუდიანი ხტის და ჰკივის“.

„ამ ლექსში ბუნებრივი სტიქია და მისტიკური ხილვა ერთ 
ფენომენად იკვრება. ეს მისტიკური როკვა და ფანტასმაგორია ბო-
ლომდე გრძელდება თავისი კუდიანებით, ჭინკებით, სისხლის 
ლანდებით და მთვრალი ქარებით, იქმნება მძაფრი კოლიზია, რაც 
მკითხველის სულსაც აფორიაქებს“, – წერდა რუდოლფ კარმანი 
(კარმანი 1996: 378.). 

გრიგოლ რობაქიძის შემოქმედებითი სამყაროს უპირველესი 
პერსონიფიცირებული ხატი – ქალაქი და მისი მხატვრული გადა-
აზრება – სიმპტომატურია სიმბოლისტური ქალაქური ტექსტი-
სათვის. მაგრამ პეიზაჟურობის რეტროსპექტივა, რომელიც აქ 
იკვეთება, ვფიქრობთ, მხოლოდ რობაქიძისათვის დამახასიათე-
ბელი   ნიშანია ქალაქური ხატისა, შესადარებლად პაოლო იაშვი-
ლის ქალაქურ ტექსტს მივმართოთ. 

ცნობილი ფაქტია, რომ პაოლო იაშვილის ქალაქური ტექსტი-
სათვის ინსპირაციად პარიზი იქცა, ამდენად, პოეტის ლექსი „ევ-
როპა“ ურბანული მხატვრული არქიტექტონიკის ერთ ადრეულ 
ქართულ ანალოგად უნდა მივიჩნიოთ:

„გახდა პარიზი უსიცოცხლო და უსიმღერო,/ ლუქსემბურგში 
იდგა ვერლენი ცრემლიანი და თოვლის ქურქში.../ ... გამოვექეცი 
ევროპის ქაოსს, სისხლს,/ დანგრეულ რეიმსის ტაძარს/ და უზარ-
მაზარ ტანკების ქშენას.../ რეინის ირგვლივ თაობათა გადაშენე-
ბას./ ვიგონებ მართლა ჟრუანტელად ლამანშის სრუტეს,/ იქ ჩა-
ლაგებულ ატლანტიკის ანთებულ გემებს./ შოტლანდიაში ვნახე 
თეთრი ძროხების ჯოგი/ და გავიღიმე ვით ნახევრად გაგიჟებულ-
მა,/ გამოვექეცი ევროპის წარღვნას“ („ევროპა“). 

პარიზს შემოქმედებით სტიმულად და შთაგონების პირველ-
წყაროდ ქართველი სიმბოლისტები ყოველთვის აღიარებდნენ და 
ამგვარი  ბმა  „ცისფერყანწელთა“  არაერთ სტრიქონში აისახა, პირ-
ველ ყოვლისა, აქ პაოლო იაშვილის „პირველთქმა“ უნდა მოვიხ-
სენიოთ, ასევე, ვალერიან გაფრინდაშვილის „სიზმარი ეიფელი“...

განსაკუთრებით აღსანიშნავია პაოლო იაშვილის ლექსი „ფარ-
შევანგები ქალაქში“, რომელიც ლიტერატურათმცოდნეობაში სიმ-



222

ბოლისტური  კლასიკის  დამკვიდრების  მცდელობად  მოიაზრება,  
ეს ურბანისტული თემატიკის „ქართული ვარიანტია“, სიმბოლის-
ტური მსოფლმხედველობისა და განწყობის თანამიმდევრული 
ამსახველი: 

„ქალაქში სიცხე იყო. რეტიან ფიქრებს/ მზე აწვალებდა და ახ-
რჩობდა ცხელ ნიაღვარში;/

(ავია, როცა წითელ გველებს მზე შემოიკრებს/ და დაიქცევა 
მკბენარ სისხლად ქუჩების ღარში)“.

„აქვე იკვეთება პერსონაჟის მიერ საკუთარ შეხედულებათა 
გამუდმებული ანალიზი. სიმბოლისტმა შინაგან კონფლიქტს, შიშს 
სამყაროს სიკვდილისა და სხვა მრავალი გაცნობიერებული თუ 
გაუცნობიერებელი მოვლენის წინაშე – „უმიზეზო ნაღველი“ (ვერ-
ლენი), ანუ „სპლინი“ (ბოდლერი) უწოდა“ (ჩუბინიძე 2005: 136). 

სიმბოლისტური ლექსთმთხზველობის ხანაში პაოლო იაშ-
ვილმა ქალაქური ნაცრისფერი ყოველდღიურობის ხაზგასასმელად 
სოფლის რომანტიკული კოლორიტი და ამ ორი სამყაროს კონ-
ტრასტი მოიშველია. „ქართველი სიმბოლისტი მწერლებისათვის 
სულიერი  მთლიანობის  მომნიჭებელი,  ჰარმონიული  და  იდილი-
ური სამყარო ჩატეულია ისეთ ცნებაში, როგორიცაა „სოფელი“. 
სოფლის დატოვება სიმბოლურად ადამიანის სამოთხიდან გამოს-
ვლას უტოლდება. მწერალი ოცნებობს ძვირფასსა და დაუბრუნე-
ბელ  სავანეზე...“  (ჩუბინიძე  2005:  134).  ეს  სავანე  პირველქმნადო-
ბის, სისპეტაკის და ბუნებრიობის საუფლოა. აქვეა ამ ფასეულობა-
თა მთავარი ხატი-სიმბოლო – დედა, რომელსაც ლირიკული გმირი 
შენდობასა და მისთვის ლოცვას სთხოვს.(„წერილი დედას“)

„ქალაქური ტექსტის“ კონტექსტში წარმოდგება „პეტერბურგუ-
ლი ტექსტი“, რომელიც შეიძლება მითოპოეტიკურ ასპექტში გან-
ვიხილოთ; პეტერბურგი „ვერცხლის საუკუნის“ პოეტთა მხატ-
ვრულ ნააზრევში მათი შემოქმედების ცენტრად და კულტურის 
სავანედ მოიაზრება, ის მარადიულობის ნიშნებსაც ატარებს და, 
ამავდროულად, წარსულის ხსოვნასაც ინახავს. ამ პერიოდში ყა-
ლიბდება „პეტერბურგული მითიც“, რომლის მიხედვითაც, ამ ქა-
ლაქში კონცენტრირდება სივრცე, დრო, ენერგია ადამიანური აზ-
რებისა და ძალისა. ეს მძიმე და, ამასთან ერთად, მიზიდულობის 
უნარის მქონე სამყაროა, რომელიც შთანთქავს ყოველივეს... ეს აღ-



223

ქმა რეალიზებულია ვალერი ბრიუსოვის ლექსში „პეტერბურგი“ 
(1912).

პეტერბურგი, როგორც სიმბოლისტური ხატი, ტიციან ტაბიძის 
შემოქმედებაშიც ჩნდება, ეს ქალაქი საოცარი შემოქმედებითი 
სივრცეა – წარმოსახვით და მსოფლმხედველობრივ შეხედულე-
ბათა ნაზავი. ამ ლექსს ავტორმა „პეტერბურგი“ უწოდა, დაწერის 
თარიღად 1917 წლის 25 ოქტომბერია ჩანიშნული, ანუ ერთი იმ 
მთავარ დღეთაგანი, რომელმაც „მსოფლიო შეძრა“, ტიციან ტაბიძის 
პოეტურ სამყაროში კი სიურრეალისტური განცდებით წარმოისა-
ხა – ყოველგვარი ნიშნობრიობის, ბანალურობის წინააღმდეგ გა-
დადგმული ნაბიჯებით, მხატვრული პოზიციის აბსოლუტური 
თავისუფლების გამოხატვით, სიტყვათა თამაშით და ასოციაციური 
ხილვებით. 

„კუნძულებიდან მოჰქრის ქარი დაუდეგარი,/ აწვება ქუჩებს, 
ყუმბარების ცეცხლით გადამწვარს, თუ სცივა ვინმეს, როსკიპების 
ხრიოკს გადამთვრალს,/ ჩრდილების სუსხში მოდის ლანდი თვი-
თონ ედგარის./ ჯერ არ ყოფილა შებრძოლება ასე მედგარი,/ასდის 
სიმყრალე შინელების გაგუდულ მაყრულს…“

ტიციან ტაბიძის პოეზიაში, გარკვეულწილად, დაკონრეტებუ-
ლია ქალაქი (მაგალითად: პეტერბურგი, თბილისი, ბათუმი), რო-
გორც  პოეტური  დისკურსის  არეალი:  „მე  ვარ   თბილისის  აგონი-
ით მკვდარი პოეტი“. „ყოველი კვირა ჩემთვის ბზობაა და თბილი-
სია იერუსალიმი“  და  ა.შ.,  ანუ,  თბილისი  აქ  აღქმულია  წმინდა  
ქალაქად და თუკი იერუსალიმი ასოცირდება ახალ მესიასთან, 
ქრისტესთან, თბილისსაც აქვს მსგავსი ფუნქცია – თბილისშიც 
უნდა მოხდეს ახალი შობა, პოეზიისა და შემოქმედებისა, მის 
გადასარჩენად.

ქართულ სიმბოლისტურ დისკურსში იკვეთება „მოსკოვური 
ტექსტიც“, სიმბოლისტებისათვის ეს ქალაქი კულტურათა გენე-
რაციის ერთგვარ ალტერნატიულ ცენტრად, ახალი იდეების და-
ბადების ადგილად იქცა. ალექსანდრ ბლოკის მოსკოვური ციკ-
ლის ქართულ ინტერტექსტად შეიძლება მივიჩნიოთ ვალერიან 
გაფრინდაშვილის დაისების ციკლი („დაისი მეხუთე“), როგორც 
ჩანს, პოეტისთვის „პოეტური მასწავლებელი“ მხოლოდ თბილი-



224

სი არ იყო, ის შემოქმედებით ანტურაჟში განიხილავდა მოსკოვს, 
როგორც ფეერიულ და მოდერნისტულ შემოქმედებით არეს.

ვალერიან გაფრინდაშვილის ამ ციკლის ლექსები არის ერთ-
ერთი ყველაზე თვალსაჩინო მაგალითი სიმბოლისტურ-დეკა-
-დენტური მეთოდით გამოხატული პოტური დისკურსისა. აქ 
ვლინდება ირეალური სამყაროს აღქმა სიმბოლისტური ლოგოსის 
პოზიციიდან: გარემომცველი სივრცის ექსტრავაგანტური სურათი, 
მისწრაფება რადიკალურისა და განახლებულისაკენ... ურბანის-
ტული ტექსტისათვის დამახასიათებელი მარტოსულობა, ცივი 
ატმოსფერო, გულგრილობა სხვა ადამიანების მიმართ და, ამავე 
დროს, მძიმე ყოველდღიურობა, განდგომა ესთეტიზმის კლასი-
კური კონცეფციებისაგან...

„ისევ ტორტმანობს ტრამვაების შავი ბაზარი,/ ღამის მელანში 
კუბელიკის კრთის ჭიანური,

ჭლექი ასულის მოჩვენება ქაიანური,/ აელვარდება ლურჯ 
ჰაერში, როგორც ფაზარი...

ქალაქის მხრებზე ასვენია ღამის ქათიბი,/ დავდივარ მარტო – 
უანგარო და მგლოვიარე,

ჩემს ჩრდილთან ერთად მე ქუჩები შემოვიარე“ („სონეტი“).
ისიც უნდა აღინიშნოს. რომ ვალერიან გაფრინდაშვილის ქა-

ლაქური   ტექსტის   გეოგრაფიული   სანიშნე,   ძირითადად,   ქუთა-
ისი იყო („ქუთაისი ქარში“) ამასთანავე, იდუმალებისა და მის-
ტიკურობის   სავანედ აღიქვამს პოეტი თბილისს ლექსში „ტფი-
ლისი დილით“. 

სიმბოლისტურ ანტურაჟში წარმოჩნდება თბილისი სხვა ქარ-
თველ სიმბოლისტთა შალვა კარმელიs, შალვა აფხაიძის („წერი-
ლი სანდროს ტფილისიდან“) კოლაუ ნადირაძის („ავზნიანი ქა-
ლაქი“, „იურუსალიმი“, „ქალაქის ქიმერა“, „ქალაქის სიზმარი“), 
რაჟდენ გვეტაძის („მწუხარება თბილისით“), სანდრო ცირეკიძის 
შემოქმედებაშიც.

სწორედ სიმბოლისტური ქალაქია სანდრო ცირეკიძის მინი-
ატურების პერსონაჟის სამოქმედო და სააზროვნო არეალი, რო-
მელიც   ამასთან   ერთად,   არის   სიმბოლური   ბინარი და მხატ-
ვრულ-შემოქმედებითი  პლაცდარმი.  აქ   მიმდინარეობს   ავტორის



225

სუბიექტურ შეხედულებათა და განწყობილებათა ერთგვარი მხატ-
ვრული ტრანსფორმაცია.

სანდრო ცირეკიძის შოქმედებითი მემკვიდრეობაც და შემოქ-
მედებითი მემკვიდრეობის სავიზიტო ბარათი – მცირეფორმიანი 
პროზა/ მინიატურა ამისი მაგალითი იყო. მის მინიატურებში: 
„სპლინი“, „კენტი“, „პეიზაჟი“, „რომანი“, „ეპილოგი“, „სონეტი 
პროზით“, „მოელანდათ“, „მოზაიკის ღვთისმშობელი“, „მთვარე-
ული“, „პირიმზე“, „მუნჯი მოციქული“, „რაინდთა ლანდები“, 
„ლაია“, „ლოთი“, „იასონი“, „ბერი“, „ზამთრის ქიმერა“, სკეფსისის, 
წარმავლობისა და მარტოობის განცდა იკვეთება. როგორც ვალე-
რიან გაფრინდაშვილი აღნიშნავდა: „ამ ტექსტებს ღიმილი აკლ-
დათ, თუმცა ილუზიები იმსხვრევა, ამ სამყაროში ადამიანი (პერ-
სონაჟი) მაინც სინათლისა და სიკეთისაკენ სწრაფვას ცდილობს... 
და იკვეთება პიროვნების მძაფრი კოლიზია და სიცოცხლის სას-
რულობის მწვავე განცდა; მთელი მისი შემოქმედება რეკვიემია“ 
(გაფრინდაშვილი 1990: 531).

სანდრო ცირეკიძის ქალაქური ტექსტიც აქედან უნდა გავხსნათ 
მწერლის მიერ წარმოდგენილი ქალაქი ისევე ჭრელი, ულამაზო, 
ასისტემური, ქაოსური, გულგრილი და თავად შემოქმედიც ამ 
სანყაროს განუყოფელი ნაწილია, ეს აღქმა პარალელურია იმ 
მსოფლმხედველობისა, რომელიც იქცა მოდერნისტული მეთოდი-
კის მახასიათებელ ნიშნად და გამოხატულება ჰპოვა ფრანგულ, 
რუსულ და ქართულ შემოქმედებით დისკურსებში. 

სანდრო ცირეკიძის მინიატურებში ცნობიერდება სიმბოლის-
ტისათვის დამახასიათებელი განწყობა – მისტიკა, პირობითობა, 
მელანქოლია; მესამე სამყაროს შეცნობის სურვილი და გარემოც – 
ქალაქი, ქაოსი, სპლინი, მარტოსულობა.

„ქალაქის ბაღის ჭლექიანი ხეები ინაზებიან მთვარის ნათელში. 
ხან ავადმყოფური თამაშით შუქს ტოტით დაუფარავენ გიჟს, 
ნარვალში რომ კოლოფებს აგროვებს. ნახავს კოლოფს, გადაშლის 
და მთვარეს შეუშვერს. სავსეა სალარო სიზმართა დედოფლის 
და უხვად აბნევს ოქროს შუქს მტვრიან კოლოფში. გიჟი იცინის 
ხალისით. ავსებულ კოლოფებს ხურავს, ფერად ქაღალდში ხვევს 
და უბეში ინახავს. ბევრი კოლოფია ბაღის ნარვალში. ყველა აკრი-
ფა გიჟმა, ყველა გაავსო მთვარემ, პირდამჭკნარ დედოფალს რომ 



226

ჰგავს ცისფერ ფარჩაში. უხვად აბნევს ოქროს შუქს ჭლექიან ხეებს 
და ბაღის ბილიკებს. ტაძრის გუმბათიც მოოქროულია, სიკვდილის 
წინ თავის სიმდიდრეს ანიავებს მთვარე. ჩქარობს გიჟი, კოლოფებს 
ავსებს, ფერად ქაღალდებში ხვევს.“ („მთვარეული“). 

სანდრო ცირეკიძის ეს მინიატურები პიროვნული ყოფის ზნე-
ობრივ   საწყისთა   წარმოჩენაზეა    დაფუძნებული,   აქ    ადამიანის  
ყოფისა და დანიშნულების პრობლემაც იკვეთება („ლოთი“), ბედ-
ნიერების ძიებისა და შეცნობის სურვილიც („იასონი“), უფალთან 
მიახლოების და შეცნობის მისტერიაც („ბერი“), ადამიანის მო-
რალური  კანონისა  და  ჭეშმარიტები ს  საზრისის  ანალიზიც   („მო-
ხუცი“), იმედისა და რწმენის მარადიულობის აღქმაც („ლურჯ-
თვალა“),  დროისა  და   სივრცის  ანალიტიკაც  („ნანგრევები“),   წარ-
სულისა და აწმყოს პირობითობაც („რაინდთა ლანდები“), სი-
ცოცხლის წარმავლობის განცდაც („და მე?“), ლამაზისა და მშვე-
ნიერის ჰარმონიაც („ლაილა“), სიბნელისა და სინათლის ბრძო-
ლაც („ზღვაზე“), სიზმრის იდეალიზაციაც („სიზმრის ასული“) 
და მარადიულ ფასეულობათა სიმბოლიზაციაც („მოზაიკის 
ღვთისმშობელი“).

ამ მინიატურათა გმირი გაუცხოებულ სამყაროში ცხოვრობს, 
ის ღვთის ხატად შექმნილი არსებაა – საკუთარი უმწეობითა და 
ტკივილებით შეძრული. ფიქრის „უსიერ ტყეში“ სულიერად დაღ-
ლილი, ის დაკარგული ღმერთის ძიებაშია“ და მოდერნისტული 
გარემოს ზემოქმედებასაც განიცდის.

„ის, რაც ბეგემოტის ხმით ყვირის პარიზისა და შექსპირის სა-
ხელებში – ქვითინებს სანდრო ცირეკიძის და ქუთაისის სახელ-
ში… ცირეკიძემ უთუოდ გაიარა ბოდლერის და მალარმეს შკო-
ლა. მაგალითად, მის შესანიშნავ „მთვარეულში“ არის შორეული 
გავლენა  ბოდლერის  „მთვარის  საჩუქრების“.  მან   სთარგმნა   ქარ-
თულ ენაზე მალარმეს პოემები პროზით.... სანდრო ცირეკიძე, 
როგორც როდენბახი უმღერის ქუთაისს – მკვდარ ბრიუგგეს. ლა-
ფორგის პროვინციალური მთვარე ათეთრებს ქუთაისის ქუჩებს, 
პოეტი სდგას დაჩოქილი ბაგრატის ტაძრის ნანგრევებთან და 
იხედება წარსულში. ცირეკიძე არ არის ბანალური პესიმისტი, მის 
პოემებში პირველად იწმინდება ქართული პროზა: ... პოეტს ჰყავს 



227

თავისი ბეატრიჩე, რომელსაც ის ადიდებს დაბინდული ხმით“ –
წერდა ვალერიან გაფრინდაშვილი (გაფრინდაშვილი 1990: 532).

სანდრო ცირეკიძის წარმოდგენები ლიტერატურასა და ხე-
ლოვნებაზე კიდევ ერთი ანალოგია იმ დროისათვის ახალი და-
მოკიდებულებით,  თანამედროვე   და  პროფესიული  თვალით   შე-
მოქმედებით მოვლენათა შეფასებისა. მისი მინიატურები, რო-
გორც ერთი სივრცე/ქალაქი, სიტყვისა და სიტყვათა შორის მან-
ძილის რაობის გაშიფვრის საინტერესო მასალაა – ეს მისეული 
მისტიკური სამყაროა, ხილვა და რეალობა, სადაც ბედისანაბარა 
დარჩენილი მარტოსული ადამიანები სახლობენ „მარადიულ 
ქარსა და გულისტკივილში“. ამ მინიატურებში წარმოდგენილ 
ისტორიათა ერთ ამბად, ერთ ქალაქად მოაზრებას ხელს უწყობს 
მათში გამოკვეთილი პრობლემატიკის გარდამავლობა – ის, რაც 
ერთ მინიატურაში იწყება, მეორეში, მესამეში და ა.შ. ინაცვლებს, 
გრძელდება, რაც უპირველესად პერსონაჟთა სულიერი სიახლო-
ვე – მარტოსულობის განცდაა და ამასთან ერთად, სამყაროს 
მთლიანობისა და სიცოცხლისუნარიანობის ხაზგასმა.

უსახელონი არიან ქალაქის მკვიდრნი. როგორც „ერთიმეორის 
თავისი სხვა“, დუალისტური მსოფლაღქმის კვალობაზე სარკეში 
არეკლილი სხეულების მსგავსად; ნიღბების უკან კი მათი სახეები 
იკვეთება, ტკივილით, სპლინით და შიშით შეძრული ადამიანე-
ბისა. უსახელო ადამიანთა ქალაქი თავადაც უსახელოა.

სანდრო ცირეკიძის   მთვარეულთა ქალაქში ხილული ლანდე-
ბის  ძილისა  და უხილავთა საზარელი სიფხიზლის  ჟამია. ეს  ქალა-
ქი გულმართალი, მაგრამ ამავდროულად ხელმოცარული ადამი-
ანების თავშესაფარია, სუფთა და ნათელი, და წუთისოფელისაგან 
ნატანჯი და სევდიანი ადამიანებისა. 

ამდენად, ცხადია, რომ ქალაქი სიმბოლისტურ აღქმათა კლასი-
კური სივრცეა, ორეულობისა და ალტერნატიულ (დუალისტურ) 
აღქმათა ასპარეზი, მისი მუდმივი თანამდევია სპლინი – მო-
დერნისტული ეპიდემია, რომელიც მსჭვალავს ქალაქს და მსოფ-
ლიო  სევდის,  მარტოსულობის,   ფიქრის   ტკივილიან  ფორმას   აძ-
ლევს გარემოს. მკითხველის წინაშე ქალაქის მკვიდრნი გულ-
წრფელნი, შიშველი სულებით დგანან და ამ ტექსტებში ქალაქის 
მარტოსული ადამიანის ისტორიები ცნაურდებაიან, რომლებიც 



228

ავტორის უშუალო შეხედულებაზე დაფუძნებულ, ავტორისავე 
სუბიექტურ შეხედულებათა და განწყობილებათა ერთგვარ მხატ-
ვრულ ტრანსფორმაციას წარმოადგენენ.

დამოწმებანი:

ბრიუსოვი: Брюсов В. „По улицам узким...“ http://www.e-reading.club/chapter.
php/95515/2/Bryusov_-_Urbi_et_Orbi.html
გაფრინდაშვილი 1990: გაფრინდაშვილი ვ. „სანდრო ცირეკიძე“. ვ. გაფრინ-

დაშვილი. ლექსები, წერილები, თარგმანები, ესეები. თბილისი: გამომცემლობა 
„მერანი“, 1990.
ვერლენი: Verlane P. „Croquis Parisien“ http://poesie.webnet.fr/lesgrandsclassiques/

poemes/paul_verlaine/croquis_parisien.html
ვერჰარნი: Verhaeren E. „Londres“; http://www.poetica.fr/poeme- 1296/emile-ver-

haeren-londres/
იაშვილი 1975: იაშვილი პ. პოეზია, პროზა, წერილები, თარგმანები. თბილისი: 

გამომცემლობა „მერანი“, 1975.
ივანოვი 1999: Иванов В. „Асимметрия мозга и динамика знаковых систем“. 

Избранные труды по истории и семиотике культуры. Т.1. Москва: изд. „Языки 
русской культуры“, 1999. 
კარმანი 1996: კარმანი რ. „რობაქიძე და მითის აღორძინება“. კრბ.: ჩემთვის 

სიმართლე ყველაფერია. თბილისი: 1996, გვ. 378.
ლოტმანი 1992: Лотман Ю. „Символика Петербурга и проблемы семиотики 

города“. Избранные статьи в 3 тт. Т. 2. Таллин: изд. „Александра“, 1992. 
რემბო: Rimbaud A. „L’Orgie parisienne ou Paris se repeuple“. http://abardel.free.fr/

petite_anthologie/l_orgie_parisienne.htm
როდენბახი: Rodenbach G. “Bruges la morte”; http://bruges-la-morte.net/wp-con-

tent/uploads/Bruges-la-Morte-english-translation.pdf
ტაბიძე 1936: ტაბიძე ტ. ლექსები. წინასიტყვაობა, ავტობიოგრაფია. თბილისი: 

1936. 
ჩუბინიძე 2005: ჩუბინიძე მ. „ქართული სიმბოლისტური მინიატურა“. კლა-

სიკური და თანამედროვე ქართული მწერლობა, N8. თბილისი: 2005.
ცირეკიძე 1981: ცირეკიძე ს. მუნჯი მოციქული. ქუთაისი: გამომცემლობა 

„საბჭოთა საქართველო,“ 1981.
ცირეკიძე 2010: ცირეკიძე ს. რაინდთა ლანდები. ქუთაისი: ქუთაისის შპს 

„ხომლი ენ“, 2010.

http://www.e-reading.club/chapter.php/95515/2/Bryusov_-_Urbi_et_Orbi.html
http://www.e-reading.club/chapter.php/95515/2/Bryusov_-_Urbi_et_Orbi.html
http://poesie.webnet.fr/lesgrandsclassiques/poemes/paul_verlaine/croquis_parisien.html
http://poesie.webnet.fr/lesgrandsclassiques/poemes/paul_verlaine/croquis_parisien.html
http://www.poetica.fr/poeme-%201296/emile-verhaeren-londres/
http://www.poetica.fr/poeme-%201296/emile-verhaeren-londres/
http://abardel.free.fr/petite_anthologie/l_orgie_parisienne.htm
http://abardel.free.fr/petite_anthologie/l_orgie_parisienne.htm
http://bruges-la-morte.net/wp-content/uploads/Bruges-la-Morte-english-translation.pdf
http://bruges-la-morte.net/wp-content/uploads/Bruges-la-Morte-english-translation.pdf


229

Irma Ratiani
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Life Lessons from the Pandemic Era
Giovanni Boccaccio, Decameron

Summary

Giovanni Boccaccio, from the very time of creating the Decameron, 
to the present day, is rightly considered one of the greatest authors of the 
Renaissance era, who gave the world literature the genre of novella and, 
with it, a rebellious spirit.

Firstly, forming the genre of novella, then wrapping these novellas 
into a single text and, therefore, deconstructing the traditional narrative 
framework characteristic of Western writing, was an artistic-cultural dec-
laration of rebellious spirit and freedom, so relevant to Boccaccio’s phi-
losophy and the Renaissance essence; It was an echo from a time plagued 
by the Black Death, which was meant to bring new messages / lessons to 
the reader.

And so it happened. The vital lessons learned from this unique pan-
demic text are, in our view, fit remarkably organically into the modern 
world obsessed with the Covid-19 virus.

Key words: Renaissance, Boccaccio, Rebellion, Pandemic.

ირმა რატიანი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

სიცოცხლის გაკვეთილები პანდემიის ეპოქიდან
ჯოვანი ბოკაჩო, დეკამერონი

ჯოვანი ბოკაჩო, „დეკამერონის“ დაწერიდან დღემდე, სამართ-
ლიანად მიიჩნევა რენესანსის ეპოქის ერთ-ერთ უდიდეს ავტორად, 
რომელმაც მსოფლიო მწერლობას აჩუქა ნოველის ჟანრი და, მასთან 
ერთად, მეოამბოხე სულისკვეთება. ის თავდაპირველად საკუთარ  



230

დაბადებას   აუჯანყდა,  როდესაც   არალეგალური   კავშირის შედე-
გად იშვა, შემდეგ – მამას, მთელს ტოსკანაში სახელგანთქმულ 
ვაჭარს, როდესაც ბანკირის სამსახური მიატოვა და უნივერსიტეტს 
მიაშურა, დაბოლოს – შუასაუკუნეების მწერლობის ტრადიციულ 
ჩარჩოებს, როდესაც გამყარებულ პოეტურ და მორალურ ნორ-
მებს დაუპირისპირდა. „დეკამერონი“ ჯოვანი ბოკაჩოს  მეამბოხე  
სულისკვეთების  მხატვრული  ხორცშესხმაა,  გენიოსის ნონკონ-
ფორმისტული პოზიციის გამოვლინება, რამაც მის ეპოქაში დიდ 
ქაოსს, მომდევნო ეპოქებში კი – ტექსტის წინააღმდეგობრივ, ხში-
რად, ურთიერთგამომრიცხავ ინტერპრეტაციებს დაუდო სათა-
ვე. მაგრამ, ჩვენს მიზანს არ წარმოადგენს „დეკამერონის“ ინერ-
პრეტაციული სივრცის მიმოხილვა და ანალიზი, არამედ – იმ  
ვიტალურად  საჭირო  გაკვეთილების  თუ  სწავლებათა ამოკრე-
ფა, რომლებიც, პანდემიის ეპოქაში შექმნილი ამ უნიკალური ტექ-
სტიდან, ჩვენის აზრით, გასაოცარი ორგანულობით მიემართება 
კოვიდ-19-ის ვირუსით შეპყრობილ თანამედროვე სამყაროს.

„დეკამერონი“, რომელიც, დაახლოებით 1348-1354 წწ. იწერე-
ბა, იმთავითვე წინააღმდეგობაში მოდის არსებულ პოეტიკურ 
ნორმებთან: ის პირველი დასავლური ტექსტია, რომელიც არა-
ტრადიციული/არაკლასიკური მოჩარჩოებით იქმნება და შეესაბა-
მება შრეობრივი ტექსტის მოდელს, ტექსტს ტექსტში, ანუ – ე.წ. 
„ტექსტ-მატრიოშკებს“. ამ უკანასკნელი ტერმინის ავტორი, ს. და-
ვიდოვი განმარტავს: „ლიტერატურულ ნაწარმოებს, რომელიც შე-
იცავს გმირის მიერ დაწერილ ერთ ან მეტ ტექსტს, გთავაზობთ, 
ვუწოდოთ „ტექსტი-მატრიოშკა“, მატრიოშკას თოჯინასთან ანა-
ლოგიით. ავტორისეული „გარე“ ტექსტი შეესაბამება „გარე“ თო-
ჯინას, ხოლო გმირის „შინაგანი“ ტექსტი, რომელსაც მოიცავს ავ-
ტორისეული ტექსტი, შეესაბამება „შიგა“ თოჯინას (ან თოჯინებს, 
თუკი რამდენიმე ტექსტია)“ (დავიდოვი: http://nabokov-lit.ru/nabo-
kov/kritika/davydov-teksty-matreshki/vvedenie.htm). სწორედ ამ რი-
გის ტექსტია „დეკამერონი“, სადაც ავტორისეულ ტექსტში ჩასმუ-
ლია პერსონაჟების მიერ მოთხრობილი ტექსტები.*

* საგულისხმოა, რომ მოჩარჩოების აღნიშნული ხერხი მანამდე გამოყე-
ნებული იყო აღმოსავლური ლიტერატურის შედევრში – „ათას ერთი ღამე“, 
ხოლო მოგვიანებით, არანაკლები ღირებულების  ქართულ ლიტერატუ-
რულ ძეგლში – „სიბრძნე-სიცრუისა“.



231

„დეკამერონი“-ს სიუჟეტური სტრუქტურა ასეთია: რამდენიმე 
ახალგაზრდა ერთმანეთს უყვება სხვადასხვა ამბავს, რომელთაც, 
თავის მხრივ, არავითარი სიუჟეტური კავშირი ერთმანეთთან არ 
გააჩნიათ. თითოეული ამბავი ავტონომიური ნარატიული მოდე-
ლია და, როგორც დამოუკიდებელი ერთეული, სრულად შეესაბა-
მება ნოველის ჟანრის კანონს. 

ნოველის ჟანრის უმთავრესი მახასიათებელი ასახვის რეალის-
ტური მანერა და სპეციფიკური ნარატიული სქემაა: „ამბავი უნდა 
იყოს ძალზე კომპაქტური და დამაჯერებელი, რათა, არამარტო 
წარმოაჩინოს თხრობის დინამიურობა, არამედ გაამართლოს ფი-
ნალის მოულოდნელობაც“ (რატიანი 2018: 305). „ლიტერატურათ-
მცოდნეობის ცნებათა“ თანამედროვე ლექსიკონში ვკითხულობთ: 
„ნოველა მცირე ფორმატის ჟანრია, ორიენტირებული ერთ კონ-
კრეტულ მოვლენაზე, სიტუაციასა ან კონფლიქტზე, რომლის წი-
აღშიც იქმნება ინტრიგა. ინტრიგის ამოხსნა მოულოდნელობის 
ეფექტით ხასიათდება: ნოველის დასასრული ყოველთვის მო-
ულოდნელია, როგორი ლოგიკურიც არ უნდა იყოს იგი“ (ქადონი 
1999: 600-601). ნოველა უნიკალური ლიტერატურული მოდელია, 
რომელიც  იმთავითვე  გამოკვეთს,  დასკვნით ნაწილში კი სრუ-
ლად  წარმოაჩენს  მკითხველის   მოლოდინის   შეუსაბამობას   ტექ-
სტის დასასრულთან. „მკითხველი, რომელსაც გზადაგზა აღეძვ-
რება „კარგად ნაცნობი ამბის“ განცდა, საბოლოო ჯამში, სრულიად 
სხვა ფინალის პირისპირ აღმოჩნდება, იმდენად, რომ დასკვნის 
გამოტანაც შეიძლება გაჭირდეს“ (რატიანი 2018: 305). რეცეფციუ-
ლი ესთეტიკის ერთ-ერთ ფუძემდებელი, ჰ. რ. იაუსი, ამ მდგომა-
რეობის უფრო ზუსტად აღწერის მიზნით, საგანგებო ტერმინს 
ამკვიდრებს – „მოლოდინის ჰორიზონტი“: „ჰ. რ. იაუსის მიხედ-
ვით... ახალი ნაწარმოები აღძრავს მოგონებას ადრე წაკითხულ 
ნაწარმოებებზე, უქმნის მკითხველს გარკვეულ ემოციურ განწყო-
ბას, აღვიძებს მასში რაღაც ნაცნობის, ადრე წაკითხულის მსგავ-
სის მოლოდინს, რაც შემდგომ, კითხვის პროცესში, ან გამართლ-
დება, ან გამტყუნდება: „ახალი ტექსტი მკითხველში (მსმენელში) 
აღვიძებს ადრე აღქმული ტექსტების საფუძველზე ჩამოყალიბე-
ბულ მოლოდინის და თამაშის წესთა ჰორიზონტს, რომელიც მერე 
[ახალი ტექსტის  აღქმის პროცესში.  –  ლ.ბ.]  ვარიირებას,   კორექცი-



232

ას, განახლებას განიცდის ან მხოლოდ უცვლელად მეორდება“ 
(იაუსი 1994: 131). ჰ. რ. იაუსი განასხვავებს მკითხველის მოლო-
დინის ჰორიზონტს და მოლოდინის ჰორიზონტს, რომელიც ნა-
წარმოებშია წარმოდგენილი. ეს უკანასკნელი მყარია და უცვლელი, 
მკითხველის მოლოდინის ჰორიზონტი კი ცვლილებას განიცდის 
ნაწარმოების კითხვის პროცესში. მაგალითად, სერვანტესი „დონ 
კიხოტში“ თავდაპირველად მკითხველს აღუძრავს ამ უკანასკნე-
ლისთვის  კარგად ნაცნობ სარაინდო  რომანთან მორიგი  შეხვედ-
რის მოლოდინს, მაგრამ საბოლოოდ ამ ყაიდის  თხზულებათა  ღრმა-
აზროვან პაროდიას სთავაზობს მას...“ (ბრეგაძე 2008: 190). ნოველა 
კი სწორედ ის ჟანრია, რომელიც მუდმივად ცვლის მკითხველის 
მოლოდინის  ჰორიზონტს  და ნოველის სწორედ ამ ოქროს წესს, 
სხვა  ზემოთ  ჩამოთვლილ  წესებთან ერთად,  იცავს  ჯოვანი ბო-
კაჩო.*  ანუ,  სახეზეა:  კომპაქტური  და  დამაჯერებელი ამბავი;  ასახ-
ვის რეალისტური მანერა; თხრობის დინამიური სტილი; იუმო-
რის, სატირისა და, ხშირად, პაროდიის გამოყენება; სწრაფი და 
მკითხველისათვის მოულოდნელი ფინალი. ნოველის ჟანრის 
ჯერ ფორმირება, შემდგომ ნოველების ერთ ტექსტად შეკვრა და 
დასავლური მწერლობისათვის ნიშანდობლივი ტრადიციული 
სიუჟეტური ჩარჩოების დეკონსტრუქცია წარმაოდგენდა მეამბო-
ხე სულისკვეთებისა და თავისუფლების მხატვრულ-კულტურულ 
დეკლარაციას ბოკაჩოს მხრიდან; ეს იყო ამოძახილი შავი ჭირით 
შეპყრობილი დროიდან, რასაც ახალი გზავნილები/გაკვეთილები 
უნდა მიეტანა მკითხველამდე. 

პირველი გაკვეთილი ბოკაჩოსაგან: ტრადიციულ ჩარჩოებში 
აზროვნება აღარ შეიძლება. ჩარჩოების რღვევის საუკეთესო ილუს-

* კულტურული თვალსაზრისით, ძალზე საინტერესო იყო ის დამოკიდე-
ბულება, რომელიც ნოველის ჟანრის მიმართ ჩამოყალიბდა: თითქმის მე-19 
საუკუნემდე კლასიკურ ნოველას აღარც მიმდევრები ჰყოლია და აღარც 
გულშემატკივრები (გუარდატის, ბანდელოსა და რამდენიმე ინგლისელი 
ავტორის ტექსტებს ჟანრულად რომანსეს ან ემბრიონულ რომანებს უფრო 
აკუთვნებენ, ვიდრე ნოველას). კითხვაზე – რატომ? – სხვადასხვაგვარი 
პასუხი შეიძლება გაეცეს, თუმცა, დაბეჯითებით მიგვაჩნია, რომ პასუხი 
ასახვის რეალისტური მანერის მკვეთრ დეფიციტში უნდა ვეძიოთ. ბოკაჩო 
რენესანსის ეპოქის მწერალია, იმ ეპოქისა, რომელმაც ბევრ სხვა სიკეთესთან 
ერთად, ადამიანი იძულებით დააყენა გამადიდებელ სარკესთან და თავისი 
ნამდვილი სახე დაანახა (ხშირად რადიკალური სატირის ფონზე).	



233

ტრაციას თავად „დეკამერონის“ თემატური ქარგა წარმოადგენს. 
„დეკამერონს“  არ  ჰყავს  ერთი გამოკვეთილი გმირი, პროტაგონის-
ტი  ან  ანტაგონისტი,  ყველა  ხასიათი  ერთ  სიბრტყეზე   და   პარი-
ტეტულ პოზიციებზეა განთავსებული. ათი ახალგაზრდა, პანდე-
მიური ფლორენციისაგან თავისდაღწევის მიზნით, ქალაქგარეთ 
მიაშურებს, რათა, ერთის მხრივ, გამოერიდოს ქალაქს (ანუ, თა-
ნამედროვე სამედიცინო ტერმინოლოგიით, მოახდინოს სოცია-
ლური დისტანცირება), ხოლო, მეორეს მხრივ – რითიმე შეიქცი-
ოს და დაიმშვიდოს თავი (ანუ, ისევ თანამედროვე სამედიცინო 
ტერმინოლოგიით, ჩაიტაროს თერაპია). თავისშექცევისა და დამ-
შვიდების საუკეთესო გზად მათ ამბების თხზვა და თხრობა ესა-
ხებათ. ტექსტი ას ამბავს შეიცავს, რომლებიც, როგორც ზემოთ 
აღვნიშნეთ,  ცალკეულ  ამბებადაა  ჩაშლილი  ტექსტში. ეს  არის  ასი 
ამბავი სიყვარულზე, სადაც ტრაგიზმი და ეროტიკა ენაცვლება 
ერთმანეთს. ხორციელი სიყვარულის ამ გადაჭარბებული აპოლო-
გიის გამო, „დეკამერონი“ იმთვითვე ე.წ. „უწმაწური ლიტერატუ-
რის“ სფეროს მიაკუთვნეს, თუმცაღა, ავტორის პოზიცია არ შერ-
ყეულა, არა იმიტომ, რომ მას აკვიატებულად იტაცებდა საუბარი 
ხორციელ სიყვარულსა და ვნებებზე, არამედ – მის ნარატივს 
მყარი კონცეპტუალური საფუძველი ჰქონდა: „დეკამერონის“ მთა-
ვარი გმირი ზოგადად ადამიანის ბუნება იყო, რომლის მთავარ 
მსაზღვრელადაც მწერალს სიყვარული მიაჩნდა, მის ყველანაირ 
გამოვლინებაში. 

მეორე გაკვეთილი ბოკაჩოსაგან: სიყვარული ადამიანის ბუნე-
ბის მარკერია, ის არ ცნობს გონიერებას და საღ აზრს. „დეკამე-
რონის“ ტექსტში სიყვარულის მრავალი ვერსია და მოდელია 
წარმოდგენილი, თუმცა, უმეტეს შემთხვევებში, სიყვარული ინ-
ტიმური ურთიერთობის გზით მიიღწევა, ვინაიდან სექსიც ადამი-
ანის ბუნების ნაწილია, ამტკიცებს მწერალი, რეალური აქტი, 
რომელიც ადამიანებს ფიზიკურ და ფსიქოლოგიურ ტრანსფორ-
მაციაში ეხმარება. ბოკაჩო რენესანსის ეპოქის მოაზროვნეა, იმ 
ეპოქისა, რომელიც ორიენტირებულია ტრანსფორმაციაზე, რო-
გორც  კულტურული  პროგრესის  ერთადერთ  საშუალებაზე.  „ჯერ
კიდევ გვიანი შუასუკუნეებისა და პრერენესანსის ეპოქაში ერთ-
ერთ ყველაზე გავლენიან კლასიკურ ტექსტად ოვიდიუსის „მეტა-



234

მორფოზები“ მიიჩნეოდა, რაც ზედმიწევნით კარგად ერგებოდა 
დროის სულისკვეთებას – ადამიანის შინაგანი გარდაქმნის აუცი-
ლებლობას. შესაძლოა, ოვიდიუსის პოემა მოულოდნელი გზაც კი 
იყო ქრისტიანული იდეალების ხაზგასასმელად, მაგრამ მკითხ-
ველი აშკარად აკვირდებოდა მითის ტრანსფორმაციას ზნეობივ 
მოდელში.  გენიალური  იტალიელის,  დანტე  ალეგიერის  „ღვთაებ-
რივ კომედიაში“ ადამიანი ან ცოდვით დამახინჯებული წარმოდ-
გება, ანაც – გარდაიქმნება ქრისტიანული ღმერთის სიყვარულით. 
შესაბამისად, ტრანსფორმაციის იდეა „ღვთაებრივ კომედიაში“ 
ქრისტიანული გზავნილის მატარებელია. იგივე იდეა, მართალია, 
სრულიად  სხვა  კუთხით,  მაგრამ   თავის  აქტუალობას   შეინარჩუ-
ნებს რენესანსის ეპოქაში, როდესაც დღის წესრიგში დადგება 
„სხეულისა და სულის ფორმის შეცვლის“ საკითხი“  (რატიანი 2021: 
63).*  სიყვარულის  როგორც  რეალური  აქტის  ასახვა  ბოკაჩოს  სწო-
რედ ამ რიგის ტრანსფორმაციის ერთ-ერთ ბერკეტად მიაჩნდა, რო-
დესაც ადამიანი სრულად და უსიტყვოდ ემორჩილება ბუნების 
კანონს.

მესამე გაკვეთილი ბოკაჩოსგან: სიყვარული გარდაქმნის ადა-
მიანებს. ტრანსფორმაციის გენერატორი კი თავად ბუნებაა. ბუ-
ნების კანონები „დეკამერონი“-ს დიალექტიკურ კოდს წარმოად-
გენს: ესაა კოდი, რომელიც წარმატებულად გამოიყენება ავტორის 
მიერ  სოციალურ  წესრიგში  არსებული   წინააღმდეგობების   გამო-
საკვეთად. ბუნების მორალი „დეკამერონში“ ახალი ტიპის დია-
ლექტიკური მორალია, რომელიც უფრო მეტ თავისუფლებას ას-
წავლის თავის მიმდევრებს, ვიდრე ტრადიციული მორალური 
კოდები (პოლიტიკური, სოციალური თუ რელიგიური).

მეოთხე გაკვეთილი ბოკაჩოსაგან: ბუნების კანონი უფრო მაღლა 
დგას, ვიდრე ადამიანთა საზოგადოებისა და რელიგიის კანონები. 
რაც უფრო ახლოსაა ადამიანი ბუნების კანონთან, მით უფრო 
თავისუფალია ის და აქვს უნარი, ნებისმიერ ვითარებაში, დატკბეს 
ცხოვრებით. ადამიანის ბუნებასთან თანაზიარობა „დეკამერონ“-

* რომ აღარაფერი ვთქათ კულტურული პარადიგმის ცვლილებაზე: რე-
ნესანსის ეპოქის მწერლები და მხატვრები მიისწრაფოდნენ უდიდესი 
ცვლილებებისკენ, მათ შორის, იმისკენ, რომ ახალი სული შთაებერათ 
ბერძნული და რომაული კულტურებისთვის.



235

ის ერთ-ერთი მნიშნველოვანი გზავნილია. პარადოქსია, მაგრამ 
პანდემიის პირობებში მოთხრობილი ამბები, იმ დროში, როცა 
ათასობით ფლორენციელების სიცოცხლე შავმა ჭირმა წაიღო, 
ჯოვანი  ბოკაჩო  ათივე  მთხრობელს  საკმაოდ  თავისუფალ  ადამი-
ანებად  წარმოგვიდგენს,  რომლებსაც  სურთ  დატკბნენ  ცხოვრე-
ბით და სხვებსაც მისცენ ამის საშუალება. ისინი იცინიან, ხუმ-
რობენ,  საუბრობენ  სიყვარულზე , მორალზე,  მიირთმევენ   გემრი-
ელ  ფუნთუშეულს,  სვამენ   ღვინოს,  დასეირნობენ  ტყეში (იხ.  ფა-
ბიან  ალფიე,  https://www.youtube.com/watch?v=ENDh8BFvcFk).  თი-
თოეული ნოველიდან სიცოცხლის სიხარული მოედინება! რატომ?

მეხუთე გაკვეთილი ბოკაჩოსაგან: გიყვარდეთ სიცოცხლე! მა-
შინაც კი, როცა ქალაქი/ქვეყანა მომაკვდინებელი პანდემიის მკლა-
ვებში კვნესის, გიყვარდეთ სიცოცხლე! ისწრაფვოდეთ მზისკენ და 
სინათლისკენ! სიცოცხლის დაუშრეტელი ენერგია საუკუნეების 
მიღმა აღწევს, ენერგია, რომელიც დღეს ჩვენ ყველას გვჭირდება და 
რომელსაც სიცოცხლის სიხარული და სიცოცხლით ტკბობა ჰქვია... 

„რადგან სიცოცხლე ასე ნავარდობს,
სიკვდილის ყველა კარი დარაზეთ, 
და იმ ბედნიერ დღეს გაუმარჯოს,
როცა ჩვენ გავჩნდით ამ ქვეყანაზე!“ 

(ასათიანი, „საქართველოში“)

თითქმის ექვსი საუკუნის შემდეგ, ასე გამოეხმაურება ტუბერ-
კულოზით შეპყრობილი 26 წლის ქართველი პოეტი, ლადო ასა-
თიანი სიცოცხლის რენესანსულ სულისკვეთებას და თავის გედის 
სიმღერას სიცოცხლის ჰიმნად აქცევს.

დამოწმებანი:  

ალფიე: Alfie, F. Giovanni Boccaccio’s Decameron and Bawdy Medieval Literature 
https://www.youtube.com/watch?v=ENDh8BFvcFk

ბრეგაძე 2008: ბრეგაძე, ლ. „რეცეფციული ესთეტიკა“. ლიტერატურის თეორია. 
საუკუნის ძირითადი მეთოდოლოგიური კონცეფციები და მიმდინარეობები. 
თბილისი:  ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2008.

დავიდოვი: Давыдов, С. С. „Тексты-матрёшки“ Владимира Набокова. Введение 
http://nabokov-lit.ru/nabokov/kritika/davydov-teksty-matreshki/vvedenie.htm 

https://www.youtube.com/watch?v=ENDh8BFvcFk
http://nabokov-lit.ru/nabokov/kritika/davydov-teksty-matreshki/vvedenie.htm


236

რატიანი 2018: რატიანი, ი. ქართული მწერლობა და მსოფლიო ლიტერა-
ტურული პროცესი. თბილისი: თსუ გამომცემლობა,  2018.

რატიანი 2021: რატიანი, ი. „რუსთაველის სამი რეალობა“. სჯანი, 22. თბილისი: 
თსუ გამომცემლობა, 2021. 

ქადონი 1999: Cudon, J. A. (revised by C. E. Preston). Dictionary of Literary Terms 
and Literary Theory. Penguin Books, 1999.

Solomon Tabutsadze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature

In the Name of Posterity Survival
(Story „Michela“ by Davit Kldiashvili)

Summary

The urgency of David Kldiashvili’s work comes to life in our reality 
with a new perspective. One such problem is presented in the story “Mi-
chela”. 

The artistically described tragic story was not only the subject of the 
story, but, as we guess from the press of that time, it was a universal event 
in that era. At the time of the epidemic as a human catastrophe, the traits 
of human nature that are normally hidden in the ordinary situation often 
appear. 

The character of David Kldiashvili’s story – Michela, is indistinguish-
able human from the others, but when his family was almost completely 
destroyed by an epidemic, this honest man faced existential hardship, 
showing unforgivable indifference to his mortally doomed grandson. Da-
vit Kldiashvili’s story depicts such a spiritual transformation of a person in 
a hopeless situation, which will always be the subject of artistic reflection. 

Key words: Davit Kldiashvili, “Michela”, epidemic, extinction of the 
family, human transformation, spiritual degradation.



237

სოლომონ ტაბუცაძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

მოდგმის გადარჩენის სახელით
(დავით კლდიაშვილის მოთხრობა „მიქელა“)

დავით კლდიაშვილის შემოქმედება მუდამ აქტუალურია 
ქართული ცხოვრებისათვის. მის მხატვრულ პროზაში წარმოდ-
გენილი პრობლემატიკა ახალი და ახლებური წიბო-წახნაგით 
ცოცხლდება ჩვენს რეალობაში. ერთი ასეთი პრობლემთაგანი 
მწერლისთვის დამახასიათებლი სიმძაფრით არის წარმოჩენილი 
მოთხრობაში „მიქელა“.

მიქელა გიორგაძის ოჯახს უკურნებელი სენი შეუჩნდა და 
ოჯახი ლამის მთლიანად ამოწყვიტა. სიკვდილს მხოლოდ ორი 
შვილიშვილი და დაქვრივებული რძალი – მაია გადაურჩა. გვა-
რის ამოწყვეტის შიშით შეძრწუნებული მიქელა ავი სულების 
განსადევნად სახლსაც კი გადადგამს „უსაფრთხო“ ადგილას და 
უმცროს შვილიშვილს სხვა სოფელში გახიზნავს. უფროსი, საიქი-
ომოვლილი 20 წლის სპიდონას წაყვანა უფალმა ჯერ არ ინება – 
საიქიოდან მოაბრუნა და, როგორც თვითონ ამბობს, ერთი წლის 
შემდეგ უნდა წაიყვანოს. სნებამორეულ სპიდონას მიქელა სახლს 
გაარიდებს და ფაცხაში დააბინავებს. ღამით ქარიშხალი ამოვარდე-
ბა და დელგმა გადალეკავს სპიდონას სადგომს, მომაკვდავს თავის 
კარვიანად თავქვე გააქანებს და დაახრჩობს. დილით ქვა-ღორღში 
არეულს  იპოვნის  მიქელა   შვილიშვილის   გვამს,   შინ   შემობრუნ-
დება  და  დატრიალებული  საცოდაობისას  ეტყვის  რძალს,  რაზე-
დაც   მაია გაიოცებს, „– მომკვდარა?! <...> წელიწადი რომ არ შეს-
რულებულა?“  მამამთილი  კი  თავის  ვარაუდს გაუმხელს – „ალ-
ბათ შემცდარი იყო... კარგად ვერ გაუგონია, რა ვადა დაუნიშნეს...“

მიქელასა და მაიას სწამდათ, რომ უფალი დანიშნულ დრო-
ზე ადრე არ წაიყვანდა ავადმყოფს და ყურადღებასაც არ აქცევ-
დნენ. რძალ-მამამთილის რეაქცია ერთ რამეზე – უკიდურეს 
გონებადაბნელებულობაზე – მეტყველებს მხოლოდ. ამასთან 



238

დაკავშირებით წერდა აკაკი ბაქრაძე, რომ ბუნებით კეთილი და 
სათნო ბერიკაცი არაცნობიერად მკვლელი გახდა და ეს ჩაიდინა 
„კეთილი მიზნით“ – ჯიშის, მოდგმის გადარჩენის სახელითო. აქვე 
ისიცა ვთქვათ, რომ მოთხრობას საფუძვლად დავითის მოგვარე, 
ტუბერკულოზით დასნეულებული ოჯახის ამბავი უდევს (ლალი 
ავალიანი). მკაცრი სინამდვილე დავით კლდიაშვილის მთელ 
შემოქმედებასა მსჭვალავს, მაგრამ ამ მოთხრობის ფაბულა მაინც 
უცნაურია და სიღრმისეულად წარმოაჩენს ადამიანის შინაგან 
სამყაროს. „უცნაურობით რომ დაფასდეს რომელიმე მხარე, პირ-
ველ  ჯილდოს იმერეთი მიიღებდა უთუოდ“-ო გრიგოლ რობაქი-
ძე ბრძანებდა, მაგრამ, როგორც ქართული პრესიდანა ჩანს, საუც-
ნაურო კი არა, მოთხრობაში აღწერილი ტრაგიზმით გაჯერებული 
ფაქტები საყოველთაო მოვლენა ყოფილა იმ დროს. გაზეთ „დრო-
ებიდან“ სრულ ამონაწერს მოვიტან: „შეიძლება ყველასთვის არ 
იყვეს ცნობილი, როგორ ექცევიან ავადმყოფებს ამ ჩვენს მხარეში. 
ამისათვის მინდა გავაცნო „დროების“ შემწეობით მკითხველებს 
აქაური  წესები  ამ  საგნის  შესახებ.  ვსთქვათ, გახდა კაცი  თუნდ ქა-
ლი ავად. ერთი დღიდგან ერთს ან ორ კვირამდე შეიძლება ამყო-
ფონ იგი სახლში, სადაც ჯერ კიდევ არ ერიდებიან, მაგრამ აგერ 
ორი კვირაც გავიდა და ავადმყოფი ისევ იმ დღეშია: ან ახველებს 
ან სიცხე აქვს ან ჭვალების გამო იტკივებს რასმეს. ავადმყოფებს 
მოუღობავენ კარავს ვენახში ან ყანაში, რომელიც უფრო მოშორე-
ბით არის სოფელზე, დააწვენენ შიგ და სიკვდილი იქნება თუ 
სიცოხლე, იქ უნდა ელოდებოდეს უბედური. ავადმყოფთან, თუ 
ისეთი ვინმე არ ჰყავს რომ იყოს მასთან და არაფერს არ მოერი-
დოს, დაიქირავებენ ისეთ კაცს ყარაულად, რომელიც არ ერიდება 
ამისთანა ავადმყოფობას და რომელიც საყარაულოსაც ბლომად 
იღებს; ეს ყარაული უზიდავს ავადმყოფს სასმელ-საჭმელს და 
უვლის, ვიდრე ან ბოლო არ მოეღება ან არ გამობრუნდება“. ან ის 
„ყარაულები“ ვინ იყვნენ და რა ყოფით ცხოვრობდნენ, ესეც ხომ 
ადვილი  წარმოსადგენია?  ამგვარი  ცხოვრების   მოწმე   ჭირისუფა-
ლია   დავით კლდიაშვილი და აკი თავის საიუბილეო საღამოზე 
თქვა კიდევაც აწ უკვე ქრესტომათიად ქცეული სიტყვები, რომ მწე-
რალს თავისი პერსონაჟებისთვის არ დაუცინია და მწერლისავე 



239

სიტყვა რომ მოვიტანოთ – „მე ისინი მეცოდებოდნენ, მებრალებო-
და ადამიანი, რომელიც მახინჯმა ცხოვრებამ გააუბედურა“-ო.

აკაკი ბაქრაძისეული შენიშვნა „ბუნებით კეთილი სათნო“ ბე-
რიკაცზე მოთხრობის მიხედვით არსად დასტურდება, რადგან 
მიქელას წინარე ცხოვრებისა არაფერი ვიცით, მაგრამ ეს შეიძლე-
ბა არც იყოს არსებითი, რადგან ძნელია განსაზღვრა იმისა თუ 
ადამიანის რა ბუნება იჩენს თავს „დიდი დეპრესიის“ ჟამს და 
პანდემია სწორედ ასეთი მოვლენაა. უმემკვიდრეოდ გადაგების 
შიშით მოგვრილი ემოციური ჯოჯოხეთი სრულიად გათანგავს 
მიქელას სულსა და გულს. და ამ ყველაფერს წინ უძღვის ის ქო-
ნებრივი და სულიერი სიდუხჭირე, რომელიც მისხალ სასიკეთო 
გასაქანს არ აძლევს ადამიანის ყოფას. შინაგანად გაპარტახებული 
ადამიანი ცრუმორწმუნეობის სადგომად ქცეულა და სულგაყინუ-
ლი რას აღარ ებღაუჭება, რომ თავისი სააქაო და საიქიო ცხოვრება 
უზრუნველყოს. ადამიანის ბუნება მთელი თავის არსით სწორედ 
ამგვარ  ვითარებებში  ვლინდება  და  ამ  მხრივ  დავით  კლდიაშვი-
ლის  მხატვრული  ხედვა  სრულიად  უნიკალურია. გერონტი ქიქო-
ძემ  მას  „საღი  მხატვრული  ინსტინქტის  მწერალი“ და  „სინამდვი-
ლის ფანატიკოსი“ უწოდაო   და   ამასთან დაკავშირებით   წერს 
მალხაზ ხარბედია, რომ ეს ორივე ფრაზა ზუსტად ახასიათებს მწე-
რალს  და  „სწორედ  ამ ჯანსაღი გრძნობების გამოა, ალბათ, დიდი 
მწერალი, მწერალი, ვინც ახერხებდა წარმოუდგენელი ერთ-გულ-
ება გამოეჩინა იმის მიმართ, რაზეც წერდა, ყოფილიყო თავგანწი-
რულიც და, ამავდროულად, დაუნდობლად ზუსტი“. ეს სიზუს-
ტეა, რომ წვრილმანებამდე ჩასდევს მწერალი სათქმელს და იქიდან 
ამოაქვს,  კიტა  აბაშიძის  თქმისა  არ  იყოს,  „თითქმის   ყოველდღი-
ური, ჩვეულებრივი ამბავი, დაწვრილმანებულის ცხოვრების ერ-
თის კუნჭულის ნაფლეთი“. ეს „ნაფლეთი“ კი ადამიანის უარსე-
ბითეს საკითხს, მის ეგზისტენციას უკავშირდება და ამდენად მის 
წვრილმანობაზე შეიძლება გაჭირდეს კიდეც საუბარი. თუ წვეთში 
ზღვა აირეკლება, ამ „ნაფლეთშიც“ ადამიანური არსებობის დვრი-
ტა გამოსჩანს და ამას უწოდა აკაკი ბაქრაძემ „არსებობის შიში“. ეს 
ძრწოლა და შიში თანგავს კლდიაშვილის პერსონაჟებს და ამის 
გამოა, რომ მწერალი თანალმობით შეჰყურებს მათ მიუტევებელ 
საქციელსაც კი. როგორ და რით შეიძლება გამართელბულ იქნეს 



240

მიქელას საქციელი, მაგრამ მწერალი არც მასა ჰკიცხავს. ერთი 
ეგ არის, რომ მღვდელს ათქმევინებს საყვედურს: „მღვდელი 
ძლიერ შეუწყრა მიქელას შვილიშვილის დატანჯვისათვის და 
ემუქრებოდა პასუხისგებაში მიცემას“. მწერალს მაინც ადამიანის 
უკეთესობაზე ეფიქრება, რადგან მისი სულიერი გამოცდილებისა 
და უსამართლობის დარჯაკში გამოვლილი კაცის ალღოთი იცის, 
რომ „კაცის ოცნება ცხოვრებისაგან თითქმის უმეტეს ნაწილად 
შემუსვრილი რჩება. <...> ცხოვრება ბრძოლაა <...> და თანვე და-
უბოლოებელი დამარცხება ამ ბრძოლაში, რადგან, რამდენსაც ახ-
ლო მივა სალტოლველ საგანთან, იმდენად ეს საგანი მისგან შორს 
გაიწევს. ადამიანის ცხოვრების მხატვრული გამომსახველი სიზი-
ფის მითია“ (აბაშიძე 1912: 272). 

დავით კლდიაშვილი არსად ლაპარაკობს პერსონაჟის ცნობი-
ერებაზე, იმაზე თუ რაიმეგვარი ყოყმანი ან ჭიდილი მიმდინარე-
ობს მის შინაგან სამყაროში. არა, იგი მხოლოდ ხატავს და ამით 
ნათელყოფს და  მთელი  სისრულით წარმოადგენს გმირის სული-
ერ მდგომარეობასა და სახეს.

 უამინდობამ იმატა და წვიმებიც გახშირდა, მაგრამ „ერთ საღა-
მოს ნამეტანი ჩამოღრუბლა და ერთბაშად მძლავრმა წვიმამაც 
დაუშვა. მაია ვახშმისათვის ჭადებს აცხობდა.

– ძალიან წვიმა მოვა ამაღამ, ეტყობა! – თქვა მან შეწუხებული 
ხმით. – სპიდონას კარავში რა გააძლებინებს!..

– რა ვუყო ახლა მე!.. – წაილაპარაკა ცეცხლის პირას მჯდომმა 
მიქელამ. – ეგებ გადიკაროს! – ცოტა ხნის შემდეგ დაატანა მან. – 
სულ რავა გოუწყრება ღმერთი... სულ წვიმა რავა იქნება!“ 

„რა ვუყო ახლა მე!“ ეს უბრალო ამოძახილი, ერთი მხრივ, 
გამოუვალობის და, მეორე მხრივ, იმის ნიშნადაც შეიძლება ვი-
გულვოთ, რომ წამიერად აფუთფუთებული სინდისი ადგილს 
ითხოვს მიქელას სულში და ამით გაღიზიანებული რძალსაც 
შეუყვირებს. როდესაც მოძალებული დელგმის შემყურე მაიას 
გულმა ვეღარ მოუთმინა და შეჰკადრა მამამთლს, – „ბატონო, იმ 
ბოვშვს დახედვა უნდა კიდევ... არაფერი ცოდვა დაგვედვას“-ო, 
მოხუცმა უკმაყოფილოდ წაიბუტბუტა: „რა ცოდვა უნდა დაგვედ-
ვას?! ამ ღამის წერა ყოფილა თუ რამ მოუვიდა და ისაა!“; მაგრამ, 
როცა რძალი „გადაწყვეტით“ იტყვის, „წავალ, მე დავხედავო“, აქ 



241

კი იფეთქა მიქელამ: „ – შენ სად წახვალ?! <...> მაცალე ერთი, თუ 
ღმერთი   გწამს!“.   ეს შეძახება თუ ამოძახილი კიდევ უფრო ნათ-
ლად აჩვენებს ბერიკაცის ნაგვემი სულის მდგომარეობას.

ერთიც უნდა ითქვას: რელიგიურ ცრუმორწმუნეობაზე საუბა-
რი, რასაკვირველია, ლეგიტიმურია, მაგრამ, მიმაჩნია, რომ ეს 
საკითხი მაინც გარეგნული სამოსია, თემაა მოთხრობებისა, ხო-
ლო არსი მისი ამ თემაზე შექმნილი თხზულებებისა გაცილებით 
სიღრმისეულია და იგი რომელიმე ისტორიული ეპოქისა თუ 
ხდომოლების ფარგლებით არ ამოიწურება. როგორც კიტა აბაშიძე 
იტყვის, „მწერალი გვახედებს უფერულისა და უმნიშვნელო სინამ-
დვილის ძირში და იქ დამალულს ღრმა და მწარე აზრს ცხოვრე-
ბისას შეგვამცნებინებს ხოლმე და იმ მრავალგვარ აზრსა და სხვა-
დასხვაგვარ   გრძნობას   აღვიძრავს <...> ამგვარი მანერა მწერლისა 
მის ნაწერებს სიმბოლურ მნიშვნელობას აძლევს“.

ამიტომაც არის, რომ დავით კლდიაშვილის ტექსტებს ყველა 
ეპოქა თავისად მიიჩნევს და თავისებურად წაიკითხავს, რადგან 
ხედვისა და თხრობის მისთვის დამახასიათებელი მანერა აღქმისა 
და ინტერპრეტაციის ნაირგვარობას განაპირობებს.

დამოწმებანი:

აბაშიძე 1912: აბაშიძე კ. ეტიუდები XIX საუკუნის ქართული ლიტერატურის 
შესახებ. ტ. II. ქუთაისი: სტამბა იოსებ მ. ხელაძისა, 1912.

ავალიანი:  ავალიანი ლ. დავით კლდიაშვილის ბედნიერი თვალი. http://www.
bu.org.ge 

ბაქრაძე 1986: ბაქრაძე ა. სულის ზრდა. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა 
საქართველო“, 1986, გვ. 171-192.
ხარბედია: ხარბედია მ. დავით კლდიაშვილი-150. https://www.radiotavisuple-

ba.ge/z/2342 

 



242

Lali Tibilashvili
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Issue of Pandemics in Shio Aragvispireli’s Art

Summary

The study provides comparison between Shio Aragvispireli’s novelette 
“We Have Buried Dad!..” and Vazha-Pshavela’s story “Cholera Helped 
Me”. While both works were written in the same period (1892), the 
authors provided different descriptions of the villages depressed by the 
pandemics: while Shio Aragvispireli’s novelette is very tragic, Vazha de-
scribed with humor. 

Aragvispireli’s novelette “We Live!..” was written when cholera ep-
idemics was ended in Georgia. This allowed the author to look s more 
lightly the people scared with epidemics, thinking about every illness that 
this was cholera.

The work considers the folklore materials collected by Shio Aragvi-
spireli, in particular, the spells for the purpose of dealing with the infec-
tious diseases.

Key Words: Shio Aragvispireli; pandemics.

ლალი თიბილაშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

პანდემიის თემა 
შიო არაგვისპირელის შემოქმედებაში

კაცობრიობამ თავისი არსებობის განმავლობაში არაერთი პან-
დემია თუ ეპიდემია გადაიტანა. სხვადასხვა მომაკვდინებელ სენ-
თან ბრძოლა ოდითგანვე იყო ადამიანთა პრობლემა. ერთ-ერთი 
ინფექციური  დაავადების,  ქოლერის,  შესახებ  ჰიპოკრატე  ჯერ  კი-



243

დიდად არ შემონახულა. პანდემიები დიდ ტერიტორიებს მო-
იცავდა, მილიონობით ადამიანთა სიცოცხლეს ანადგურებდა, 
სავაჭრო თუ პოლიტიკურ კავშირებზე ზემოქმედებდა და ბუნებ-
რივია, სამეცნიერო ცოდნის განვითარებას უწყობდა ხელს. ცნო-
ბილია, რომ 1816-1818 წლების ქოლერის პანდემია ინდოეთიდან 
მოედო ჩინეთს, თურქეთს, იმიერკავკასიას, ევროპის ნაწილს და, 
საბოლოოდ, მოსახლეობის ნახევარი იმსხვერპლა. XIX საუკუნეში 
რუსეთის იმპერიას ქოლერის ხუთმა პანდემიამ გადაუარა. ყვე-
ლაზე მასშტაბურმა მეხუთე პანდემიამ, რომელიც 90-იან წლებში 
დაიწყო, რუსეთის სამოცდაათი გუბერნია მოიცვა. განსაცდელს 
ვერც საქართველო გადაურჩა, თუმცა, საბედნიეროდ, ამ დაავადე-
ბამ ჩვენს ქვეყანაში მალევე გადაიარა. ამის შესახებ „ივერია“ 
წერდა, რომ ბევრად უფრო მდიდარი ბაქოსაგან განსხვავებით, 
თბილისი მომზადებული დახვდა პანდემიას: „თბილისის თვით-
მმართველობამ დაინახა, რომ ხოლერა სრულებითაც არ ხუმრობ-
სო და საშინელის მრისხანებით უპირებს განადგურებას მთელს 
კაცობრიობასო, რაც კი რამ მოეძებნებოდა ყველაფერს მოუყარა 
ქალაქმა თავი-თავს და იარაღად აქცია, რამდენიმე ათასი თუმანი 
ფული დასდო მცხოვრებთა დასახსნელად. დაიქირავა თითქმის 
ოცამდე ექიმი და დაავალა, რომ საცა კი ხოლერამ იჩინოს თავი, 
გაქანდით, მუქთად უშველეთ გაჭირვებულს და ხოლერიანი ად-
გილები ისე გაასუფთავეთ, რომ იქ ბაცილებს აღარ შეეძლოთ 
გაძლებაო. რაც კი საეჭვო საცმელები ჰნახოთ, ქვეშსაგები, ყველაფე-
რი  გადაწვით  და  გადაბუგეთ  –  მე  ვზღვავ  ერთი-ორადაო.  ამის-
თანა თადარიგის დაჭერამ თქვენცა ჰხედამთ რაცა ჰქნა“ („ივერია“ 
1892). 

საყურადღებოა ისიც, რომ პარიზის პასტერის ინსტიტუტის 
ტექნიკური სამიკრობო ლაბორატორიის მიღწევებმა ექიმებს სა-
შუალება  მისცა,  რომ  1892  წლიდან  საქართველოში  დაეწყოთ  ქო-
ლერის ვაქცინაცია. ინფექციური დაავადების წინააღმდეგ ბრძო-
ლაში გამოირჩეოდა ერის გაჯანსაღებისათვის მზრუნველი კომი-
ტეტიც, რომელსაც საგანგებო კრებაზე შემდეგი ღონისძიებები და-
უსახავს: აიკრძალა ეკლესიების გალავნებში საღმრთოს დაკვლა, 
მტკვარში ბანაობა და მტკვრის წყლის ხმარება, ასევე, ბაზარში 
უვარგისი ხილის გაყიდვა („ივერია“1893).



244

 სანიტარული ზომების გამკაცრებამ, როგორც ჩანს, შედეგი 
გამოიღი. პანდემია აილაგმა, მაგრამ სენმა მძიმე კვალი დააჩნია 
ადამიანთა ყოველდღიურ ყოფას. ვერაგი დაავადებით დათ-
რგუნვილი მოსახლეობის შიში და ქოლერის მძიმე შედეგები 
ფართოდ აისახა ხელოვნებასა და ლიტერატურაში. ამ მხრივ სა-
ყურადღებოა შიო არაგვისპირელის ნოველები „მამას მიწა მი-
ვაყალეთ!..“ და „ვცხოვრობთ!..“ 

„მამას მიწა მივაყალეთ!..“ 1892 წელს, საქართველოში ქოლერის 
პანდემიის მძვინვარების პერიოდში, დაიწერა. ნოველაში გად-
მოცემული ამბავი, ზოგადად, XIX ს-ის 90-იანი წლების ქართუ-
ლი სოფლისათვის არის დამახასიათებელი. მასში დახატული 
სურათიდან ვხედავთ, რომ დაინფიცირების შიშით თავზარდა-
ცემულ  ხალხს  სახლ-კარი მიუტოვებია და ტყეებსა თუ მინდვ-
რებში  გახიზნულა.   სოფელში   რამდენიმე  ადამიანიღაა   დარჩე-
ნილი, მათ  შორის  –  მართიკო  თავის  ოთხი  წლის  გოგონასთან  
ერთად. მართიკოც სხვებივით გაეცლებოდა აქაურობას, მაგრამ 
დიდი პასუხისმგებლობა აკისრია ოჯახის წინაშე, – ქოლერით 
დასნეულებული  ქმარი  ჰყავს  მოსავლელი.  ქალი  თავგანწირვით  
იბრძვის  მეუღლის  გადასარჩენად, მორიდება აზრადაც არ მოს-
დის,  მაგრამ   –  უშედეგოდ.   სამი  დღის  შემდეგ  ქმარი   ხელიდან 
გამოეცლება.

პანდემიამ უარყოფითად იმოქმედა ადამიანთა ურთიერთო-
ბაზე. სიკვდილის შიშის გამო ბევრმა მეზობელმა, ნათესავმა თუ 
თანასოფლელმა ახლობლის წინაშე მორალური ვალდებულება 
დაივიწყა.  ამგვარად  მოიქცა  მართიკოს  მაზლიც,  მან  თავისი 
ცოლ-შვილი მინდორში გახიზნა, უმწეო რძალი და ძმისწული კი 
ბედის ანაბარა მიატოვა. 

როგორც ვხედავთ, შიო არაგვისპირელი ერთი ოჯახის ტრა-
გედიის  აღწერით  ნათლად  წარმოაჩენს   პანდემიის  დროს  მცხოვ-
რებ ადამიანთა მძიმე ხვედრს. ქმრის სიკვდილმა მართიკო ში-
ნაგანად გააძლიერა და გაამაგრა, რადგან მიცვალებულს მოვლა-
პატრონობა სჭირდებოდა. უმწეო ბავშვის ანაბარა დარჩენილმა 
ქალმა „თითონ უშველა ორ მესაფლავეს თავის ქმრის გამოტანა 
და ურემზე დადება. ისე, უკუბოდ, უმღვდელოდ, უხარჯოდ და 



245

შენდობის უთქმელად, ლეიბიანად გაშოტილი შეუდეს ურემზე 
სოსიკა და შეზარხოშებულმა მესაფლავეებმა ღიღინით შეატარეს 
სოფელი   და   სამარის   კარამდის   მიიტანეს...“   (არაგვისპირელი 
1961: 114).

მესაფლავეებიც შეშინებული არიან პანდემიის სიმძაფრით. 
სოფელში დატრიალებული უბედურების ფონზე, ისინი, ერთი 
შეხედვით, იმგვარ გულგრილ ადამიანებადაც კი შეიძლება მოგ-
ვეჩვენონ, რომლებიც თითქოს შეჩვეულან თავს დატეხილ უბე-
დურებას  და  გლოვის  ჟამს  ღიღინით  აცილებენ  უკანასკნელ  გზა-
ზე გარდაცვლილებს. მაგრამ სინამდვილეში ახალგაზრდა, მშრო-
მელი, ჯან-ღონით სავსე თანასოფლელების მიწისთვის მიბარე-
ბა მათთვისაც არ არის ადვილი საქმე, მით უფრო, რომ ამგვარი 
შემთხვევები იშვიათობას აღარ წარმოადგენს. ამიტომაც არის, რომ 
რამდენიმე   ჭიქა   სასმელით ცდილობენ ისინი გამხნევებასა და 
მძიმე რეალობის ცოტა ხნით დავიწყებას. 

სოფლად დარჩენილი მოსახლეობის მცირე ნაწილი დაინფი-
ცირების შიშით სახლებშია გამოკეტილი და დიდი სურვილის 
მიუხედავად, გაჭირვებაში მყოფ ჭირისუფალს დახმარების ხელს 
ვერ უწვდის. როდესაც მართიკოს მიცვალებულ ქმარს ურემზე 
უდებდნენ, სასოწარკვეთილმა ქალმა მეზობლებს შესტირა: „–მო-
დით, ქა, რას იმალებით?! დავიტიროთ ჩემი კარგი სოსიკო. რა 
დაგიშავათ, ხალხნო, რომ მაგრე დაუტირებელს და დაუმარხავად 
უშვებთ სოსიკოსა?!... მაგრამ ხალხი არსად სჩანდა. მარტო აქა-
იქ ბანიდან რამდენიმე ადამიანი გამოსცქეროდა მართიკოს და 
მწუხარებით გამოიძახოდა: „ღმერთო, ეხლა კი ნუ მოგვკლავ და 
მერე  თუნდ   ერთ   წამსაც   ნუ   გვაცოცხლებო“   (არაგვისპირელი  
1961: 114). 

შიო არაგვისპირელი კიდევ უფრო ამძაფრებს სიუჟეტს და 
გადმოგვცემს,   რომ   დაღლილმა მესაფლავეებმა, რომლებმაც იმ 
დღეს   უკვე   მესამე   მიცვალებული  დაკრძალეს,  სოსიკოს   სამარე 
მიწით ბოლომდე ვერ ამოავსეს. ამ საქმის დასრულება სასოწარ-
კვეთილ მართიკოსა და ოთხი წლის ბავშვს მოუხდათ. დედა-
შვილი მიწას აყრიდა მიცვალებულს და თან ცრემლით ალბობდა: 
„– დავმარხოთ, შვილო, მამაშენი, დავმარხოთ!.. კარგად იმუშავე!..“ 



246

– მალ-მალე წასძახებდა ხოლმე მართიკო ბავშვს და „თითონაც 
აჩქარებით ფხაჭნიდა მიწას“ (არაგვისპირელი 1961: 116).

ვერაგმა სენმა მეორე დღეს მართიკოც ლოგინად ჩააგდო. ჯერ 
კიდევ „ქმრის ავადმყოფობის დროს, უჩუხჩუხებდა მუცელი, მაგ-
რამ თავს იმაგრებდა და ქმრის წუხილთან თავისი სულ დაავიწყ-
და. წუხელის კი აუვარდა მუცლის წვა და სულ თეთრად გაათენა. 
მასთან ერთად არც პატარა გოგოს მოუხუჭავს თვალი.“ 

სიკვდილის პირას მყოფმა ქალმა ძლივს ასწია თვალის ქუთუ-
თოები და მიკნავებული ხმით მიმართა ბავშვს: „–შვილო, გარეთ 
გადი, შენც არ შეგეყაროს ხორველა!.. წადი, წადი, შვილო!.. ეჰ!“ 
(არაგვისპირელი   1961:   114). ამგვარი ამოკვნესის შემდეგ მართი-
კომ  თვალის  ქუთუთოები  მძიმედ  ჩამოიფარა,  რათა   გულსაკლა-
ვი   სურათი   აღარ  დაენახა და ცრემლმორეულმა წამოიძახა: „მეც 
რომ მოვკვდე, ვიღა მოუვლის ჩემს პატარა სოფას!..“ (არაგვისპი-
რელი 1961: 117).

კარგა ხნის შემდეგ კარების გვერდს აყუდებულმა პატარა გო-
გონამ მათი სახლისაკენ მომავალი ბიძა შენიშნა, რომელსაც მინ-
დორში ჭორად გაეგო ძმის დასაფლავების ამბავი. მის შეკითხვას: 
„გოგო,   მამა რა უყავ?“ – ბავშმა გულამოსკვნით უპასუხა: „–მამას 
მიწა მივაყალეთ!..“ (არაგვისპირელი 1961: 114).

აღსანიშნავია  ისიც,  რომ  მწერალმა ნოველის სათაურად სწო-
რედ უმწეო ბავშვის მიერ ნათქვამი უკანასკნელი სიტყვები აირ-
ჩია, რაც უფრო ამძაფრებს და ტრაგიკულს ხდის თხზულებაში 
გადმოცემულ ამბავს. 

ზემოხსენებული ნაწარმოების განხილვის შემდეგ შეიძლება 
პარალელი გავავლოთ შიო არაგვისპირელის ნოველასა და ვაჟა-
ფშაველას მოთხრობა „ხოლერამ მიშველას“ შორის. მართალია, 
ორივე თხზულება ერთსა და იმავე დროს (1892) დაიწერა, მაგრამ 
ავტორებმა სხვადასხვაგვარად აღწერეს პანდემიით დათრგუნ-
ვილი   სოფლის   ცხოვრება,   –  შიო  არაგვისპირელმა  დიდი   ტრა-
გიზმი გამოხატა ნოველაში, ვაჟამ კი იუმორს მიმართა ისეთი 
არასახუმარო თემის წერისას, როგორიცაა დასნეულების შიშით 
შეპყრობილ ადამიანთა ყოფა. 

ვაჟა-ფშაველას მოთხრობაში გადმოცემულ ამბავს თხზულების 
მთავარი პერსონაჟი ბერუა გვიყვება. მისი თქმით, ქოლერა მეზო-



247

ბელ სოფელ საბრალოში მძვინვარებდა, სადაც დღეში ათი კაცი 
კვდებოდა.  ეს  სოფელი კი სულ ვერს-ნახევრით  იყო  დაშორებუ-
ლი  ბერუას  სახლს.  სწორედ  ამან   შეაშფოთა  ბიჭის   თანასოფლე-
ლები: „ძილი აღარავისა ჰქონდა მოსვენებული და სმა-ჭამა. წი-
ნადღითვე საფლავებს ითხრიდენ, ცოლი ქმარს შესტიროდა სიკ-
ვდილის მოახლოვებას და ქმარი-ცოლს“ (ვაჟა-ფშაველა 1986: 
187). სიკვდილის შიშმა ადამიანებს რეალობის აღქმის უნარი 
წაართვა. როცა შეიტყეს, რომ მეზობელად მცხოვრებ „ნინიკას 
წვეთი დასცემოდა და სოფლის განაპირად, ღობის გვერდზედ 
ეგდო გულაღმა,“ მაშინვე ტყეში გაიხიზნენ: „დიდი და პატარა 
თავგაგლეჯილი გარბოდენ; ზოგმა მოასწრო ქოხის კარების და-
რაზვა, სხვას კარღია ქოხი დაეტოვებინა.“

შიო არაგვისპირელი თავის ნოველაში პანდემიის გამო ტყეში 
გახიზნული შეშინებული ხალხის შესახებ არაფერს გვეუბნება, 
ვაჟა-ფშაველას მოთხრობაში კი ბერუა სევდიანად აღგვიწერს სახლ-
კარმიტოვებულ თანასოფლელთა ყოფას: „ტყეში რომ შევედით, 
საკვირველი  სანახავი  დაგვხვდა. მთელს სოფელს აქ მოეყარა თა-
ვი. ბებერი, ბალღი, კაცი და დედაკაცი იქ მოგროვილიყო; ეს ამო-
დენა ბრბო რომ გენახათ და ჟრიამული ხალხისა გაგეგონათ, იმას 
როდი იტყოდით, ხოლერას დაუფრთხია ეს ხალხი, – დღეობაში 
წამოსულანო, გეგონებოდათ. ზოგს სად დაენთო ცეცხლი, ზოგს 
სად: ვინ დიდი წიფლის ქვეშ მობუნაგებულიყო თავის ცოლ-
შვილით; ვინ მუხის ქვეშ, ვინ კორჩხლიანს რცხილას აჰფარებოდა, 
იქვე გვერდით, ველზე ყელგადაგდებული ურმები იდგა, ყველას 
ცეცხლები  დაენთოთ  და  ზედ  ქვაბები  ეკიდა,  სადილს  იმზადებ-
დენ. პატარძლებს აკვნები გვერდით ედგათ, არწევდენ, შვილებს 
ნანას ეუბნებოდენ, ვინ იცის, ფიქრობდენ: მაინც ხომ ხოლერა 
მოგვტაცებს და მძინარენი მაინც წაიყვანოსო...“   (ვაჟა-ფშაველა  
1986: 191).

როგორც ზემოთ აღვნიშნეთ, შიო არგვისპირელისაგან განსხვა-
ვებით, ვაჟამ იუმორს მიმართა თავის მოთხრობაში. ამ მხრივ 
საყურადღებოა   ღვინით   გამომთვრალი   სოფლის   გზირის,   –  
მიხუას ეპიზოდი. 

მთვრალი მიხუა ყველას ქოლერით დასნეულებული ეგონა. 
ბერუას თქმით, მას „მხარში შესდგომოდენ ცოლი და დედა, თან 



248

მოსთქვამდენ. გზირის შვილებიც აჰყოლოდენ იმათ და ჟივილ-
ხივილი ედგათ. მიხუას პირიდან წითელი ღვინო ამოსდიოდა...

მიხუას გაზიდულობაში ვიყავით და დიდხანაც ვიქნებოდით, 
რომ იმ სულკურთხეულის გაზდილს ტურას არ ეშველა ჩვენთვის 
და სნეულისათვის. არ ვიცი, რამ დააფრთხინა: პირდაპირ შიგ 
გაძრიელებულ ხალხში შემოვარდა, აკვნებზე ზედა ხტებოდა, 
ერთს-ორს პატარძალს აკვანიც გადაუქცია“ (ვაჟა-ფშაველა 1986: 
194). შეშინებულ ხალხს ტურა დათვად მოეჩვენა და გაიფანტა. 
მიხუაც წამოხტა, გაქცევას შეეცადა და ამასობაში კამეჩების სა-
ლაფავ ტლაპოში ჩავარდა. ხალხის ყვირილმა და ჭყივილმა ტუ-
რა დააფრთხო, ცეცხლში მოხვდა და დაიჩხავლა. მაშინ ყველა 
დარწმუნდა,  რომ  მათი  თავზარდამცემი  ტურა  იყო და არა დათ-
ვი. თავიდან ფეხებამდის გათხუპნული მიხუა ტლაპოდან ამო-
ათრიეს.   ამ   უბედურებამ   არგო   მას:   ღვინისაგან    გახურებული 
შუბლი გაუგრილდა და თანდათან გონზე მოვიდა. მისი ავად-
მყოფობის მიზეზი ყველასათვის აშკარა გახდა“.

შიო არაგვისპირელის მეორე ნოველა „ვცხოვრობთ!..“ იმ 
დროს დაიწერა, როცა საქართველოში ქოლერის პანდემია უკვე 
ჩამცხრალი იყო (1898). ამან ავტორს საშუალება მისცა, ლაღად, 
მსუბუქად შეეხედა პანდემიით შეშინებული ადამიანებისათვის, 
რომლებსაც ყოველგვარი ავადმყოფობა ქოლერა ეგონათ. ისინი 
ჩუმად ტოვებდნენ თავიანთ სახლ-კარს და იხიზნებოდნენ. ნო-
ველის ერთ-ერთი პერსონაჟი, ნაცვალი სიმონა ნათელაშვილი, ამ 
ტრაგიკულ ამბავს ხალისიანად იხსენებს: „იმ ღამეს კი... ხი... ხი... 
ხი!.. ვხედავ ამ ხალხს, როგორ ფეხაკრეფით საითკენღაც მიეშურე-
ბა. ჩურჩულით ფეხშიშველა დედაკაცები, ამათ კიდევ ხევსურის 
ჯორებივით დატვირთული კაცები მისდევენ. თუ ვინმე ხმამაღ-
ლივ  დაიწყებდა  ლაპარაკს  გზადაგზა  „სუუუ!“  –   მაშინვე  პირზე 
ხელს  ააფარებდნენ, თითქოს  ეშინოდათ,  ხორველამ  არ გაგვიგოს 
და უკან არ დაგვედევნოსო“ (არაგვისპირელი 1961: 416).

დაცარიელებულ სოფელში დარჩენილ ნაცვალს, როგორც სა-
ხელმწიფო მოხელესა და თავკაცს, მორალურად გლეხთა მიერ 
მიტოვებული სახლ-კარისა და ქონების მოვლა-პატრონობაც ევა-
ლება, მაგრამ უზნეო სიმონამ თანასოფლელთა უბედურებით 
ისარგებლა   და   მუსრი   გაავლო   ყველაფერს.   მოგვიანებით   იგი 



249

უცხო სტუმრების წინაშე საკუთარ თავს „ხორველის ანგელოზს“ 
უწოდებს და ხალისით უყვება მათ თავისი „საგმირო საქმეების“ 
შესახებ: „დავრჩი მარტოდ მე სოფელში და კიდევ ოთხფეხნი და 
შინაური ფრინველნი. პირველ დღეს არაფერი. მეორე დღეს კი შე-
ვუდექი საქმეს. ამოდენა ქათამი, ბატი, ინდოური სულ აქ გაეშოთ. 
ვიფიქრე: მაინც ტურა და მელა დასჭამს და ისევ მე შევჭამო, ის 
არა სჯობია მეთქი?! გავიფიქრე და კიდევაც ავასრულე. სადილად, 
სამხრად  და ვახშმად ბატი, ქათამი და ინდოური არ მომკლებია. 
განა  თითო,  ოროლი  და  სამსამი!!   აბა,  ამისთანა   სადილ-ვახშამი 
უღვინოდ   რად  ევარგებოდა?!  მეც  დავშინჯე   ჭაშნიკები   მარნებ-
ში და სულ თავი და თავი ღვინოები ვსვი“ (არაგვისპირელი 1961: 
417).

მალე უზნეო მოხელეს ღვინო შემოაკლდა, ამიტომაც ხერხს მი-
მართა, პანდემიით შეშინებულ „კნიაზს“ „ხორველის ანგელოზის“ 
მოთხოვნით მარნის გასაღები დასტყუა და კვლავ გააგრძელა 
ქეიფი.

როდესაც ხალხის დაბრუნების დრო მოახლოვდა, მოხერხებუ-
ლი ნაცვალი „ნაჩალნიკთან“ გაიქცა და შესჩივლა: რადგან სოფელ-
ში მის მეტი არავინ იყო, შინ დაბრუნებული მეზობლები შინაური 
ფრინველის გაწყვეტას მას დააბრალებდნენ. 

„–წადი, წადი ჩქარაო... – მაგისი ნუ გეფიქრება, აქ არ მოვლენ 
საჩივლელად...“ (არაგვისპირელი 1961: 421) – მიაძახა დასნე-
ულების შიშით დამფრთხალმა „ნაჩალნიკმა“ და „ხორველის 
ანგელოზი“ კმაყოფილი გამოისტუმრა უკან.

სიმონა  ნათელაშვილი  ყოველგვარი  სინდისის  ქენჯნის გარე-
შე ამთავრებს  თავის ნაამბობს: ამის შემდეგ „თუ სოფელში დამ-
რჩა რამ, სანამ სახლ-კარს დაუბრუნდებოდნენ პატრონები, შა-
უჭმელი  და   დაულეველი   აღარა  დამრჩენია  რა“  (არაგვისპირელი
1961: 421).

ვაჟა-ფშაველა წერილში „ფიქრები ხოლერის გამო“ წერდა: 
„ვგონებ შაჰ-აბასის შემოსევამაც არ ააყაყანა ისე საქართველო, რო-
გორც ხოლერის გაჩენამ. ხოლერა სიკვდილის მომასწავებელია 
და ჩვენ ხომ სიცოცხლის მეტისმეტად მოყვარულნი ვართ და ანკი 
რას არ აგვაყაყანებდა“ („ივერია“ 1892ა). მწერალი გულისტკი-
ვილს გამოთქვამს სულ სხვა ხოლერაზე, რომელსაც ინფექციურ 



250

დაავადებაზე უფრო დიდი უბედურება მოაქვს ხალხისათვის: „აბა, 
გადავავლოთ ჩვენს მხარეს თვალი, აბა, კარგად დავუკვირდეთ 
ჩვენს გარემოებას, ჩვენს წამხდარს საქმეს, თუ მართლა უარესის 
ხოლერით  არ  ვიყოთ  ავად.  ამ ხოლერას  ვერ ვუპოვნეთ  ვერსა-
იდან   წამალი,  იმაზედ   არც  სისუფთავე   სჭრის,  არც   დეზინფექ-
ცია. აბა, ხოლერა, ნამდვილი ხოლერა ეს გახლავსთ. ეს ისეთი 
ხოლერაა, რომ განა ორი ათასში ათასს მოჰკლავს და ათასი 
გადარჩება?! არა, ყველას იმსხვერპლებს, მთელს ერს მუსრს გა-
ავლებს“ („ივერია“ 1892ა).

„მეორე ხოლერა“, ეს ძნელად მოსაშორებელი სენი, ვაჟა-ფშა-
ველასათვის თვითმპყრობელობაა თავისი მკაცრი, უხეში და 
უსამართლო პოლიტიკით, რომელიც ადამიანთა ჩაგვრას ემყარე-
ბა. მწერალი თანამემამულეებს ნამდვილ ქოლერაზე მეტად მისი 
დამარცხებისაკენ მოუწოდებს: „გაზეთებმაც დროა პირველს თავი 
დაანებონ და მეორეს მიაპყრონ თვალი. იმ ჩუმად მძრომელს, 
რომელიც სისხლს არ აჩენს, მაგრამ მკვდრებს კი ამრავლებს. ეგებ 
ესეც მოვიშოროთ თავიდან... აქაც საჭიროა ყაყანი და იგივე ყა-
ყანი; მასთან ერთად ხელებისა და ტვინის ფათურიც, თორემ 
მარტო ცარიელს ყაყანში არაფერი მოიხვეტება, როგორც კალიისგან 
განადგურებულ მიწაზე“ („ივერია“ 1892ა). 

შიო არაგვისპირელის ზემოხსენებულ ნოველაში ნაცვალი 
სიმონა ნათელაშვილი და „ნაჩალნიკი“ სწორედ იმ თვითმპყრო-
ბელური ხელისუფლების ერთგული მოხელეები არიან, რომლის 
შესახებაც წერდა ვაჟა-ფშაველა. პირველი პანდემიით დაზაფრუ-
ლი მოსახლეობის გაჭირვებით სარგებლობს და ანადგურებს მის 
ქონებას, მეორე კი არ ფიქრობს გაარკვიოს ნაცვლის სიმართლე და 
თავისი გულგრილობით ხალხის ჩაგვრას უწყობს ხელს.

ინფექციურმა დაავადებებმა, როგორც მოულოდნელმა განსაც-
დელმა, თავიანთი კვალი ქართულ ფოლკლორსაც დააჩნია. ამ 
მხრივ  საყურადღებოა  ხალხური შელოცვები, რომლებიც ხატოვა-
ნი   აზროვნების   ერთ-ერთ  საუკეთესო  ილუსტრაციას   წარმოად-
გენს. შიო არაგვისპირელი, როგორც მწერალი და მკურნალი 
(ბეითალი), ხალხური შელოცვების შეკრებითაც იყო დაინტერე-
სებული. მას პროფესიული ცნობისმოყვარეობა აძლევდა სტიმულს, 
შეესწავლა შელოცვათა მაგიური ბუნება, ამასთან, როგორც ფსი-



251

ქოლოგიით დაინტერესებული. ადამიანი, შელოცვის საიდუმ-
ლოში უთუოდ ფსიქოთერაპიის თავისებურ ხალხურ საშუალებას 
ხედავდა. ვისაც უნახავს შელოცვის შესრულება, დაგვეთანხმება, 
რომ ეს პროცესი გარკვეული ექსტაზით, მოჩვენებითი თუ ნამ-
დვილი ზეშთაგონებით მიმდინარეობს. წარსულში, ცხადია, ეს მო-
მენტი კიდევ უფრო ძლიერი იქნებოდა. 

შიო არაგვისპირელის მიერ შეკრებილ შელოცვებში სნეულე-
ბა გაიაზრება როგორც სხეულში ჩასახლებული ბოროტი სულის 
ზემოქმედების  ნაყოფი,  რომელიც  შეიძლება,  რომ  მაგიური  სიტყ-
ვის ძალით განიდევნოს. სიტყვა აქ მატერიალური ფენომენია, 
საგანია, ნივთია, რომელსაც უდიდესი ზემოქმედების მოხდენა 
ძალუძს. „სიმბოლოთა მიზანმიმართული გამოყენებით ტარდება 
ერთგვარი ფსიქოთერაპიული სეანსი და ხდება ფსიქიკის მანი-
პულაცია სასურველი ეფექტის მისაღწევად“ (სულაძე 1997).

შიო არაგვისპირელის მიერ შეკრებილი ინფექციურ დაავადე-
ბათა სამკურნალო შელოცვების ნიმუშებია: „მუნის ლოცვა,“ 
„სირსველის ლოცვა“ და „თურქულის ლოცვა“: 

მუნის ლოცვა

ღოლო მოთხარე რკინითა,
მუნო, ჰჭკნებოდე, ხმებოდე
ამოვარდი ძირითა,
გახმი და ჩამოჰსცვივოდე
ქერის ქატოსავითა.
(გოგირდი მწარე ზეთით)

სირსველის ლოცვა

სირსველმა გუთანი ხნა
სამ უღელი ხარითა,
ფსვლიკი ტაბაკითა ჰქონდა,
გველი საყევარითა;
საყევარი გაუწოდა,
ამოვარდა ძირითა.



252

სირსველის  ლოცვის   შემდეგ  შიო   არაგვისპირელი მიგვითი-
თებს, რომ ამ დაავადებით დასნეულებულ ადამიანს განსაკურ-
ნებლად „ძმარსა და დანაყულ ღოლოს ფესვებს სცხობენ“ (კოჭ-
ლოშვილი 2003: 91).

შიო არაგვისპირელისათვის, როგორც მთელი თავისი სიცოცხ-
ლის განმავლობაში გაღატაკებული გლეხობის დამცველისათვის, 
ცხადია, საინტერესო იყო რქოსანი საქონლის (აგრეთვე ღორის) 
ჩლიქებისა  და  პირის  ღრუს  ინფექციური  დაავადების  –  თურქუ-
ლის შელოცვა და წამლობა. ამ სენის წამალი – ძმარი და შაბი შე-
ლოცვის დაწყებამდეა მითითებული. ხალხურ წამლობას მოსდევს 
მაგიური სიტყვები: „კაცო, სად მიხვალ, წყალგაღმა მთასა ნის-
ლივით, ბარსა ცეცხლივით. მივდივარ წყალგაღმა, კაცისა პირში 
შესაყრელათა   და  პირუტყვთა   პირში  და  ჩლიქში   შესაყრელათა. 
არცა მიგიშვებ კაცისა პირში შესაყრელათა. გამოგიყვან ძალი-
თა ღვთისათა და ლოცვითა ჩემითა (ღმერთო, შენ დასწერე)“ 
(არაგვისპირელი).

ამრიგად, პანდემიის თემამ თავისი კვალი ქართულ კულტუ-
რასაც დააჩნია. შიო არაგვისპირელის შემოქმედება ამისი ნათელი 
მაგალითია. ინფექციურ დაავადებაზე წერისას მწერლის ინტერე-
სის  სფეროს  არა  ქალაქის,   არამედ  სოფლის   ცხოვრება  წარმოად-
გენს. იგი თავისი შემოქმედების მასალად ქართულ სინამდვილეს 
იღებს, მაგრამ თემის გაშლა-განვითარებისას, თითქოს შეუმჩნევ-
ლად, საერთო-საკაცობრიო პრობლემას აშუქებს და მსოფლიოში 
მიმდინარე მოვლენებს ეხმიანება.

დამოწმებანი:

არაგვისპირელი 1961: არაგვისპირელი, შ. მოთხრობები. თბილისი: გამომ-
ცემლობა „საბჭოთა საქართველო”, 1961.
არაგვისპირელი: არაგვისპირელი, შ. ხალხური წამლობანი და შელოცვანი. გ. 

ლეონიძის სახელობის ლიტერატურის მუზეუმი. №16098-ხ.
ვაჟა-ფშაველა 1986: ვაჟა-ფშაველა. ქართული პროზა. ტ. XII. თბილისი: 

გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“, 1986.
თიბილაშვილი 2006: თიბილაშვილი, ლ. შიო არაგვისპირელის შემოქმედე-

ბის ზოგიერთი ასპექტი. დისერტაცია ფ. მ. კ.-ის სამეცნიერო ხარისხის მოსა-
პოვებლად. 2006.



253

„ივერია“ 1892: გაზეთი „ივერია“, 22 ივლისი. 1892.
„ივერია“ 1892ა: გაზეთი „ივერია“, 1-ლი ოქტომბერი. 1892.
„ივერია“1893: გაზეთი „ივერია“, 11 აგვისტო. 1893.
კოჭლოშვილი 2003: კოჭლოშვილი, ნ. შიო არაგვისპირელის ცხოვრება და 

შემოქმედება. დისერტაცია ფ. მ. კ.-ის სამეცნიერო ხარისხის მოსაპოვებლად, 
2003.
სულაძე 1997: სულაძე, მ. შელოცვათა პოეტიკა. დისერტაცია ფ. მ. კ.-ის სამეც-

ნიერო ხარისხის მოსაპოვებლად. 1997.

 

Nino Vakhania
Georgia, Tbilisi
Sokhumi State University

At the Sources of Georgian Literary Tale

Summary

Famous Georgian figure, one of the representatives of Georgian ro-
manticism – poet, playwright, publicist and memoirist, prosaist-documen-
tation officer, political and public figure,national hero – one of the leaders 
of conspiracy taken place in 1832 brought particular merit to the devel-
opment of the 19th century’s Georgian culture, history and public mind 
Alexander Orbeliani(1802-1969). Alexander Orbeliani’s“Tale of Satan, or 
Night of Witches” is formal tale. As it seems the basis of it is spread myth 
about witches. Alexander Orbeliani applied tale for preaching morality 
and dissemination of national self-consciousness.

It is to be noted that Orbeliani’s“Tale of Satan, or Night of Witches” 
chronologically was written before AkakiTsereteli’s story “Devils” and his 
tales. Fairy-tale character is mentioned also in other writings of romanti-
cist, namely in the play “Kind Old Man”. Alexander Orbeliani paid great 
attention to folklore. A lot of folk stories are reflected in his literary 
heritage.

Key words: Folklore, „Tale of Satan“, Morality.



254

ნინო ვახანია
საქართველო, თბილისი
სოხუმის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ქართული ლიტერატურული ზღაპრის 
სათავეებთან

XIX საუკუნის ქართული კულტურის, ისტორიისა და საზო-
გადოებრივი აზროვნების განვითარებაში განსაკუთრებული წვლი-
ლი მიუძღვის ცნობილ ქართველ მოღვაწეს, ქართული რომან-
ტიზმის ერთ-ერთ წარმომადგენელს, პოლიტიკურ და საზოგადო 
მოღვაწეს, ეროვნულ გმირს – 1832 წლის შეთქმულების მეთაურს 
ალექსანდრე ორბელიანს (1802-1969). 

XIX საუკუნის ქართულ მწერლობაში პირველად ლიტერა-
ტურული ზღაპარი ალექსანდრე ორბელიანის შემოქმედებაში 
ჩნდება. 

 მკვლევართა აზრით, ცნების „ლიტერატურული ზღაპარი“ „ჟან-
რად  ფორმირება  ჰანს  ქრისტიან  ანდერსენის სახელს უკავშირდე-
ბა“ (კოროვინი 2019: 289) ხოლო ლიტერატურული ზღაპრის 
ერთ-ერთ  სახეობას,  კერძოდ,  ფილოსოფიურ  ზღაპარს  უფრო  ად-
რე, XVIII საუკუნეში წარმოშობილად მიიჩნევენ. „...იგი ჩამო-
ყალიბდა XVIII საუკუნეში (ვოლტერი, ჯონათან სვიფტი, დენი 
დიდრო)“ (ქავთარაძე 2018: 144). 

ლიტერატურული ზღაპარი ბევრწილად ჰგავს ხალხურ ზღა-
პარს. ამ უკანასკნელისგან განსხვავებით, ლიტერატურულ ზღა-
პარს ჰყავს ავტორი. მწერალი ზღაპარს ქმნის კონკრეტული მიზ-
ნით, კონკრეტული დანიშნულებით. ასეთ ნაწარმოებში კარგად 
ჩანს ავტორის პიროვნული დამოკიდებულება თუ პოზიცია ამა თუ 
იმ საკითხთან დაკავშირებით. თემა, რომელიც ფოკუსირებულია 
ლიტერატურულ ზღაპარში, ერთნაირად მნიშვნელოვანი და სა-
ინტერესო უნდა იყოს მთელი საზოგადოებისთვის. 

ალექსანდრე ორბელიანის „არაკი ტარტაროზისა ანუ კუდიანე-
ბის ღამე“ ფორმით ზღაპარია. საფუძვლად, როგორც ჩანს, უდევს 
გავრცელებული  მითი  კუდიანი  ჯადოქრების შესახებ.  მწერალი 



255

კი   ზღაპარს  იყენებს  ზნეობრიობის  საქადაგებლადა  და   ეროვნუ-
ლი თვითშეგნების გასაღვივებლად.

საყურადღებოა, რომ ორბელიანის „არაკი ტარტაროზისა ანუ 
კუდიანების ღამე“ შექმნილია 1859 წლის მერე, ახლო ხანებში და 
ქრონოლოგიურად წინ უსწრებს აკაკი წერეთლის მოთხრობას 
„ეშმაკები“, მისსავე ზღაპრებს და ილია ჭავჭავაძის მოთხრობას 
„კაცია-ადამიანი?!“, რომლის წინასიტყვაობის ოთხივე ვარიანტს 
ლიტერატურულ ზღაპრად მიიჩნევს (ვფიქრობ, სავსებით საფუძ-
ვლიანად) მკვლევარი როსტომ ჩხეიძე. ზღაპრული პერსონაჟი 
– მოხეტიალე დევრიში – გვხვდება რომანტიკოსი მწერლის სხვა 
ნაწარმოებშიც, კერძოდ – პიესაში „კეთილი ბერიკაცი“. საერთოდ, 
ალექსანდრე ორბელიანი დიდ ყურადღებას აქცევდა ფოლკლორს. 
მის შემოქმედებაში ასახულია ხალხში გაგონილი არაერთი ამბავი.

1832 წლის შეთქმულების დამარცხების შემდეგ სხვათათვის 
ზნეობრივ  ორიენტირად    დარჩენილი   მწერალი  თავის   ნაწერებ-
შიც   მუდმივად   ქადაგებდა   მორალის,   სულიერი სიწმინდის 
დაცვის  აუცილებლობას  –  ხან  შეფარულად,  სტრიქონებს  შორის, 
უმეტესად კი პირდაპირ და მიუკიბ-მოუკიბავად მოუწოდებდა 
თანამემამულეებს სიფაქიზისკენ, სიწმინდისკენ, გაბეჩავებული 
სიმართლის    დაცვისკენ.    მიაჩნდა,    რომ   ზნეობრივი   სისუფთა-
ვის  გარეშე  ვერ  იარსებებდა ვერცერთი სახელმწიფო,  მით  უმე-
ტეს,   ვერ აშენდებოდა ახალი, მომავალი, საოცნებო საქართვე-
ლო (მის სხვადასხვა თხზულებაშია აღბეჭდილი მწერლის ეს 
მსოფლმხედველობა).

ამ თვალსაზრისით ალექსანდრე ორბელიანისა და გრიგოლ 
ორბელიანის შეხედულებები მსგავსია, იდენტურიც კი. მიუხედა-
ვად ცხოვრების განსხვავებული წესისა, ორივე ორბელიანი ზნე-
ობას სახავდა დამოუკიდებელი სახელმწიფოს ერთ მძლავრ და მყარ 
ბურჯად. 70-იან წლებში ახალთაობელებს ღვთის უარყოფას რომ 
უკიჟინებდა გრიგოლ ორბელიანი, ის საყვედური კი უმართებულო 
იყო, მაგრამ აქ საყურადღებო ისაა, რომ პოეტის გულისტკივილს 
იწვევდა უღმერთოდ დარჩენილ ერში ზნეობის დაცემა, ზნეობის 
წახდენა.  ხოლო   ერთ-ერთ   ბოლოდროინდელ  შედევრში   „თამარ 
მეფის სახე ბეთანიის ეკლესიაში“ ჩამოთვლის რა მომავალი სა-
ხელმწიფოს საძირკვლებს (თითქოს დამოუკიდებელი ქვეყნის 



256

კონსტიტუციას ადგენდეს), რამდენიმე პუნქტში ზნეობასაც საპა-
ტიო ადგილს მიაკუთვნებს („ზნე ამაღლებით“). ენის, სარწმუნო-
ების, განათლების, ჯარის ტოლფასად მიაჩნია ზნეობრიობაც. არ 
ვამტკიცებ, თუმცა არც გამორიცხულად მიმაჩნია ალექსანდრე 
ორბელიანის გავლენა ამ საკითხთან დაკავშირებით გრიგოლ 
ორბელიანზე.

ალექსანდრე ორბელიანი დროს, ისტორიას ორ ნაწილად 
ჰყოფდა: უწინ და ახლა. ზღვარი წარსულსა და აწმყოს შორის 
რუსეთის მიერ საქართველოს დაპყრობის თარიღი გახლდათ. 
ფიქრობდა, რომ ყველაფერი ავი: უსამართლობა, შური, მრუშობა 
(მათ შორის სოდომგომორული ცოდვა), ერთმანეთის სიძულვილი, 
გაცემა-დაბეზღება... რუსეთმა დაამკვიდრა საქართველოში. თუ 
მანამდე ადამიანური მანკირებანი ერთეულ შემთხვევებად წარ-
მოგვიდგებოდა, მთლად მთელი ერის გახრწნასა და გათახსირე-
ბას მხოლოდ დამპყრობლის ბოროტგანზრახულობას მიაწერდა. 
ალექსანდრე ორბელიანის გულუბრყვილობაც ცნობილია, მისი 
რომანტიკული ბუნებაც, ძველი საქართველოს ფანატიკური სიყ-
ვარულიც და ამიტომ, იქნებ, გადაჭარბებულად მოგვეჩვენოს მისი 
ეს თვალსაზრისი, მაგრამ საინტერესო და საგულისხმო ისაა, რომ 
რეალისტი და ფხიზლად განმჭვრეტი ილია ჭავჭავაძეც თითქმის 
იმავეს  ათქმევინებს  „მგზავრის  წერილებში“ ლელთ ღუნიას: „...ად-
რიდა... სახელით, ვაჟკაცობით სარჩო-საბადებელ მაშოვერ ვიყ-
ვენით...   აწინა   ტყუობით,   მეძავ-მრუშობით, ფიცთა გატეხვით, 
ერთ-ურთ ღალატით სარჩო-საბადებელ საშოვერ გაგვიხდნის“ 
(ჭავჭავაძე 1988: 32). 

ალექსანდრე ორბელიანის „არაკი ტარტაროზისა...“ საგანგებოდ 
ეხება  ამ  საჭირბოროტო  თემას.  გამოყოფილია,  ხაზგასმულია  სო-
დომგომორული ცოდვის მომრავლება ჩვენში და მწერლის შეშ-
ფოთება ამის გამო. პირდაპირ არ ამბობს, მაგრამ იოლი   ამოსაც-
ნობია,  ამ  ცოდვის  წახალისებას დამპყრობლებს, ჩვენს ზედამდგო-
მელებს მიაწერს. ქრისტიანულ მორალზე, ბიბლიურ სწავლებაზე 
გაზრდილი მწერლის  წუხილი სავსებით  გასაგებია.  იგი არამარტო
გულით შეიგრძნობს სამშობლოს გასაჭირს, არამედ შესწავლილ-
გათავისებული აქვს და ამიტომ გონებითაც ჭვრეტს, რა ჭირი შე-
იძლება მოჰყვეს უზნეობის მომრავლებას (და პირიქით – რა ჭირს 



257

შეიძლება მოჰყვეს უზნეობის მომრავლება. ღვთის საწინააღმდეგო 
საქმეების კეთებას მოჰყვა ქართველთა გადაგვარება გურამიშვი-
ლის აზრითაც. ზნეობრიობის მქადაგებელი, ვთქვათ ასე, ფარზე 
ამზიდავი მწერალია XX-XXI საუკუნეებში ოთარ ჩხეიძე).

ერთ ადრე გამოქვეყნებულ სტატიაში ვწერდი, ლექსანდრე 
ორბელიანი ვინმე გახრწნილ მ. მ.-ს რომ პირადად იცნობდა და 
ამხელდა. ახლა დაზუსტებით შეიძლება თქმა, რომ ეს მ. მ. მირ-
ზაჯანა მადათოვია – ლხინისა და ქეიფის სულისჩამდგმელი, ბევ-
რი ქართველისთვის სასიამოვნო საურთიერთო და სამეგობროდ 
სასურველი, თუმცა სინამდვილეში სულგაყიდული და სხვისი 
(დამპყრობლის) ნების აღმსრულებელი.

როსტომ ჩხეიძის თქმით, ალექსანდრე ორბელიანმა ისეთი 
ხალხი დაგვანახა უცდომელ სარკეში, „აქ თავი რომ მოაქვთ ღვთის-
მოსავებად, უმანკოებად, ალალმართლებად, სიმართლის მქადა-
გებლებად,  სინამდვილეში  კუდიანთა  თავყრილობების  მონაწილე-
ნი  არიან   ანდა  მათ  მიერ  სამუდამოდ  გადაბირებულნი“  (ჩხეიძე 
1996: 270). ელგუჯა თავბერიძემ ივარაუდა, რომ ორბელიანის 
ზღაპრის თითოეულ პერსონაჟში რეალური ადამიანი იგულის-
ხმება, ხოლო ტარტაროზში რუსეთის იმტერატორის სახე დაინახა. 
საგულისხმო დაკვირვებაა და უთუოდ უნდა დავეთანხმოთ, რომ 
ტარტაროზშიც, მის მოციქულ ეშმაკებშიცა და კუდიანთა სერობის 
სხვა მონაწილეებშიც შესაძლოა მწერლის ახლო ან შორეული 
ნაცნობები თუ თანამედროვენი იგულისხმებოდნენ. „...დღეისთა-
ვად მათი ამოცნობა ძნელია. მხოლოდ ის შგვიძლია ვთქვათ, 
რომ ტექსტში ნაგულისხმევთა თანამდებობებს თუ სახელებს 
ალექსანდრე ორბელიანი სასხვათაშორისოდ არ შეარჩევდა, ყვე-
ლაფერი წინასწარ ექნებოდა ჩაფიქრებული“ (თავბერიძე 2020: 282). 

დიდმარხვის ბოლო კვირის ოთხშაბათ ღამით ჭიაკოკონას 
გამართვის ტრადიცია ახლაც არსებობს საქართველოში. დღესაც 
ბევრგან მისდევენ და ასრულებენ ამ ჩვეულებას. ჭიაკოკონობის 
ღამეა აღწერილი ალექსანდრე ორბელიანის ზღაპარშიც (მერე - 
ნიკო ლომოურის „ქაჯანაშიც“...). თხზულებას საფუძვლად დაედო 
ხალხში  არსებული   გადმოცემა   იმის  შესახებ,   რომ   კავკასიონის 
ერთ-ერთ მთაზე, ბრუტსაბძელზე (ზღაპარშია „ბურთსაბძელი“) 
იმ ღამეს მოდის ტარტაროზი და იმართება კუდიანთა სერობა. 



258

კუდიანთა, ეშმაკების შეკრება მოარული სიუჟეტია მსოფლიო ლი-
ტერატურაში და შემთხვევით არ შეუდარებია ქართველი მწერლის 
ნაწერი ამერიკელი მწერლის, ნათანიელ ჰოთორნის „ახალგაზრდა 
ბრაუნისთვის“ როსტომ ჩხეიძეს. მე კი იმის დასადასტურებლად, 
რომ საქართველოში გავრცელებული იყო ლეგენდა კავკასიონზე 
ტარტაროზის არსებობის შესახებ, ერთ ციტატას დავიმოწმებ ნიკო 
კეცხოველის მხატვრულ-დოკუმენტური რომანიდან „თოვლიან 
მთებში“: „ბრუტსაბძელზე ღმერთის დისწული ტარტაროზია. არ 
აგიშვებთ. მოვა სეტყვა და წვიმა, ნათესებს წალეკავს, – ამბობენ 
[ადგილობრივები]“ (კეცხოველი 1967: 202). იქვე ვკითხულობთ: 
„ბურსაბძელს ქართლში იმიტომ ეძახიან, რომ სულ მუდამ ბურუ-
სი ეხვევა და ქართლიდან მას საბძლის სახე აქვს. ქართლში მას 
იალბუზსაც უწოდებენ“.

„არაკი ტარტაროზისა...“ აშკარად ამჟღავნებს ხალხური ზღაპ-
რის ნიშნებს.. თხზულებას ხალხური ზღაპრისთვის დამახასიათე-
ბელი დასაწყისი აქვს: „იყო და არა იყო რა...“ საერთოდ, ფორმა, 
სტრუქტურა ნაწარმოებს ზღაპრისა აქვს. გამონაგონი, შეთხზული, 
არარეალისტური აშკარაა, ზედაპირზე დევს და არც ისაა დიდად 
შენიღბული და ძნელი ამოსაცნობი, რომ მწერალი თავის თანა-
მედროვე საქართველოს აღწერს.

თავის მომძინარება პერსონაჟის მიერ და სიმართლის ასე გაგება 
(ზოგჯერ თავის გადარჩენის, ორთაბრძოლაში მოგებისა თუ სხვა 
მიზნით) ბევრ ხალხურ ზღაპარში და მხატვრულ თხზულებაშია 
აღბეჭდილი. აკაკი წერეთლის თიმსალ-მაკოც „ბაში-აჩუკიდან“, 
ეს სულგაყიდული და კუდიანს მეტად მიმსგავსებული ქალიც ამ 
ხერხით იგებს ბაში-აჩუკის საიდუმლოს.

ორბელიანის ზღაპარშიც თავს მოიმძინარებს მთავარი პერსო-
ნაჟი, ალალმართალი დავითა, მერე კი მიბაძავს ნათლიდედას 
საქციელს და შემთხვევით აღმოჩნდება კუდიანთა სერობაზე. „ქარ-
თულ და საერთოდ სხვა ხალხთა ჯადოსნურ ზღაპრებშიც ქალი 
საკმაოდ ძლიერი ფიგურაა. განურჩევლად იმისა, მთავარი გმირია 
ის თუ არა და მას ვაჟზე მეტი მაგიური ძალა მიეწერება“, – წერს 
რუსუდან ჩოლოყაშვილი (ჩოლოყაშვილი 2004: 26). 

ხალხურ (და მისი გავლენით ლიტერატურულ) ზღაპრებში 
კუდიანობა და მისით ჯადოქრობის უნარი, უმთავრესად, ქალების 



259

უპირატესობაა. ალექსანდრე ორბელიანის ზღაპარიც ერთგვარად 
ფანტასტიკურია. ერთ-ერთი მთავარი მოქმედი პირი, კუდიანი, 
ქალია – დავითას ნათლიდედა.

ცნობილია, მამაკაცის გადაგვარება იმდენს ვერას ვნებს ქვეყა-
ნას, ეროვნულ სულს, რამდენსაც ქალის გადაგვარება. ქალის 
გადაჯიშება სპობს შვილებს და მაშასადამე – მომავალს. ამიტომაც 
აქცევდნენ განსაკუთრებულ ყურადღებას ქალის ზნეობრიობას 
მე-19 საუკუნეში მცხოვრები ჩვენი კლასიკოსები – ნიკოლოზ ბა-
რათაშვილიც, აკაკიც, ილიაც, ვაჟა-ფშაველაც, ყაზბეგიც... მათ შო-
რისააა ალექსანდრე ორბელიანიც.

არაკს დავუბრუნდეთ.
დავითა, როგორც ჩანს, თვითონ მწერალია. ტექსტის მიხედ-

ვით, მთელი მოთხრობა სხვისი, ვიღაც მოხუცი კაცის ნაამბობია, 
მაგრამ ეს ცნობა ლიტერატურულ მისტიფიკაციად უნდა მივი-
ჩნიოთ. იქ დავითას გაოგნება კუდიანებში ბევრი ნაცნობის და-
ნახვისას თვითონ ბავშვივით წრფელი და მიმნდობი ალექსანდრე 
ორბელიანის გაოგნებაა ადამიანთა ნამდვილი სახის შეცნობისას. 
1859 წელს მიამბესო,წერს. ამ დროს თვითონ 57 წლისა იყო და 
უფრო ახალგაზრდა, ალბათ, ვერც ირწმუნებდა ადამიანთა ორ-
სახოვნებას.  თუმც   ხედავდა  და ესმოდა, მაგრამ ვერ იჯერებდა, 
რომ  ასე  ოსტატურად  შეეძლო  ხალხს  ნიღბის   ტარება  –   ყოველ-
თვის ყველას გამართლებას ცდილობდა, სხვების სიკეთის დანახ-
ვას.  ორმოც  წლამდე  ჩვენს  ცხოვრებას  ტექსტს  ადარებდა  და  შემ-
დეგ ხანას   ცხოვრებაზე დართულ კომენტარებს არტურ შოპენ-
ჰაუერი („ცხოვრებისეული სიბრძნის აფორიზმები“). ადამიანთა 
ცხოვრების კომენტარების წაკითხვა, ეტყობა, 50 წელს გადაცილე-
ბულს მოუხერხდა ალექსანდრე ორბელიანს.

სერობაზე შეკრებილნი სხვადასხვა ცხოველზე სხედან, ზოგი 
უსულო   საგანზე   შემომჯდარა.   გასაოცრად   ჰგავდნენ  ამ  ცხოვე-
ლებს მათზე შემომსხდარნიო, – წერს მწერალი... ხალხურ ზღაპ-
რებშიც, გადმოცემებშიც ეშმაკები, კუდიანები... უმეტესად ცხოვე-
ლებზე სხედან. ადამიანთა საზოგადოებაში გამეფებული ცხოვე-
ლური ინსტინქტებისა თუ თვისებების ჩვენების ერთ-ერთი გზა 
ესეცაა რომანტიკოსი მწერლისთვის. მოვუსმინოთ: „...რომელთაცა 
უფროსები, ერთი მელაზე იჯდა, მეორე ტურაზე, მესამე მგელზე, 



260

მეოთხე  დათვზე,  მეხუთე  გარეულ  თხაზე  და  მეექვსე   აფთარზე. 
ვინც შემჩნევა იცოდა და სახის მეტყველობას გაუჩხრეკდა, ამ 
უფროსებს, სახე, როგორღაც თავის ნადირებს უგვანდათ და ხასი-
ათიც ეგრეთვე“ (ორბელიანი 1860).

ვხედავთ აბსოლუტურად აღრეულ, თავდაყირა დაყენებულ 
ზნეობრივ ღირებულებებს და იქვე, მათ საპირისპიროდ მკითხ-
ველისთვის საცნაური ხდება, რა არის ნამდვილი და წარუვალი... 
ღვთის გამოჩენა კუდიანთა შეკრებაზე მარტო დავითასთვის კი არ 
არის მნიშვნელოვანი, არამედ, ცხადია, მკითველისთვის, უწინა-
რეს, მწერლის თანამედროვეთათვის. ბრუტსაბძელზე შემთხვევით 
მოხვედრილ დავითას ღვთის გამოცხადება იხსნის და გადაარ-
ჩენს განსაცდელისგან. იესო ქრისტე დაანახებს, რომ ეშმაკეულთა 
ბრწყინვალება, მათი ოქრო-ვერცხლი მხოლოდ მოჩვენებითი სიკე-
თეა და სინამდვილეში – მტვერი   და ნაცარი. ცხადად იგრძნობა 
ქრისტიანული   მოძღვრების   ერთ-ერთი  უმთავრესი  მოტივი:   ამ-
ქვეყნიური დიდება და სიმდიდრე წარმავალია და სულის წარმ-
წყმენდელი, მარადიული მხოლოდ სულიერი სისუფთავეა და 
ნამდვილი განძიც ზნეობრივ-მორალური სისპეტაკეა და არა მა-
ტერიალური კეთილდღეობა. ამ თვალსაზრისით არაკი ჰაგიოგ-
რაფიულ ნაწარმოებებს გვაგონებს და ეს მწერლისგან გასაკვირი 
სულაც არ არის. მსგავსი  ტენდენცია  სხვა  თხზულებებშიც  შეიმჩნევა.

ზღაპარში აღწერილი ამბავი, ვთქვით, კონკრეტული პიროვნე-
ბებით, კონკრეტული ვითარებით უნდა იყოს შთაგონებული, მაგ-
რამ მოქმედების დრო და ადგილი განზოგადებულიცაა და ამდე-
ნად, მხოლოდ განსაზღვრულ დრო-სივრცეს არ გულისხმობს. 
ცეცხლის მათრახიანი ყმაწვილი კაცი (იესო ქრისტე) ეუბნება პი-
ესაში დავითას: „ღმერთს მოუცია თქვენთვის გონება, ვინც გონი-
ერად მოიქცევა, იმას ეშმაკები ვერ მიუდგება და ვინც უგუნურად, 
იმას კი შეიპყრობს. ასეა ნათქვამი: პირველი არის გონიერებაო, მე-
ორე სვინდისიო და მესამე ჭეშმარიტებაო“ (ორბელიანი 1860 ) 

ეშმაკიც (სატანა) და ღმერთიც მარადიულია და მათი დაპი-
რისპირებაც. ადამიანსა აქვს თავისუფლება მინიჭებული, ვის აირ-
ჩევს  წინამძღოლად,  ვის  ნათქვამს გაიგონებს, ვის მიჰყვება. ოღონდ
ამ ზოგადი მსჯელობის გარდა, ზღაპარი კონკრეტული პოლიტი-
კური  და   საზოგადოებრივი  ცხოვრების   ჩვენებასაც  ისახავს მიზ-



261

ნად – იმ   დროისა, როცა დამპყრობელი დაპყრობილი ხალხის 
ზნეობრივ   გადაგვარებას ცდილობს, რათა წელში ვერასოდეს გა-
იმართონ და ქვეყანა სამუდამოდ დაემხოს და გავერანდეს.

დავითას ნათლიდედა კატით მიფრინავს ბრუტსაბძელზე, 
დავითა – ცოცხით. კატა მისტიციზმით გამორჩეული ცხოველია. 
ის მრავალი მითისა თუ ზღაპრის პერსონაჟია და თავი ამოყო აგ-
რეთვე ლიტერატურულ ნაწარმოებებში. ბულგაკოვის „ოსტატი და 
მარგარიტას“ პერსონაჟ ვოლანდს (სატანას) თან ახლავს მოლაპა-
რაკე კატაც. საბჭოური რეჟიმის ადეპტები პირდაპირ, შეუნიღ-
ბავად ეშმაკის სახით ჰყავს გამოყვანილი ლადო კოტეტიშვილს 
მოთხრობაში „ეშმაკი გალიფეში“. რუსული ძალმომრეობის კვალს 
ხედავს ალექსანდრე ორბელიანი საქართველოს ზნეობრივ წახ-
დენაში და უშუალოდ რუს ხელისუფალთ თუ მათ სამსახურში 
ჩამდგარ ქართველებს გვიხატავს ეშმაკების, ტარტაროზების, კუ-
დიანების... მხატვრული სახეებით .

მწერლის ფხიზელი თვალი ჭვრეტს სავალალო რეალობას 
და პერსონაჟის პირით გოდებს: „ივერიაში ტრიალებს შვიდი 
მომაკვდინებელი ცოდვა, თავის საშინელის შტოებითა. გააქვსთ 
და გამოაქვსთ ერთმანეთი გარყვნილებას და ქვეყანა ვეღარ იტევს 
იმათ დაუნდობლობას. აი ეს გახლავთ ეს ანბავი ივერიისა“... 
ქრისტიანული სწავლების მიხედვით, შვიდი მომაკვდინებელი 
ცოდვაა: მრისხანება, ანგარება, უქნარობა, ამპარტავნობა, სიძვა, 
ნაყროვანება და შური. 

ისეა მომრავლებული ქვეყანაზე მანკიერება, რომ უფალსაც 
არაფერი უშლის ხელს, პირისაგან მიწისა აღხოცოს მთელი 
საქართველო და თუ მაინც თავს იკავებს, იმიტომ, დავითასნაირი 
კაცებიც რომ გადარჩენილან აქა-იქ .

პიესის მიხედვით, არიან ჩვენში მოქადაგენი, რომლებიც ხალხს 
ჭეშმარიტებას ასწავლიან, მაგრამ სასაცილოდ ჰყავთ აგდებულნი 
ისინი. ეძახიან გიჟებს, სულელებს, თავხედებს. სავარაუდოდ, სა-
კუთარი   ბიოგრაფიული  მომენტი  აქვს  მხატვრულად  გარდასახულ-
ტრანსფორმირებული (რეფლექსირებული). ცნობილია, თვითონ 
ალექსანდრე ორბელიანს ეძახდნენ შეშლილს. ცდილობდნენ, სა-
ხელი გაეტეხათ მისთვის სიგიჟის, შეურაცხადობის, ასოციალუ-
რობის დაბრალებით, რათა არავის ჰგონებოდა ჭეშმარიტება 



262

მომავალი, დამოუკიდებელი საქართველოს მოლანდებით ატაცე-
ბული კაცის შეგონება-ქადაგებანი.

ზღაპრის წესის მიხედვით, არაკი ისე სრულდება, რომ „ჭირი 
იმ ეშმაკების ჯურღმულში ჩავარდეს და ლხინი აქ მოვიდეს“. 
ასეთი ოპტიმისტური ფინალი არ არის გამოწვეული ოდენ ჟან-
რის კანონების ლოგიკით. ეს ალექსანდრე ორბელიანის რწმენაა. 
თუმცა რომანტიკული განწყობილება ამ ზღაპარშიცა და საერთოდ, 
მთელ შემოქმედებაშიც აშკარად შეიმჩნევა, მაგრამ ისიც ცხადია, 
რომ რეალისტური ტენდენციებიც მძლავრია მის ნაწერებში. 
ასე რომ თამამად შეიძლება რომანტიკოსი მწერალი ქართული 
ლიტერატურული ზღაპრის სათავეებთან ვიგულისხმოთ (სულ-
ხან-საბა ორბელიანის მერე ახალ დროში სწორედ იგია პირველად 
ამ ჟანრის შემომტანი ჩვენში) და რიგ შემთხვევებში ქართველ 
რეალისტთა წინამორბედად, ბიძგის მიმცემად და მასწავლებლად 
მივიჩნიოთ.

 
დამოწმებანი:

თავბერიძე 2020:  თავბერიძე, ე. ეჭვის პერანგი. ქუთაისი: 2020.
კეცხოველი 1967:  კეცხოველი, ნ. თოვლიან მთებში. თბილისი: 1967. 
კოროვინი 2019:  კოროვინი, ა. „ლიტერატურული ჯადოსნური ზღაპარი“ და 

ჰანს ქრისტიან ანდერსენის ზღაპრები“. სჯანი, 20/II. თბილისი: თსუ გამომ-
ცემლობა,  2019.
ორბელიანი 1860: ორბელიანი, ალ. არაკი ტარტაროზისა ანუ კუდიანების 

ღამე. ჟურნ. ცისკარი“, №12. 1860. 
ქავთარაძე 2018:  ქავთარაძე,ნ. „მიშელ ტურნიეს ფილოსოფიური ზღაპრები“. 

ლიტერატურული ძიებანი, XXXIX.  თბილისი: თსუ გამომცემლობა,  2018. 
ჩოლოყაშვილი 2004:  ჩოლოყაშვილი, რ. უძველესი რწმენა-წარმოდგენების 

კვალი ზღაპრულ ეპოსში. თბილისი: 2004.
ჩხეიძე 1996:  ჩხეიძე, რ. ალექსანდრე ორბელიანი. თბილისი: 1996. 
ჭავჭავაძე 1988:    ჭავჭავაძე,ი. „მგზავრის წერილები“. თხზულებათა სრული 

კრებული ოც ტომად. ტ. II. თბილისი: 1988.



263

კლასიკური „პანდემიური“ ტექსტების რეფლექსირება 
თანამედროვე ლიტერატურულ პროცესში

Reflection of Classic „Pandemic“ Texts on Contemporary 
Literary Process

Zaza Abzianidze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Death as a Subject for Reflection

Summary

Reflections of a human being, facing inevitable death, has become cen-
tral to literary focus only by the end of the XIXth century – in Leo Tolstoy’s 
late masterpiece, The Death of Ivan Ilych (1886). This work has found 
response in Vazha-Pshavela’s story, dated 1889, “The Death of Bagrat 
Zakharich.” Vazha gave the answers to the eternal dilemma of human 
life to the characters of his great poems, while Bagrat Zakharich, unlike 
Ivan Ilych, he did not spare, for in this character he depicted the dreary 
cold-heartedness of a Russified Georgian statesman, a phenomenon that 
he himself had often witnessed.

Key words: Reflection. Leo Tolstoy. Vazha-Pshavela.

ზაზა აბზიანიძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

სიკვდილი, როგორც რეფლექსიის საგანი

პანდემიით გამოწვეულმა ესქატოლოგიურმა განწყობილებებმა 
სრულიად ბუნებრივად გააღვივა  ინტრესი ტანატოლოგიური თე-
მატიკისადმი.   კოლექტიურ ცნობიერებაში ეს ინტერესი ზერელეა 



264

და, ძირითადად, სიკვდილიანობის სტატისტიკაზეა ფოკუსირე-
ბული. ინდივიდის ცნობიერებიდან კი ფიქრი სიკვდილის არსზე 
და რაობაზე,   ეთიკურ და ესთეტიკურ ასპექტებზე, როგორც წესი, 
სიკვდილის შიშით განიდევნება. ამიტომაც, ადამიანი, რომელიც 
ყოველდღიურ ცხოვრებაში   დიდი ინტერესით უყურებს ტელე-
ვიზიით ტირაჟირებულ ტრაგიკულ სცენებს, პანიკურად გაურბის 
საკუთარ აღსასრულზე ფიქრს. 

თუ დაკრძალვის ცერემონიალი და  სიკვდილსშემდგომი ცხოვ-
რებისათვის აუცილებელი ატრიბუტები საკაცობრიო კულტურის 
ისტორიის ერთ-ერთი ყველაზე თვალსაჩინო ფენომენი გახლდათ, 
ტანატოლოგიური  რეფლექსიები, როგორც წესი,  ჩაწნული იყო  ფი-
ლოსოფიურ ან ლიტერატურულ დისკურსში და XIX საუკუნემ-
დე სასიკვდილოდ განწირული ადამიანის ფიქრების მთელი დი-
აპაზონის წარმოსახვა, პრაქტიკულად არ გვხვდება, როგორც და-
მოუკიდებელი, უმნიშვნელოვანესი თემა.

„სიკვდილის შიშის“   ფენომენი   ექსპრესიით აღწერა ნიკოლზ 
ბერდიაევმა: „სიცოცხლის ძირითადი ტრაგიზმი – სიკვდილის 
ტრაგიზმია. სიკვდილი ემპირიულად გარდაუვალია და ეს უსაშ-
ველობა  უპირისპირდება  ადამიანის  სულში  დამკვიდრებულ   სი-
ცოცხლის წყურვილს, უკვდავების წყურვილს, წყურვილს უსას-
რულო სრულყოფისა და უსასრულო ძლევამოსილებისა“ („ტრა-
გედიის ფილოსოფიისათვის. მორის მეტერლინკი“).

ამ თემის მისადგომებთან კულტურულ მეხსიერებაში სამუდა-
მოდ შთანერგილ სახელებს იხილავთ: პლატონს და სოკრატეს; 
სოფოკლეს, რომელმაც პირველმა დაუკავშირა ტანატოლოგიური 
მოტივები ბედისწერისა და გარდაუვალი სასჯელის ცნებებს; ჰო-
რაციუსს შემოქმედებითი უკვდავების მოტივი შემოაქვს; რაინ-
დულ რომანს – „კეთილშობილი“ და „სამარცხვინო“ სიკვდილის 
დაპირისპირება; კლასიციზმს –  მეფისა და სამეფოსათვის თავგან-
წირვის დევიზი (თუნდაც, ეს სამეფო შენი სამშობლო არ იყოს!).  

XVIII საუკუნის  დასასრულს, გოეთეს „ვერტერის“ პუბლიკაცი-
ას მთელს ევროპში თვითმკვლელობათა ტალღა მოჰყვა. ეს ფენო-
მენი სპეციალურად შეისწავლა ამერიკელმა სოციოფსიქოლოგმა 
დევიდ ფილიპსმა და „ვერტერის სინდრომით“ მონათლა. გერმა-
ნულ რომანტიზმში ტა-ნატოლოგიური ფილოსოფია საფუძვლად 



265

დაედო ნოვალისის „ღამის ჰიმნებს“, ხოლო ცალკეული კონცეპტე-
ბი (ან უშუალოდ ნოვალისის გავლენით, ან სრულიად   სტიქი-
ურად) ხელს   უწყობდა სიკვდილის რომანტიზირებული მითის 
ხანგრძლივ არსებობას. 

XIX საუკუნის 30-იან წლებში  ჯერ საფრანგეთში, მერე კი და-
ნარჩენ ევროპაში დიდი გამოძახილი ჰპოვა ვიქტორ ჰიუგოს 1829 
წელს გმაოქვეყნებულმა რომანმა – „სიკვდილმისჯილის უკანას-
კნელი დღე“. აქ   დეტალურადაა აღწერილი სიკვდილმისჯილის 
(სავარაუდოდ, მკვლელობისათვის) სულიერი მდგომარეობა – მი-
სი ფიქრები თავისი წარსულისა და „შემთხვეითობათა“ იმ წყების  
გარშემო, რომელმაც გილიოტინამდე მიიყვანა. უნდა ითქვას, რომ 
თუმცა, სიუჟეტურად ეს რეფლექსიები „სიკვდილმისჯილის...“  
დომინანტური თემაა,   კონცეპტუალურად,   ჰიუგოს  პათოსი სხვა 
პრობლენაზე გადააქვს. კერძოდ, ჰიუგოს აბსოლუტურად მიუღებ-
ლად   მიაჩნდა,   რომ   ცივილიზებული  საზოგადოება    ეგუებოდა
სიკვდილით დასჯის დაკანონებას და გილიოტინას – ანტიჰუ-
მანიზმის სიმბოლოდ სახავდა. ეს ხაზგასმული იყო წიგნის წი-
ნათქმაშიც,  სადაც ჰიუგო აცხადებდა, რომ იგი – „ყველა სიკვდილ-
მისჯილის ადვოკატია!“ (Sic: საინტერესოა, რომ უკანასკნელად, 
გილიოტინაზე   სასიკვდილო  განაჩენი   საფრანგეთში,   მარსელში 
1977 წლის 10 სექტემბერს აღსრულდა!).

ჰიუგოს რომანმა დიდი გავლენა მოახდინა ფიოდორ დოს-
ტოევსკიზე, რომელსაც სწორედ ეს წიგნი გაახსენდა, როდესაც 
„პეტრაშეველების შეთქმულებაში“ მონაწილეობისათვის სასიკვ-
დილო განაჩენი გამოუცხადეს (რომანები „იდიოტი“  და „ეშმაკნი“).  

XIX   საუკუნის მეორე ნახევრიდან, გარდა დოსტოევსკისა, ეს 
თემა წარმოჩნდება ლევ ტოლსტოის პროზაშიც, მაგრამ ახლა უკვე 
როგორც დომინანტური და ისეთი ფსიქოლოგიური და მხატვ-
რული   სრულყოფით,  რომ   მისი   გვიანდელი   შედევრი   –   „ივან 
ილიჩის სიკვდილი“ (1886 წ.) მსოფლიო ლიტერატურის საგან-
ძურში შევა.

სიკვდილის თემასთან დაკავშირებული გრძნობებისა და შეგრ-
ძნებების, ემპათიებისა და ანტიპათიების პოლიფიონია XX საუკუ-
ნის მხატვრულ პროზაში საგანგებო კვლევის ობიექტი ხდება, მაგ-
რამ ჩვენ სწორედ „ივან ილიჩის სიკვდილზე“ გვინდა შევჩერდეთ, 



266

რადგან    ვფიქრობთ,  რომ ამ გენიალურმა ნაწარმოებმა გამოძახი-
ლი ჰპოვა ქართულ პროზაში. 

ვგულისხმობთ 1889 წლით დათარიღებულ ვაჟა-ფშაველას 
მოთხრობას – „ბაგრატ ზახარიჩის სიკვდილი“.   ჩვენთვის ამოუხ-
სნელი მიზეზებით, ასეთ რაკურსში ვაჟას მოთხრობა არავის გა-
ნუხილავს. არადა, ტოლსტოის გავლენა იმდენად მკაფიოა, ისეა 
ზედაპირზე გამოტანილი, რომ თვითონ ჰკარნახობს მკვლევარს ეს 
ორი ტექსტი გვერდიგვერდ დადოს და ყურადღებით ჩაიკითხოს. 

ლევ ტოლსტოის მიზანი იყო აესახა ორი ფსიქოლოგიური 
ფენომენი: პირველი – როდესაც ოჯახში სიყვარული უფრო ადრე 
კვდება, ვიდრე ადამიანი; და მეორე – გარდაუვალი სიკვდილი,  
როგორც კათარზისის წინაპირობა.    

შეგახსენებთ  ტოლსტოის   მოთხრობის ერთ პასაჟს: „ავადმყო-
ფის ფიზიკური მდგომარეობა ძალიან მძიმეაო, – ამბობდა ექიმი 
და ეს მართლაც ასე იყო, თუმცა ივან ილიჩისთვის ფიზიკურ ტკი-
ვილზე უფრო მძიმე ზნეობრივი ტანჯვა იყო.

მისი ზნეობრივი ტანჯვის მიზეზი კი გახლდათ ის, რომ იმ 
ღამეს, როცა ის გერასიმის კეთილ, ნამძინარევ, ღაწვმაღალ სახეს 
უყურებდა –  იქნებ მთელი ჩემი გაცნობიერებული ცხოვრება ისე-
თი მართლაც არ იყოო, – გაუელვა უცებ გონებაში.

თავში ახლა ის აზრი მოუვიდა, იქნებ მართალი ის იყო, რაც 
ადრე სრულიად წარმოუდგენლად მიაჩნდა, ანუ ის, რომ ცხოვრება 
ისე არ განვლო, როგორც საჭირო იყო, როგორც უნდა ეცხოვრა... 
ახლა იმაზე ფიქრობდა, იქნებ მართალი იმის წინააღმდეგ მისი ის 
გაუბედავი მცდელობაა, რასაც უმაღლეს დონეზე მყოფი ადამი-
ანები საუკეთესოდ მიიჩნევენ, ის ბუნდოვანი განზრახვა, რასაც მა-
შინვე უგულებელყოფდა, თავიდან იშორებდა, იქნებ სწორედ ის 
იყო ნამდვილი, ხოლო სხვა ყველაფერი – მისი სამსახურიც, მისი 
ცხოვრების წესიც, მისი ოჯახიც, საზოგადოების და სამსახურის 
ინტერესებიც სულაც არ იყო ნამდვილი...

ივან ილიჩი შეეცადა დაეცვა, გაემართლებინა საკუთარი თავის 
წინაშე ეს ყველაფერი, მაგრამ, უცებ იგრძნო, რომ იმის დაცვა, რის 
დაცვასაც   ასე საგულდაგულოდ ცდილობდა, არც ისე ადვილი 
იყო... მოკლედ, დასაცავიც აღარაფერი იყო...



267

„მაგრამ  თუ  ასეა, – უთხრა თავის თავს, – თუ მე ცხოვრებიდან 
იმ   შეგნებით   მივდივარ,  რომ   დავღუპე,  გავანადგურე   ყველაფე-
რი, რაც მე მოცემული მქონდა, ხოლო ამის გამოსწორება შეუძ-
ლებელია, მაშინ რა უნდა ვქნა, რა გაეწყობა?“

მერე ისევ პირაღმა დაწვა და მთელი თავისი ცხოვრება ახლე-
ბურად გადასინჯა. დილით ლაქია რომ შემოვიდა, ჯერ მას შე-
ხედა, მერე ცოლს, მერე ქალიშვილს, მერე ექიმს, თითოეული 
მათი მოძრაობა, მათ მიერ ნათქვამი თითოეული სიტყვა იმ 
სულისშემძვრელ სიმართლეს უდასტურებდა, რომელიც მისთვის 
ამ ღამით გახდა ნათელი.

მათში ის საკუთარ თავს ხედავდა, ხედავდა ყველაფერ იმას, 
რითაც იცხოვრა, ხედავდა, რომ ეს ყველაფერი არ იყო ის, არამედ 
იყო დიდი, საზარელი სიცრუე, რომელიც სიცოცხლესაც მოიცავდა 
და სიკვდილსაც. ამის გაცნობიერება აათმაგებდა მის ფიზიკურ 
ტანჯვას, შფოთავდა, კვნესოდა, ტანსაცმელს იგლეჯდა, ეჩვენებო-
და, რომ აღრჩობდა, სულს უხუთავდა ეს ტანსაცმელი და ვერ 
იტანდა მათ“ („უკვდავი მოთხრობები“ 2013: 77-78).

ვაჟასთან, ისევე, როგორც ტოლსტოისთან, მისი პერონაჟის სიკ-
ვდილს ცოლ-ქმარს შორის სიყვარულის მინავლებამ დაასწრო (რა-
საც მკაფიოდ დავინახავთ მოთხრობის ფინალში), მაგრამ ბაგრატ 
ზახარიჩმა, თავისი „რუსი კოლეგისაგან“ განსხვავებით, ისე დახუჭა 
სამუდამოდ  თვალები, რომ უკანასკნელ   წამსაც კი ვერ დაინახა,   
ვერ გააცნობიერა,    ვინ იყო სინამდვილეში, რა ასაზრდოებდა და რა 
უაზროდ გახარჯა ეს ერთხელ ბოძებული ცხოვრება?!

ვაჟას მოვუსმინოთ: „...მოკვდა, გამოესალმა ამ უპირო სოფელს 
ცხონებული ბაგრატ ზახარიჩი. ეჰ, მადლობა შენთვის, უფალო! 
გააჩენ, შე დალოცვილო, კაცსა, გააბედნიერებ და, ბოლოს, ისევ 
ამოაშხამებ. რას მოიფიქრებდა, ან კი სად ეცალა ეფიქრა საწყალს 
დამსახურებულს მოხელეს ბაგრატ ზახარიჩს, რომ, ერთხელაც 
იქნებოდა, უნდა მომკვდარიყო.  ბაგრატ ზახარიჩი, მართალია, 
მკვდარია,  მაგრამ  იმის  პირისახეს რიხი  და ეშხი მაინც არ დაუ-
კარგია. მისი დიდრონი, დაწითლებული თვალები საუკუნოდ და-
იფარნენ დაჭმუჭნულ, სქელ ქუთუთოებით. დიდრონი, გაჭაღა-
რავებული, სწორედ სტატსკი სოვეტნიკის შესაფერი ბაკენბარდები 
გულზედ აწყვია ორთითივით გადაჯვარედინებულის ხელებს 



268

ზევით. გაფარჩხულს, სქელს ულვაშებს დაუფარია სიამაყისა და 
სიდარბაისლის გამომხატველი ტუჩები. ბაგრატ ზახარიჩი კუბო-
თი შუა ზალაში ასვენია, თავით და ფეხთით სანთლები უნთია, 
სანთლები, რომელთაც არც გლოვა იციან და არც ტირილი. იმათი 
მადლი მხოლოდ იმაში მდგომარეობს, რომ ცოცხალს და მკვდარს 
ერთნაირად  უნათებენ.  ბაგრატ  ზახარიჩს  ხელებსა  და   ბაკენბარ-
დებს შუა ორი ვარდი უწყვია. ეს ვარდები მამის მოწყალებას 
მოკლებულმა ქალიშვილმა ნატაშამ უძღვნა საუკუნოდ გამოსალ-
მებულს მშობელს, შიშით და კრძალვით დააწყო. მეუღლე მიცვა-
ლებულისა და მისი შვილები ფრიადა სწუხდენ თავის ბატონ-
პატრონის დაკარგვას, მაგრამ ხმით ტირილს კი ვერავინ ჰბედავდა; 
იცოდნენ, რომ ხმამაღლობა ძლიერ ეჯავრებოდა ბაგრატ ზახა-
რიჩს. ხმამაღლა ლაპარაკი და სიარული უწამლავდა გულ-გონებას, 
დააავადებდა, გულს გადმოუტრიალებდა, ტანში გააჟრჟოლებდა, 
თითქოს, ეს-ეს არის, ეხლავე სული უნდა ამოჰხდესო. მუდამ 
ჩურჩულით საუბარს დაჩვეული ვეღარ ახერხებდა ხმამაღლა ლა-
პარაკს. ერთი თამამად შინ დაახველებდა, ისიც როგორღაც წა-
მოცდენით, იმიტომ უცებ ისევ შედგებოდა, მიიხედ-მოიხედავდა, 
კანცელარიაში ხომ არა ვარო. ბაგრატ ზახარიჩის ცოლი, ელენე, 
შევიდის თითის წვერებზე ოთახში, სადაც ესვენა მისი მეუღლე, 
დააცქერდის, ამოიოხრის და უკანვე გამობრუნდის. გულსაკლავად 
განსვენებულის  თავით  დაეწყოთ  მისი  ორდენები,  კედელზ ე ეკი-
და შპაგა და მუნდირი, იქვე ეკიდა ბაგრატ ზახარიჩის ვარსკვლა-
ვიანი   ქუდი,  რომელნიც  თითქოს  დასცინიან   თავის  პატრონსაო, 
ისე გადმოიცქირებოდენ. დიაღ, აქ ესენი იცინოდენ და კანცელა-
რიაში – მწვანე სტოლი, რომელსაც ამოუჯდებოდა ხოლმე გვერ-
დით ბაგრატ ზახარიჩი დიდრონის სათვალეებით, ინდოურივით 
გაბღვერილი“ (ვაჟა-ფშაველა 1961: 77).

„ბაგრატ ზახარიჩის სიკვდილი“ ვაჟას პროზაულ შედევრებს 
ნამდვილად არ განეკუთვნება, მაგრამ, ძალიან საინტერესოა თა-
ვისი  თემატური  და  სტილისტური  „დისტანცირებით“ მთელი  და-
ნარჩენი მისი პროზიდან. ჩემთვის   ეს უცნაური „დესანტი“ კავკა-
სიონის კალთებიდან – „ჩინოვნიკის სტოლთან“ ამოუხსნელი იქ-
ნებოდა, თუ არ ვიგულისხმებდი ვაჟას აღტაცებას ტოლსტოის 
შედევრით და ამ შთაბეჭდილებით აღძრულ სურვილს გადარუ-



269

სებული ქართველი ჩინოვნიკის გროტესკული პორტრეტის შექ-
მნისა;  თან ისე, რომ ჩაკვირვებულმა თვალმა  ვაჟას  „კონსპექტში“  
ამოიცნოს პირველწყაროს სათაურიცა და ავტორიც! 

ეს გროტესკი ონომასტიკით იწყება: დიახ, სწორედაც რომ 
„ბაგრატ ზახარიჩი“ და არა, ვთქვათ „ჩინოვნიკი ილურიძე“; შემ-
დგომ, გრძელდება სახასიათო ეპიზოდებით კოლეგებისა თუ ოჯა-
ხის  გარემოცვაში.  თემატიკა  იგივეა,  რაც  ტოლსტოისთან,  მაგრამ 
თხრობა მაქსიმალურად ლაკონურია, ლამის კონსპექტური... 

„ივან ილიჩის სიკვდილში“ არის მიზანსცენები,   სადაც სიტუ-
აციური ტრაგიზმი პიკს    უახლოვდება - ეს, როდესაც  ტოლსტოი 
დაუნდობელი სიზუსტით აღწერს თვალით უხილავ ეგზისტენ-
ციალურ გაუცხოვებას, რომელსაც სიკვდილის ლანდი ოჯახის 
წევრებს შორის აჩენს.  

გავიხსენოთ ცოლ-შვილისა და სასიძოს ვიზიტი ავადმყოფ-
თან თეატრში წასვლის წინ, როდესაც ფერუმარილწასმული მე-
უღლე ავადმყოფთან გამოცხადდება: „...პრასკოვია ფიოდოროვნა 
შემოვიდა. გრძნობდა, რომ კარგად გამოიყურებოდა. ამიტომ ფრი-
ად კმაყოფილი ჩანდა. მაგრამ ამავე დროს თითქოს დამნაშავედც 
გრძნობდა თავს. ჩამოჯდა, გამოკითხა ჯანმრთელობა. ქმარს მო-
ეჩვენა: მეკითხებაო იმისთვის რომ მკითხოს; არა იმისთვის, რომ 
გაიგოს. აკი არც არაფერი იყო გასაგები.

ამიტომ მალევე გადავიდა იმაზე, რაც თვიონ სჭირდებოდა: 
რომ ის არაფრით არ წავიდოდა, მაგრამ რა ჰქნას, ლოჟაა აღებული; 
მიდიან ელენი, მათი ქალიშვილი და პეტრიშჩევი (სასმართლოს 
გამომძიებელი,  მათი  ქალიშვილის  საქმრო);  რომ  არ  შეიძლება მა-
თი მარტოდ გაშვება; და რომ თვით მას ურჩევნია აქ დაჯდეს 
ქმართან. ახლა კი სთხოვს, რომ მისი არყოფნის დროს ყველაფერი 
ექიმის დანიშნულებისამებრ ჰქნას.

– ფიოდორ პეტროვიჩსაც უნდა შემოსვლა, შეიძლება? ლიზასაც...
– კი, ბატონო, შემოვიდნენ.
შემოვიდა ქალიშვილი, გამოპრანჭული, მოშიშვლებული ახალ-

გაზრდა ტანით, რომელიც ასე ტანჯავდა ივან   ილიჩს. ლიზა კი 
ტკბებოდა თავის სხეულით. შემოვიდა იგი ძლიერი, ჯანმრთელი, 
აშკარად შეყვარებული. ასთებს ეზიზღებათ ავადმყოფობა, ტანჯვა 
და სიკვდილი; ყველაფერი, რაც მათ ბედნიერებას ეღობება წინ. 



270

ფიოდორ  პეტროვიჩიც  შემოვიდა.  ფრაკი  ეცვა,  თმადახვეული 
a la Capoul,  მაღალი  დაძარღვული  კისერი  უჩანდა;  ყელზე  მჭიდ-
როდ ჰქონდა მომჯდარი თეთრი საყელო; განიერი მხარ-ბეჭი უხ-
დებოდა;   ვიწრო შავი შარვლიდან   იკვეთებოდა ძლიერი ბარძა-
ყები. ცალ ხელზე ხელთათმანი წამოეცვა, ვიწრო და თეთრი. 

მას შეუმჩნევლად შემოყვა გიმნაზისტი ახალ მუნდირში. საცო-
დავს საშინლად ჩალურჯებოდა უპეები, რისი მიზეზიც კარგად 
ესმოდა  ივან ილიჩს. ვაჟი ყოველთვის ებრალებოდა. გულში მოხ-
ვდა,   მისი   შეშინებული   და   თანამგრძნობელი  გამოხედვა.   ივან 
ილიჩს  ეჩვენებოდა,  რომ  გერასიმის გარდა, კიდევ ვასია იყო, ვი-
საც ესმოდა მისი და ეცოდებოდა“ („უკვდავი მოთხრობები“ 2013: 
107-108).

ძალიან  საინტერესოა,  რომ  მსგავს  მიზანსცენას  ვაჟას  მოთხრო-
ბაშიც  აღმოაჩენთ:   ბაგრატ   ქავთარაშვილი   დაიბარებს  თავის  მე-
უღლეს, ელენეს და უანდერძებს: „–მე, ეგ არის, გეთხოვებით, მივ-
დივარ ამ სოფლიდამ. ჩემზე დიდი კაცი ბევრი მომკვდარა და, 
მადლობა ღმერთს, მეცა ვკვდები, ჩემზედაც სრულდება ნება უფ-
ლისა. ნუ დამივიწყებ, გენაცვალე, მომიგონე ხოლმე და აასრულე 
ეს ანდერძი. თუ ამას აასრულებ, მე მკვდარი არ ვიქნები, არამედ 
ცოცხალი. ხომ იცი, ჩემო ელენე, სამსახურიდამ რამდენ საათზე-
დაც ვბრუნდებოდი. ჩემს საკუთარ სავარძელზე არავინ დაჯდეს, 
ნაშუადღევის სამ საათზე გამოიტანეთ ხოლმე ჩემი პორტრეტი და 
დაასვენეთ სავარძელზე, – წინ ქაღალდები დაუწყეთ და თითო-
ნაც ისე მოაწყეთ პორტრეტი, რომ ქაღალდებში ჩაიცქირებოდეს. 
ფრთხილად, ფრთხილად ადექით და თითის წვერებზე გაიარ-
გამოიარეთ, გეშინოდესთ, ხათრი გქონდესთ ჩემის პორტრეტისა, 
როგორც ჩემი ხათრი გქონდათ. ისე იფიქრეთ, ვითომ ცოცხალი ვარ.

ბაგრატ ზახარიჩს სიცოცხლის დროსვე უნდოდა ამ პოზით 
გადაღებულიყო, მაგრამ საცოდავი ვეღარ მოესწრო, არ იცოდა 
თუ ზურგ უკან ბრჭყალებგაშლილი სკვდილი ედგა ამოტუზული 
ბაგრატ  ზახარიჩის  გასატაცებლად.  იმისმა  ცოლმა და  ქალიშვილ-
მა მხოლოდ ორ კვირას ასრულეს ეს ანდერძი, მერე კი დაანებეს 
თავი, იფიქრეს: სისულელეს ჩავდივართო. ნატაშა ორის თვის 
შემდეგ   ერთს  დრაგუნს   გადაჰყვა და ელენემ კი ფერუმარილის 
სმას მოუმატა პირისახეზე“ (ვაჟა-ფშაველა 1961: 80).



271

ლევ ტოლსტოის გმირს რელური პროტოტიპი ჰყავდა – დიდი 
რუსი ფიზიოლოგის, ლევ მეჩნიკოვის ძმა – ივან ილიჩი, ტამბო-
ვის გუბერნიის პროკურორი. ამ   ივან ილიჩს   მწერალი პირადად 
იცნობდა და ძალიან თბილად იხსენებდა. ძნელია თქმა, ჰყავდა 
თუ არა ვაჟას „ბაგრატ  ზახარიჩს“ რეალური პროტოტიპი. მაგრამ 
ტოლსტოისაგან განსხვავებით, რომლის გმირის ტრაგიკული, სიკ-
ვდილისწინა თვალთახელა ადამინის ცხოვრების საზრისის მა-
რადიულ დილემას პასუხობს, ეს პასუხი ვაჟამ თვისი გენიალური 
პოემების გმირებს გადაულოცა, ბაგრატ ზახარიჩი კი ბოლომდე 
გაიმეტა და სინანულის გარეშე გაისტუმრა მიწისქვეშეთში... ეგებ 
იმიტომაც, რომ ამ ოდიოზურმა პერსონაჟმა მისთვის განასახიერა 
გადარუსებული ქართველი ჩინოვნიკობის ამაზრზენი გულცივო-
ბა, რომელიც თვითონაც არაერთხელ ეწვნია, ისევე, როგორც მის 
ათასობით  თვისტომს და მთელი ეს დაგროვილი ანტიპათია  თა-
ვის დაუნდობელ მონაყოლს ჩაატანა.

      
დამოწმებანი:

ვაჟა-ფშაველა 1961:   ვაჟა-ფშაველა. თხზულებათა სრული კრებული ხუთ 
ტომად. ტ. III. თბილისი:  1961.
„უკვდავი მოთხრობები“ 2013: „უკვდავი მოთხრობები“ (მთარგმნელი ზურაბ 

ხასაია). თბილისი: 2013.     

 
Ana Dolodze 
Georgia, Tbilisi 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

“The earth has grown old and is killing its own children“
(Mythical Psychology of the Pandemic)

Summary
 
The subject of our discussion is Demna Shengelaia’s modernist novel 

“Sanavardo”, all the characters of which are suffering from different dis-
eases. The main character of the work, Bondo, connects his ancestors to the 



272

shores of the Tigris, where, according to myth, Ishtar remained, doomed 
to suffering, And the novel Sanavardo is connected with the coast of Cap-
padocia, where diseases also arose and then spread. The writer weaves 
myth, history and novel story together and thus creates an unusual artistic 
space; One of the unifying elements of the multi-layered structure of the 
work is the tale of the dodo frog, which with its structure stands very close 
to the myth that does not end well.

Key words: Pandemic, Myth, Psychology

ანა დოლიძე
საქართველო, თბილისი
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

„დედამიწა დაბერწდა და თავის შვილებს 
თვითონვე კლავს“

(პანდემიის მითოსური ფსიქოლოგია)

ჩვენი განხილვის საგანია დემნა შენგელაიას მოდერნისტული 
რომანი „სანავარდო“, რომლის ყველა პერსონაჟი დაავადებულია 
სხვადასხვა სენით. ნაწარმოების მთავარი გმირი ბონდო თავის 
წინაპრებს ტიგროსის ნაპირებს უკავშირებს, სადაც მითის მიხედ-
ვით,  დარჩა  იშთარი,  ტანჯვისთვის  განწირული,  ხოლო  სანავარ-
დო ნაწარმოებში უკავშირდება კაბადოკიის ნაპირს, სადაც 
ასევე გაჩნდა და შემდეგ გავრცელდა დაავადებები. მწერალი 
მითს, ისტორიასა და რომანის სიუჟეტს ერთმანეთში აქსოვს და 
ამით არაჩვეულებრივ მხატვრულ სივრცეს ქმნის; ნაწარმოების 
მრავალშრიანი სტრუქტურის ერთ-ერთი გამაერთიანებელი რგო-
ლია დოდო ბაყაყის ზღაპარი. ამ კონკრეტული ზღაპრის ტექსტი 
თავისი  სრტუქტურით  ძალიან  ახლოს  დგას   მითთან,   რომელიც
კეთილად არ სრულდება; ყველა პერსონაჟი სამუდამო ტანჯვის-
თვისაა განწირული. დოდო ბაყაყი დასტირის თავის სატრფოს 
მწვანე ცრემლებით, რითაც მუდმივად შხამავს არემარეს. მწვანე 
ფერი მუდმივ განახლებაზე, ხოლო ცრემლი მუდმივ დარდზე 



273

უნდა მიგვანიშნებდეს. აქედან გამომდინარე, სანავარდოს მცხოვ-
რებლებსაც აღარ შერჩენიათ კარგი თვისებები, ყველა გაბორო-
ტებულია და არემარეს შხამავს. ამ მხარეს არც დოდო ბაყაყის 
მოსპობა გამოასწორებს, რადგან მის საქმეს შხამიანი კოღოები 
გააგრძელებენ. მწერალი იმდენად საშინელ ყოფას ასახავს, რომ 
მკითხველს არ წარმოუდგენია, მსგავსი რამ თუ შეიძლება დედა-
მიწაზე მოხდეს. იქმნება მითი ადგილზე, ბოროტების სადგურზე, 
სადაც არ არსებობს იმედი, არავინ არის ბედნიერების ღირსი, სადაც  
ყველა  ავადმყოფობს:  ზოგს  ციებ-ცხელება აქვს, ზოგს ჭლე-
ქი   და ზოგსაც – ბატონები; ხოლო ის, ვინც ფიზიკურად ჯან-
მრთელია, სადარდელითაა შეპყრობილი. ამ სივრცეში ყველა სა-
სიკვდილოდაა განწირული.

ნაწარმოების ბოლოს მწერლის მიერ შექმნილი მითიც სრულ-
დება. სანავარდო საცხოვრებლად უვარგისი ადგილი ხდება. ხალ-
ხი, რომელიც უბედურებას გადაურჩა, ბოლო დღესასწაულს აღ-
ნიშნავს ეკლესიასთან. ქადაგი აცხადებს, რომ დედამიწა დაბერწდა 
და თავის შვილებს თვითონვე კლავს. ყველა უნდა წავიდეს ამ 
ადგილიდან. აშკარაა, რომ ძველი სამყარო დასაღუპავადაა გან-
წირული, ის უნდა განიწმინდოს დიდი მსხვერპლის ფასად.

მიუხედავად   რომანში   წარმოჩენილი   მისტიკური,   ძველ და 
ახალ მითზე დაყრდნობილი, ფანტასმაგორიული სამყაროსი, სა-
ხეზეა რეალური პლანიც, ქართული სივრცისა და დროის მნიშ-
ვნელოვანი ლოკალითა და მისი განზოგადებით. ბონდოს ოჯახი, 
მისი  წინაპრები  და  თვით  სანავარდოც,  მისი  სამშობლო,  ქართუ-
ლი სინამდვილის ნაწილია. ამავე სივრცეს მიეკუთვნება ნაწარ-
მოებში გადაშლილი ირეალური სამყაროც, მითის, ზღაპრის და 
სიზმრის სახით წარმოჩინილი.

ნაწარმოების რთული სტრუქტურა მწერლის განსაკუთრებულ 
ოსტატობასა და ერთგვარ მხატვრულ ინტუიციას მოითხოვდა, 
რომ ასეთი მრავალშრიანი მხატვრული სამყარო ერთიან, მწყობრ, 
შინაგანი ლოგიკითა და ემოციური ძაფებით დაკავშირებულ, 
მონოლითურ ტექსტად ქცეული, წინააღმდეგ შემთხვევაში მწერ-
ლის მიერ რომანში შემოტანილი სხვადასხვა პლანი და შრე, 
რომლებიც   მუდმივად   მონაცვლეობენ და დროდადრო ერთმა-
ნეთს განმსჭვალავენ, შეიძლებოდა ეკლექტური გამოსულიყო.



274

ჩვენ დავინახეთ, რომ რეალური პლანი, სიბრტყე, შევსებული 
რეალური სახეებითა და პრობლემატიკით, ქართული სივრცისა და 
დროის მნიშვნელოვანი ლოკალით, ამავე დროს არის მისტიკური, 
ძველ და ახალ მითზე დაყრდნობილი, ფანტასმაგორიულიც და 
სრულიად გასაგებ ობიექტურ სოციალურ საყრდენებზე დაფუძ-
ნებულიც. ეს შრეები, პლანები, სახეები, გადასვლები ეფემერუ-
ლისა და ილუზორულის, მონაცვლეობა მატერიალურისა და 
წარმოსახვითის, მითის ორშრიანი წარმოდგენა ტექსტში დამთავ-
რებულ და სრულ სურათს ქმნის შემაკავშირებელი ტექსტის მეშ-
ვეობით. ეს სიზმარ-ზმანების ტექსტია, რომელშიც ასევე ფიგუ-
რირებს სხვადასხვა სენი.

მოდერნისტულ რომანებში უმეტესად მაინც შეიმჩნევა ეკლექ-
ტურობა, „სანავარდოში“ კი, ამდენი განშტოებისა და შენაკადის 
მიუხედავად, მთლიანი სათქმელი და დაურღვეველი შიდა სამ-
ყარო  წარმოდგება.   როგორც   კვლევამ   გვიჩვენა,   ამ   მრავალშრი-
ანი  ტექსტური  სუბსტანციის   მონოლითურობა  სწორედ   სიზმარ-
მა განაპირობა. სიზმარი სენთა სიუხვით სხვადასხვა თვისობ-
რიობისა და თვისების მქონე შრეებს შორის ლაგდება ფენებად, 
ერთგვარ შემაერთებელ ქსოვილად, დუღაბად და სწორედ მისი 
მეშვეობით სრულიად არსებითად და ბუნებრივად ხდება მოქ-
მედებისა და ემოციური ნაკადის გადადინება ერთი რეალობიდან 
მეორეში, პირველისაგან სრულიად განსხვავებულში. სიზმარი 
თითქოს ერთმანეთთან აწებებს, ათანხმებს და შიდა ძაფებით 
აკავშირებს ერთი შეხედვით შეუთავსებელსა და დაუკავშირე-
ბელს; განმარტავს მოვლენის მიღმა დაფარულ სათქმელს. ამიტომ 
ეს რეალურ-მითიურ-ემოციურ-პრობლემატურ მრავალსახეობ-
რივი მხატვრული სამყარო ერთ მთლიან, სენით მოცულ ცოცხალ 
ორგანიზმად  წარმოდგება  სწორედ  სიზმრის  მეშვეობით.  სიზმრის
ეს ფუნქცია მწერლის სხვა ნაწარმოებებშიც ჩანს, მაგრამ „სანა-
ვარდოში“ მან განვითარების განსაკუთრებულ დონესა და მნიშ-
ვნელობას მიაღწია. რომანის თემატიკა რეალური და ირეალური 
სამყაროს, ცნობიერი და არაცნობიერი აზროვნების ერთობას 
ეფუძნება, ხოლო სტრუქტურა ზღაპრის, მითისა და სიზმრის 
ერთობლივ ქმნადობას. მიუხედავად ამ ორ სამყაროს შორის არ-



275

სობრივი განსხვავებისა, მათში საერთო არის სენი, რომელიც 
მასიურად ღუპავს ყველას, მთელ საზოგადოებას. 

რომანში წარმოდგენილია დიდი საგვარეულოს ისტორია, რო-
მელიც შეიძლება ბონდოთი დამთავრდეს ისევე, როგორც მთელი 
სოფლისა, სადაც ყველგან ციებ-ცხელება და ჭლექია მოდებული. 
ციცინოსაც,  ბონდოს  დედას,  ჭლექი  სჭირს,  მისი გადარჩენის იმე-
დი აღარაა, მხოლოდ გაზაფხულამდე თუ მიაღწევს. 

დ. შენგელაია აღწერს სოფლის უბედურებას, გვალვას, ბაყაყ-
თა სიმრავლეს, სასაფლაოს ახალ-ახალი კუბოებით ავსებას და 
კუბოებისა – წყლით; სანავარდოს დაპყრობას ორპირიდან გად-
მოსული სკაპეცების მიერ. ყარამანი, ბონდოს მამა, თავისი თვა-
ლით ხედავს, თუ როგორ მიაქვს წყალს სასაფლაო იქ დამარხულ 
წინაპართა   ძვლებით.   მდინარის   წყალი  „დაღრჭენილი   თავები-
თაა“ სავსე. მწერალი იმდენად საშინელ ყოფას ასახავს, რომ 
მკითხველს არ წარმოუდგენია, მსგავსი რამ თუ შეიძლება დედა-
მიწაზე მოხდეს. ეს უფრო დოდო ბაყაყის სამყოფელს ჰგავს, სა-
დაც ყველაფერი მოშხამულია. სანავარდოში ყველა ავადმყოფობს. 
ყარამანიც  ამ  დღეშია.  მისი  ერთადერთი   იმედი  ავადმყოფი   ცო-
ლია და არა შვილი. მას ესმის, რომ ვიღაცა ციცინოს ეძახის. ეს 
თვითონაა, ოღოდ ახალგაზრდა. ამ ხმასა და მოლანდებას წინ 
უსწრებს  გვალვით  გამოწვეული   წუხილი,  ყარამანს  თითქოს   სი-
ცხე აქვს, ყურები უწივის და ყველაფერი ტრიალებს მის გარ-
შემო. პერსონაჟის მდგომარეობა გამოწვეულია რეალობასთან შე-
უგუებლობით. ყარამანი გაორებულია და მამის წიაღიდან მოწყ-
ვეტილი, თუმცა მკვდარი მშობლის ზეგავლენა ჯერ კიდევ დიდია 
შვილზე. ეს ნათლად წარმოჩნდება, როცა ყარამანი მამის სურათს 
უყურებს და დარდობს, არ უნდა, ბონდო მას დაემსგავსოს. მამის 
მზერას ვერ უძლებს ყარამანი. მამის ხმის გაგონება ბურანიდან 
არკვევს მას. პერსონაჟი თავს იმით იმშვიდებს, რომ გვალვაა 
ზმანების მიზეზი, თუმცა მას რეალურად აკანკალებს, აძაგძაგებს 
და შიში იპყრობს. ყარამანი ბუნებით მშვიდი ადამიანია. ყო-
ველთვის ის ამშვიდებს მეუღლეს და თავადვე უკვირს, როგორი 
გაწონასწორებულია. ყარამანის მოლანდება კი სულ სხვაზე მეტყ-
ველებს. მისი სიმშვიდე მოჩვენებითია. პერსონაჟი შეშფოთებუ-



276

ლი და შეძრწუნებულია. თავისი დარდით სხვებს არ აწუხებს, 
სამაგიეროდ საკუთარ თავს აგდებს მძიმე მდგომარეობაში. და-
გუბებული ტკივილი ანგრევს პერსონაჟს, რაც მისი ფსიქიკის შერ-
ყევით დასტურდება. 

ყარამანს, ისევე როგორც სხვებს, ეშინია რკინიგზის გაყვანის, 
რადგან ის ძველ ადათებზე გაზრდილი კაცია, რკინიგზა კი სიახ-
ლის  მომტანია.  უკვე ფოთიდან ჭალადიდამდე დაიგო გზა, ეხლა 
კი   ჭალადიდის   ჭაობს   ებრძვიან. რა არ ჩაყარეს   მასში:   ხრეში, 
დაწნული ჩელტები, მაგრამ ჭაობი უძირო იყო, იკარგებოდა შიგ 
ყველაფერი. უზარმაზრი ჭაობი თავისი ბაყაყებითა და კოღო-
ებით, ჭაობი, რომელსაც უამრავი ადამიანის სიცოცხლე ეწირება, 
რეალური   გამოხატულებაა   დოდო   ბაყაყის  ზღაპარისა,   რომელ-
საც მითის ფუნქცია აქვს და მუდმივობის აღქმა შემოაქვს 
ნაწარმოებში.

მწერალი   მითს,   ისტორიასა  და რომანის სიუჟეტს ისე უთავ-
სებს  ერთმანეთს,  რომ  ერთიან  მხატვრულ   სივრცეს  ქმნის,   რომ-
ლის მთავარი  თემა  პანდემიური სიტუაციაა.  მკითხველს  მოსწონს 
ეს ტრაგიზმით აღსავსე რომანი. დ. შენგელაიას მხატვრულ 
ქსოვილში ბონდოს მხატვრული სახე, რომანში განვითარებული 
მოვლენები,   გმირთა   ფიზიკური   და  სულიერი  ტანჯვა   ერწყმის 
მითს და ასე იქმნება ერთი, მაგრამ მრავალშრიანი მხატვრული 
სამყარო.

ნაწარმოების ბოლოს მწერლის მიერ შექმნილი ახალი მითიც 
სრულდება. სანავარდო საცხოვრებლად უვარგისი ადგილი ხდე-
ბა. ხალხი, რომელიც უბედურებას გადაურჩა, ბოლო დღესასწა-
ულს აღნიშნავს ეკლესიასთან. ქადაგი აცხადებს, რომ დედამიწა 
დაბერწდა და თავის შვილებს თვითონვე კლავს. ყველა უნდა 
წავიდეს ამ ადგილიდან. ბონდო მიწაზე ეცემა, იკლაკნება და 
ქაფი მოსდის პირიდან. ვარდება ელვა, თოფიც, ვიღაცა ხანჯალს 
ამოიღებს და ისმის არნახული წივილი მატარებლისა. ხალხი 
ახალი ცხოვრების გზას ადგება სატურიისკენ. ბონდოს მამისადმი 
მიმართვა ამ სიტყვებით სრუდება: „ჩვენ უნდა წავიდეთ, მამა-
ჩემო!..  ავიკრათ  გუდა-ნაბადი  და  გავუდგეთ!.. ახლა ახალი ხალ-
ხი მოდის!..“ (შენგელაია 1983: 107).

აშკარაა, რომ რომანის რეალური პლანი, სიბრტყე, შევსებული 



277

რეალური სახეებითა და პრობლემატიკით, ქართული სივრცისა 
და დროის მნიშვნელოვანი ლოკალით, ამავე დროს არის მისტი-
კური, ძველ და ახალ მითზე დაყრდნობილი, ფანტასმაგორი-
ულიც და   სრულიად გასაგებ ობიექტურ სოციალურ   საყრდენებ-
ზე  დაფუძნებულიც,  რომელთა  შორის  ფიგურირებს   პანდემიის 
თემაც, ქართული სინამდვილის განუყოფელი ნაწილი, ხოლო 
პანდემიის მითოსური ფსოქოლოგია გამოხატულია სიტყვებში 
– „დედამიწა დაბერწდა და თავის შვილებს თვითონვე კლავს“. 
ზემოთთქმული მიუთითებს  პანდემიის, რომლის  მიზანი  სამყა-
როს – კონკრეტული სივრცის, სანავარდოს – განწმენდაა, მუდმი-
ვად განმეორების საშიშროებაზე.

დამოწმებანი:

შენგელაია  1983: შენგელაია დ. რჩეული. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა 
საქართველო,  1983.

Nino Gogiashvili
Georgia, Telavi
Iakob Gogebashvili Telavi State University

Pandemic Reflected in Literature, 
as the Litmus and Remedy for the Humankind

Summary

Pandemic reflected in literature, as the litmus and remedy for the hu-
mankind

In the presented report I would like to discuss Vazha Pshavela’s liter-
ary prism, in view of pandemic: one of such is the fiction work – Cholera 
has helped me (Story by Berua), and the other is the publicist letter – 
Thoughts (Caused by Cholera). 

As the method of research of aforementioned literary texts, I have cho-
sen hermeneutics (as the means for understanding and interpreting the 
text), analysis (which covers analysis of problems raised in the texts) and 



278

comparative method (with the aim of comparison with the author’s other 
texts and world literary classics). 

The main ideological axis of the report is the phrase from Vazha 
Pshavela’s publicist letter: “Maybe we can get rid of this also. Then we will 
see how the word cholera, as its representative, will be erased, eliminated 
from the earth”. 

Vazha-Pshavela’s literary fiction Cholera has helped me, is a fun, en-
tertaining, humorous story about the cholera pandemic, but having a very 
deep meaning. 

Key words:  Pandemic, Cholera, Vazha-Pshavela.

ნინო გოგიაშვილი
საქართველო, თელავი
იაკობ გოგებაშვილის სახელობის 
თელავის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ლიტერატურაში ასახული პანდემია, 
როგორც კაცობრიობის ლაკმუსი და წამალი

მსოფლიო ბევრჯერ შეაშფოთა და დააზარალა სხვადასხვა წარ-
მოშობის პანდემიამ. მოგეხსენებათ, დღესაც ანალოგიური სიტუ-
აციაა და მის შესახებ წარმოებული ნებისმიერი სამეცნიერო კვლევა 
დროების რელევანტურია. საუკუნის წინ, საქართველოში მძვინვა-
რე ქოლერამ კლასიკოსთა შემოქმედებასაც დაატყო კვალი. მოცე-
მულ მოხსენებაში მსურს ვისაუბრო ვაჟა ფშაველას ლიტერატუ-
რულ პრიზმაზე, პანდემიის კუთხით: ერთი მათგანია მხატვრული 
ნაწარმოები „ხოლერამ მიშველა (ბერუას ნაამბობი)“, ხოლო მეორე 
– პუბლიცისტური წერილი „ფიქრები (ხოლერის გამო)“.

ხსენებული ლიტერატურული ტექსტების საკვლევ მეთოდად 
შევარჩიე ჰერმენევტიკა, (როგორც ტექსტის გაგებისა და ინტერ-
პრეტაციის საშუალება), ანალიზი (რომელიც მოიცავს ტექსტებში 
წამოჭრილი პრობლემების ანალიზს) და შედარებითი მეთოდი 
(ავტორისავე ტექსტებთან და მსოფლიო ლიტერატურულ კლასი-
კასთან შედარების მიზნით).



279

მოხსენების მთავარი იდეოლოგიური ღერძი ვაჟა ფშაველას 
პუბლიცისტური წერილიდან ამონარიდი ფრაზაა: „ეგები ესეც 
მოვიშოროთ თავიდამ. მაშინ ვნახოთ, თუ სიტყვა ხოლერა, როგ-
ორც მისი წარმომადგენელი, არ აღიგავოს, არ ამოიფხვრას დედამი-
წის ზურგიდამ“ (ფშაველა 2011). სიტყვაში „ესეც“, რომელსაც ვაჟა 
ფშაველა „მეორე ჯურის ხოლერადაც“ მოიხსენიებს, უსამართლო-
ბას, „აჯამობას“, უაზრობასა და „უგრძნობელობას“ უწოდებს, 
როდესაც ადამიანები „სცხოვრობენ მხოლოდ იმიტომ რომ ათენ-
აღამონ“. პოეტის მთელი შემოქმედება ამ პრობლემისა და ტკივი-
ლის დასტურია, რომლის შესახებაც ვისაუბრებთ მოხსენებაში. 

პირველ რიგში, მახსენდება ვაჟას ლექსი „კაი ყმა (ხევსურულ 
ჰანგზე)“,  რომელიც  „მეორე  ჯურის  ხოლერის“  პოეტური  მხილებაა:

„არა თქვენ, სადიაცენო,
რო ძროხებივით სძღებითა:
ღამე მაძღრები დასწვებით,
დილით მშივრები სდგებითა...
უქმად ჩამაჰლევთ სიცოცხლეს,
უქმად საფლავში სწვებითა.
დაჰკარგავთ სააქაოსა,
ვერც საიქიოს სწვდებითა.
არ იცით, დასჩნდით რისადა,
ან რისათვისა ჰკვდებითა“! 

(ვაჟა-ფშაველა)

ლექსში „ვინ არის კაცი“? ირონიითა და სარკაზმითაა ასახული 
უმაქნისი, მუქთახორა ადამიანის, ერთდროულად ღიმილისა და 
ტკივილის მომგვრელი ფსიქოლოგიური ტიპი:

„კაცი ის არის, ცხოვრება
ვინც გაატარა ჭამაში
და კაცის დანიშნულება
მხოლოდღა ჰპოვა ამაში“. 

(ვაჟა-ფშაველა)



280

ფინალში კი, პოეტი „დიდყურიანის შვილად“ მოიხსენიებს 
ასეთ კაცს და ამით საბოლოო დევალვაციას ახდენს მისი ფუჭი 
ადამიანური არსებობისა. „აი, რას ეფუძნება არისტოტელეს ზე-
მოთ მოტანილი თეზისი, რომელიც გვირჩევს, განცხრომასა და 
ამქვეყნიური სიამით ტკბობას კი არ მოველტვოდეთ, არამედ 
ვცდილობდეთ თავიდან ავიცილოთ ურიცხვი ცხოვრებისეული 
უბედურება“ (შოპენჰაუერი 2009: 294), – წერს ართურ შოპენჰაუ-
ერი, ტექსტში „ცხოვრებისეული ფასეულობების შესახებ“. სწორედ 
ამგვარია ვაჟა ფშაველას მსოფლმხედველობა – კაცის, ადამიანის 
რაობის და შესაბამისი ღირებულებების შესახებ. ცხადია, მახსენ-
დება ილია ჭავჭავაძის „კაცია-ადამიანი“?! სადაც სწორედ სიზარ-
მაცისა და განცხრომის ჭაობში ჩაძირულ, ადამიანის მსგავს 
არსებაზეა საუბარი. პუბლიცისტურ წერილში „ფიქრები“, ვაჟა სა-
უბრობს ხოლერაზე, როგორც წამხდარი ადამიანის სამყაროსეულ 
მეტაფორასა და უკუკავშირზე. „ეს ისეთი ხოლერაა, რომ განა 
ორი ათთასი ათასს მოჰკლავს და ათასი გადარჩება?! არა, ყველას 
იმსხვერპლებს, მთელს ერს მუსრს გაავლებს“ (ვაჟა-ფშაველა 2011) 
და  დაამატებს,  რომ  თუ  ამ  „მეორე  ჯურის  ხოლერასაც“  მოვიშო-
რებთ, „მაშინ ვნახოთ, თუ სიტყვა ხოლერა, როგორც მისი წარმო-
მადგენელი, არ აღიგავოს, არ ამოიფხვრას დედამიწის ზურგიდამ“ 
(ვაჟა-ფშაველა 2011). ვაჟა ფშაველას წერილში მარტივად ამოსა-
კითხავია, რომ ის, ქოლერას, როგორც მომაკვდინებელ ფიზიკურ 
სნეულებას, საზოგადოებაში უკვე არსებული მომაკვდინებელი 
სულიერი სნეულების განსხეულებად მიიჩნევს; ის ლაკმუსის 
ქაღალდის ფუნქციას ასრულებს – უხილავი, მხოლოდ გონიერ 
თვალთათვის დასანახავი მანკიერება ხილული ხდება. 

მისსავე მცირე ტანის მხატვრულ ნაწარმოებში – „ხოლერამ 
მიშველა“, საუბარია ამ დაავადების, როგორც მწარე წამლის ფუნ-
ქციაზე. ხსენებული ლიტერატურული ფიქცია გავრცელებული 
ეპიდემიის – ქოლერას შესახებ სახალისო, შესაქცევ, იუმორით 
სავსე, მაგრამ ღრმა აზრით გაჯერებულ ამბავს მოიცავს. მოთხრო-
ბის მთავარი გმირის –ბერუა ტყიკაციშვილისთვის საყოველთაო 
უბედურება ბედნიერებად იქცა და საყვარელ ქალთან ოჯახის 
შექმნის სიხარულად დაგვირგვინდა. ტექსტში აღწერილია შიშის-
გან გონებაწართმეული ადამიანების ყოფა, როდესაც ისინი გარბი-



281

ან მშობლიური სოფლიდან. სოფელს, საიდანაც სასოწარკვეთილი 
ადამიანები გარბიან, საბრალო ჰქვია. სოფელი (წუთისოფელი) 
საბრალო ხდება, სადაც შეშფოთებული ადამიანები ცხოვრობენ; 
ვაჟასეული ლიტერატურული ტოპონიმიური მეტაფორა ზუსტია 
და მრავლისმთქმელი. ბერუას დამგზავრებული მედუქნე გასპარა 
შიშს გაუკეთილშობილებია და უსაზღაუროდ ეპატიჟება ღვინო-
ზე; მისი ლოგიკა ამგვარია: „მოგება საიქიოს ეშმაკების უსტაბაშს 
გავუყო“?! (ვაჟა-ფშველა 2012). ბერუას უკვირდა მედუქნის „გა-
პურადება“: „წინათაც ეს ბერუა ვიყავი, რომ გასპარას ნახევარ შა-
ურიანი არაყი არ დაულევიანებია ჩემთვის და მიკვირდა, დღეს რა 
მოელანდა ამ დამწვარ კაცსა-მეთქი. სწორედ ხოლერამ, სიკვდილის 
მოახლოვებამ დაგვამეგობრა“ (ვაჟა-ფშაველა 2012). ბუნებრივია, 
მახსენდება მსოფლიო ბიბლიოთეკის საგანძური, ჯოვანი ბოკა-
ჩოს „დეკამერონი“: „თუ ჩვეულებრივს გარემოებაში ბრძნებს არ 
შეუძლიათ  მოთმინებით  გაუძლონ  მცირე  და  იშვიათ გაჭირვე-
ბას,  სამაგიეროდ  დიდი  და  საერთო  უბედურებანი  თვით   უბირ-
საც   კეთილგონიერ და უდარდელ ადამიანად გადააქცევენ ხოლ-
მე“ (ბოკაჩო 1970: 36). მასობრივი უბედურება და შიში, ერთი მხრივ, 
ხელჩაქნეულობასა და თავაშვებულობას განაპირობებს, მეორე 
მხრივ, კი სულიერი კათარზისისა და მეტამორფოზის საწინდა-
რია. სწორედ შავი ჭირის გავრცელების ფონზეა აგებული „დეკამე-
რონის“ ძირითადი სიუჟეტი, სადაც მთავარი მოქმედი გმირები 
განერიდებიან ქალაქს, რათა მხიარულებასა და სიამტკბილობაში 
იცხოვრონ, – აღმოფხვრან ნეგატივი თავიანთი ყოფიდან. 

ზოგადად, ეპიდემია საინტერესო თემა და გარკვეული ლიტე-
რატურული გამოწვევაცაა მწერლებისთვის; ეს არის ერთგვარი 
მაღალი სიხშირის კონდიცია, სადაც სულ სხვაგვარად ლაგდება 
მოვლენები; ადამიანები კარგავენ ჩვეული ცხოვრების რიტმს და 
რადიკალურად განსხვავებულ რეალობაში იწყებენ არსებობას; 
მთლიანად  იცვლება  მათი  ფსიქიკა,  მსოფლმხედველობა  და   ჩვე-
ული  სოციალური  სტანდარტები.  პანდემია   ერთგვარი   ფორს-მა-
ჟორია, რომელიც მართავს ადამიანებს. მიმდინარე კოვიდპანდე-
მიისასაც, ადამიანები ბევრს საუბრობენ  ახალ მსოფლიო  წესრიგსა 
და წყობაზე, რასაც, ხშირად, გარკვეულ სოციალურ „სპეცოპერა-
ციად“ მიიჩნევენ. ფაქტი თვალსაჩინოა, რომ ადამიანი, მთელი 



282

თავისი ონტოლოგიური და ანთროპოლოგიური კონტექსტებით, 
ცვლილებას განიცდის; სწორედ ამიტომ, ნიშანდობლივია, სწორად 
„გამოვიყენოთ“ არსებული მძიმე ვითარება და ჩვენეული სარგე-
ბელი ვნახოთ, ამ შემაშფოთებლად ურიცხვ დანაკარგთან ერთად. 
ეს მისია მეცნიერებებს აკისრია, და არა მხოლოდ ზუსტ, არამედ – 
ჰუმანიტარულსაც; რადგან, როგორც ვაჟა ფშაველა ამბობს, „მეორე 
ჯურის ხოლერა“ ადამიანის სულიერი და მენტალური სენია. 

პანდემია ხალხში პანიკას იწვევს და, უმეტეს შემთხვევაში, – 
გაქცევის  მძაფრ სურვილს. დანიელ  დეფოს პერსონაჟი, „შავი ჭი-
რის დღიურებში“, საყოველთაო  ლხინს  მართავს. დაუპატიჟებელი 
უცხო სტუმარი თავად სიკვდილი აღმოჩნდება, რომელიც მას-
პინძელს საიქიოს გაისტუმრებს. ჰომეროსის „ილიადასა“ და სო-
ფოკლეს „ოიდიპოს მეფეშიც“ შავი ჭირის თემა მუსირებს. მსგავ-
სი ტექსტების ჩამოთვლა და განხილვა შორს წაგვიყვანს; თუმცა, 
უპრიანია, ვისაუბრო თომას მანის შედევრზე „სიკვდილი ვენე-
ციაში“, სადაც, თავის თავში სრულიად უცხო შეგრძნებისა და 
მისწრაფების აღმოჩენისას, მთავარი გმირი – აშენბახი გავრცელე-
ბული სნეულებით კვდება. სულიერი კატაკლიზმა, რომლის პა-
სუხიც არ აქვს აშენბახს, ფიზიკური არყოფნით მთავრდება; ამას 
შავი ჭირი „უზრუნველყოფს“. 

ლუკრეციუსმა, თავის ტექსტში – „საგანთა ბუნებისათვის“ 
შთამბეჭდავად აღწერა შავი ჭირი და მისი სიმპტომები. შავი ჭი-
რის პანდემიის თემა განსაკუთრებულ ადგილს იკავებს ანტიკურ 
ლიტერატურაში და, ამასთან დაკავშირებით, უნდა ვახსენო თუ-
კიდიდეს, ვერგილიუსის და ოვიდიუსის სახელები. სწორედ ამ 
დროიდან, ხსენებული ავტორების ტექსტებში, ის არ იყო მხო-
ლოდ ფიზიკური სენი, არამედ, მას უკვე ჰქონდა გარკვეული 
მეტაფორული  დატვირთვა. სული და სხეული ღვთის ქმნილება-
ში – ადამიანში სიმბიოზური თანაცხოვრებით არსებობენ და არა-
სოდეს განიხილებიან ცალ-ცალკე კონტექსტში. სხეულის ავადობა 
სულიერი მდგომარეობის თავისებური სარკე და მეტაფორაა. 
შესაძლებელია ითქვას, რომ მასობრივი ეპიდემიები და პანდემი-
ები ეგზისტენციალურ დაფიქრებასაც იწვევს და ეპისტემოლოგი-
ურ დაეჭვებასაც, რადგან ავადობა განურჩევლად ყველას მუსრავს; 
თითქოს, ყველა დამნაშავეა და არც არავინაა დამნაშავე. 



283

ალბერ კამიუს „შავ ჭირში“ პანდემია ალეგორიაცაა და მეტაფო-
რაც; კონკრეტულად, ფაშიზმის ალეგორია და სულიერი დეგრა-
დაციის მეტაფორა. შესაძლებელია, ვაჟა ფშაველას პუბლიცის-
ტურ წერილში – „ფიქრები“ – „მეორე ჯურის ხოლერა“ რუსულ 
ტოტალიტარიზმსაც დავუკავშიროთ და მის ალეგორიადაც მოვი-
აზროთ; თუმცა, ტექსტის კვლევისას, პირველი მოსაზრება ვლინ-
დება. „იქნება ის ხოლერა არსად არსებობდეს და მე მეჩვენებო-
დეს მარტო? არა, არსებობს, მაგრამ იმდენი ვერა ჰხედავს იმას, ამ 
„ბაცილების“ დედას, და იმდენი ხმაურობა, ჟრიამული იმიტომ არ 
ისმის ამ მეორე ჯურის ხოლერაზედ... მოვიგონოთ ასი-ათასობით 
უმეცარნი, უსწავლელნი, უბირნი, ცხოვრებას რომ ეთრევინები-
ან, სცხოვრობენ მხოლოდ იმიტომ, რომ ათენ-აღამონ, იგივე 
ხოლერისაგან მოკლულნი არ არიან“?! (ვაჟა-ფშაველა 2011).

მარგარეტ იურსენარის „მოგვი მკურნალი“ და გაბრიელ გარსია 
მარკესის „სიყვარული ჟამიანობის დროს“ ის ტექსტებია, რომ-
ლებსაც გვერდს ვერავინ აუვლის, როდესაც პანდემიის თემას 
აანალიზებს ლიტერატურაში. ამ რომანების სიუჟეტები ქოლერას 
ეპიდემიის ფონზე ვითარდება და, შესაბამისად, განსაზღვრავს 
მთელ ნარატიულ დინამიკას. მერი შელის აპოკალიპსური რომანი 
„უკანასკნელი ადამიანი“ და ჟოზე სარამაგუს მისტიკური რომანი 
„სიბრმავეც“ ეპიდემიურ ვითარებაზე მოგვითხრობს; ორივე ტექ-
სტში ეპიდემია მეტაფორაა. „მგონი, კი არ დავბრმავდით, არამედ 
ბრმები ვიყავით და ახლაც ბრმები ვართ. ბრმები, რომლებსაც 
მხედველობა აქვთ. ბრმები, რომლებსაც მხედველობა აქვთ, მაგ-
რამ ვერ ხედავენ“ (სარამაგუ 2008: 334). ფრაზაში, მეტი ეფექტის-
თვის, რამდენჯერმე მეორდება სიტყვა – სიბრმავე, რაც ცალსახად 
მიგვანიშნებს, რომ ავტორი ჰყვება სულიერ სიცარიელესა და 
სიბრმავეზე, რომელიც განსხეულდება პანდემიური სიბრმავის 
სახით. პანდემიის მიზეზი აქაც მიზეზ-შედეგობრივია, მისი ფუნ-
ქცია კი ლაკმუსის ქაღალდის – გამხელის, გამჟღავნების, ხილუ-
ლად წარმოდგენის კატეგორიაში მოიაზრება. ეს არის ნიშანი 
სამყაროსგან, რათა, რადგან ბრმები ვართ გაუცნობიერებლად, და-
ვინახოთ და შევნიშნოთ ჩვენი სიბრმავე. 

საგულისხმოა  პანდემიით  ნაკარნახევი  დისტანციის  რეგულა-
ცია და მისი მხატვრული რეფლექსია. ადამიანები დისტანცირდე-



284

ბიან ერთმანეთისგან, დაავადებული ადამიანებისგან, საკუთარი 
ქალაქებისგან და სოფლებისგან. ადამიანები გაურბიან ერთმანეთს 
და პანდემიის ერთ-ერთი მთავარი სემიოტიკური ნიშანიც სწორედ 
ეს არის – გაუცხოება, თუნდაც, ხიდჩატეხილობაც. „ეგ არის, ხოლერა 
მოსულაო, გაისმა ხმა და დაიწყო ხალხმა ტყეში გახიზვნა. დიდი 
და პატარა თავგადაგლეჯილები გარბოდენ“ (ვაჟა-ფშაველა 2012); 
– წერს ვაჟა ფშაველა მოთხრობაში „ხოლერამ მიშველა“. მთხრობე-
ლი მთავარი პერსონაჟი – ბერუაა, რომელიც მშვიდად უყურებს 
მიმდინარე მოვლენებს და, უბრალოდ, თანასოფლელებს მიჰყვება 
ისიც:  „რაც  ქვეყნის  ნახირს,  ის  ბებრის  ხბოსაო“.  მთაში  გახიზნუ-
ლიც თავისი სოფოს გამო სწუხს და ცრემლსა ღვრის: „ხოლერა 
მოდიოდა და ღმერთს იმას ვეხვეწებოდი – მე მომკალი, სოფო კი 
გადაარჩინე, მაგის სიკვდილს ნუ გამაგონებ, ნუ მაჩვენებ-მეთქი. 
ოჰ,   ღმერთს გეფიცებით, კაცებო, სიყვარულზე   მეტი ჭირი და 
ლხინი ღმერთს არ გაუჩენია“ (ვაჟა-ფშაველა 2012). მოცემულ მო-
მენტშიც, სიყვარულის პრიორიტეტი იცავს ბერუას, იფიქროს 
და იდარდოს არა თავის თავზე, არამედ – თავის გულისსწორზე. 
შორიდან დანახული საკუთარი ქოხიც უფრო მოეწონა ბერუას – 
კაცის ბუნებაა, სადაც არის, იქაურობას ჯეროვნად ვერ აფასებს. 
დისტანცია, ხშირად, ყველაფერს ავლენს, ნათელს ხდის და არე-
გულირებს. „სხვისი თვალით დანახული“ მეტად ობიექტურია. 
ეპიდემიამ შორიდან დაანახვა ადამიანებს საკუთარი თავი; გარ-
დაუვალი სიკვდილის წინაშე მდგომთ, მატერიალურ ფასეულო-
ბებზე განსაკუთრებული მიჯაჭვულობა მოუხსნა; ამაოების რა-
კურსიდან ყველა საგანმა თავისი კუთვნილი ადგილი დაიბრუნა; 
ფასეულობათა იერარქიაც დალაგდა და სიყვარულმა პირველი ად-
გილი დაიკავა: ღრმა ძილში წასულ ბერუას, სოფო წამოადგა თავ-
ზე და სიყვარულში გამოუტყდა; ჯვარი დავიწეროთ და სოფელში 
გავიპაროთო.   ჩვეულებრივ ვითარებაში სოფო ვერ იქნებოდა ასე-
თი გამბედავი, თუმცა, პანდემიური ფორს-მაჟორი და სიკვდილის 
შიში, ბიძგს აძლევს, დატკბეს საყვარელ ადამიანთან ერთობით. 
„უშენოდ, ბერუავ, არც საიქიოს მიმიღებენ და სააქაოც დაკარგული   
მექნება:  ისე   როგორ  უნდა   დავიხოცნეთ,  რომ   შენ ჩემი არ გერ-
ქვას და მე – შენი“ (ვაჟა-ფშაველა 2012). მღვდელმა და დიაკვანმა, 
როგორც მოსალოდნელი იყო, უარი უთხრეს ჯვრისწერაზე,   მაგ-



285

რამ სიყვარულით   ფრთაშესხმული   წყვილისათვის ესეც არ იქცა 
დაბრკოლებად, და სასწრაფოდ სოფელს მიაშურეს. 

სამკვიდრებელს ბერუა უბრუნდება, ახლადშერთული მეუღ-
ლით, და ეს ფაქტი ხდება პრეცედენტი შიშის გაქარწყლების, 
ადამიანებში დაბრუნებული სიმშვიდის; სიყვარულისა და სურვი-
ლის  წინაშე  სიკვდილის  შიში  დევალვირებული  და  დაძლეულია. 
„მე და სოფო დავსხდებით კერის პირას გვერდის-გვერდ და ვი-
ცინით, როდესაც ჩვენს ოინს მოვიგონებთ, – ხოლერა რომ არ 
მოსულიყო,  ხომ  ჩვენ ერთად არ ვიქნებოდითო;  ხომ  ვერცერთი  
ვერ   გავბედავდით ამისთანა საქმესო, მაგრამ   ხოლერამ, სიკვდი-
ლის მოახლოვებამ კი გაგვაბედინა. სოფლელების საარაკო სა-
ლაპარაკო დღეს მე და სოფო ვართ; დაავიწყდათ ხოლერა, დღეს 
ჩვენა ვართ ხოლერა“ (ფშაველა 2012). მსუბუქი იუმორითა და 
ხალისიანი  თხრობით  ვაჟა ფშაველა  ფანტავს  შიშსა  და  ძრწოლას
პანდემიის წინაშე და შეგვახსენებს სახარებისეულ ჭეშმარიტებას, 
რამაც უნდა იხსნას კაცობრიობა: სიყვარულის წინაშე უძლურია 
ყველა ამქვეყნიური ბოროტება, მათ შორის – პანდემია. „გიყვარ-
დეთ, კაცნო, ერთმანეთი“! – ვკითხულობ ვაჟას მოთხრობაში – 
„კლდემ მხოლოდ ერთხელ თქვა“, და ანალოგიური შეტყობინე-
ბის მატარებელია „ხოლერამ გვიშველა“. ის სრულდება თემას, 
იდეასა და ტექსტთან სრულიად მისადაგებული ხალხური გა-
მონათქვამით – „ზოგი ჭირი მარგებელიაო“! და, მართლაც, ყვე-
ლა ჭირში, პანდემიასა და უსაშველობაში შესაძლებელია რაღაც 
ჩვენთვის გამოსადეგი მოვიძიოთ. სამყარო ხომ მუდმივად ნიშ-
ნებით გვესაუბრება, რომელთა შემჩნევა და აღმოჩენაც ჩვენი პრე-
როგატივაა. კოვიდპანდემიური საფრთხე და გამოწვევაც სიყ-
ვარულისა და განათლების ბერკეტებით უნდა გადავლახოთ. 
ტექსტით დადასტურებულია ადამიანების მთავარი საფრთხე – 
სიცოცხლეშივე სიკვდილი, რომელსაც პანდემიის, როგორც მწარე 
წამლის არსებობა არეგულირებს. 

ლიტერატურაში ასახული პანდემია კაცობრიობის სულში ჩა-
ბუდებული სნეულების ტექსტობრივი დეკლარირებაა. 

გისურვებთ ჯანმრთელობას!



286

დამოწმებანი:

ბოკაჩო 1970: ბოკაჩო, ჯ. დეკამერონი. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა 
საქართველო“, 1970.
ვაჟა-ფშაველა 2011: ვაჟა-ფშაველა. „ფიქრები (ხოლერის გამო)“. ქართული 

მწერლობა – ლიბერალურ ფასეულობათა საგანძური. Liberalis [ონ-ლაინ გვერ-
დი] (განთავსებულია 12 აპრილიდან, 2011); მის: http://geo-demokratia.blogspot.
com/2011/04/blog-post_12.html
ვაჟა-ფშაველა 2012: ვაჟა-ფშაველა. „ხოლერამ მიშველა (ბერუას ნაამბობი)“. 

თხზულებათა სრული კრებული. tagiweb [ონ-ლაინ გვერდი] (განთავსებულია 
28 მარტიდან, 2012); მის: https://tagiweb.wordpress.com/2012/03/28/kholeram-mish-
vela/
ვაჟა-ფშაველა: ვაჟა-ფშაველა. ლექსები, პოემები. Poetry [ონ-ლაინ გვერდი] 

მის: https://poetry.ge/poets/vazha-pshavela/poems
სარამაგუ 2008: სარამაგუ ჟ. სიბრმავე. თბილისი: გამომცემლობა „პალიტრა L“, 

2008.
შოპენჰაუერი 2009: შოპენჰაუერი ა. „ცხოვრებისეული ფასეულობების შეს-

ახებ“. ლიტერატურის თეორია, ქრესტომათია I. თბილისი: ლიტერატურის 
ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2009.

Maia Jaliashvili 
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Malaria as an Existential Crisis

Summary

Demna Shengelaia’s novel „Sanavardo“ presents malaria as the sick soul 
of the human being, the existential crisis. The metaphysical was gradually 
increasingly expelled from the ontological space of human existence. The 
novel shows doubts about the sacred, which leads to the doubling of a 
person, alienation, disbelief, fear of the future. The passages performed 
with the original technique of narration, poetic prose, modernist aesthe-

http://geo-demokratia.blogspot.com/2011/04/blog-post_12.html
http://geo-demokratia.blogspot.com/2011/04/blog-post_12.html
https://tagiweb.wordpress.com/2012/03/28/kholeram-mishvela/
https://tagiweb.wordpress.com/2012/03/28/kholeram-mishvela/
https://poetry.ge/poets/vazha-pshavela/poems


287

tics deeply depict the shattering of human illusions. The novel depicts 
how malaria spreads to the spiritual-material environment. Here are 
landscapes in „reverse“, that mirror the human spiritual world. The 
characters seek refuge from malaria in imagined dimension.

Key words: Demna Shengelaia, Modernism, Existential, Crisis.

მაია ჯალიაშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

მალარია, როგორც ეგზისტენციალური კრიზისი

მსოფლიოსა თუ ქართულ ლიტერატურაში არაერთი ნაწარმო-
ებია, რომლებშიც პანდემია თუ სხვადასხვა დაავადება სიმბოლუ-
რი მნიშვნელობებით წარმოჩნდება (მაგალითად, ალბერ კამიუს 
„შავი ჭირი“, ჟოზე სარამაგოს „სიბრმავე“ და სხვ.). ამგვარი რომანია 
დემნა შენგელაიას „სანავარდო“, რომელშიც ერთ ძლიერ ნაკადად 
შემოიჭრა მალარიის თემა, რომელმაც ადამიანის დასნეულებული 
სული, ეგზისტენციალური კრიზისი წარმოაჩინა. სამყაროს ხრწნას, 
დაშლასა და დანგრევას განაპირობებდა მსოფლიოში ახალი ათე-
ისტური იდეოლოგიების მომძლავრება, მეცნიერულ-ტექნიკური 
პროგრესი. ადამიანური ყოფის ონტოლოგიური სივრციდან თან-
დათან უფრო განიდევნებოდა მეტაფიზიკური. მალარიამ, საზო-
გადოდ, ჭაობის ავადმყოფობამ, ხატოვნად გამოხატა, როგორი 
ტრაგიკული იყო ყოფიერებიდან ირაციონალურის, მისტიკურის 
განდევნა. საინტერესოა მალარიის მხატვრულ-ესთეტიკური ტრანს-
ფორმაციები ქართველ სიმბოლისტებთან, განსაკუთრებით შთამ-
ბეჭდავია ტიციან ტაბიძის ლექსები, რომლებშიც პოეტმა ამ სენს 
კონცეპტუალური მნიშვნელობა მიანიჭა: „ღვდელი და მალარია“, 
„ღვდელი და მალარია კუბოში“, „სატურნი და მალარია“ და სხვ. 
დემნა შენგელაიას რომანშიც მალარიასთან დაკავშირებული სა-
ინტერპრეტაციო სივრცე მრავალფეროვანია. რომანში ჩანს ეჭვი 
საკრალურის მიმართ, რაც იწვევს ადამიანის გაორებას, გაუცხო-



288

ებას, ურწმუნოებას, სპლინს, მომავლის შიშს. რომან „სანავარდო-
ში“ პერსონაჟები მალარიისგან თავდასახსნელად მიმართავენ 
ზღაპრის, ლეგენდის, მითის თავშესაფარს, ამგვარად, წარმოსახულ 
განზომილებაში ცდილობენ ცხოვრებას, რაც კრახით სრულდება. 
მწერალი ხატავს   ცხოვრებას, როგორც „კოსმიურ წუმპეს“, რომე-
ლიც ამრავლებს ცოცხალი ორგანიზმის დამშლელ ბაცილებს, 
მალარიას. ამიტომაც რომანში წარმოჩნდება აპოკალიფსის წი-
ნათგრძნობა. ბონდო ჭილაძის ოჯახის გადაშენების სიმბოლური 
სურათით მწერალი გამოხატავს საქართველოს ტრაგედიას, თავი-
სუფლების, დამოუკიდებლობის დაკარგვას. თხრობის ორიგინა-
ლური ტექნიკით, პოეტური პროზით, მოდერნისტული ესთეტიკით 
შესრულებული პასაჟები სიღრმისეულად წარმოაჩენენ ადამიანუ-
რი ილუზიების მსხვრევას. რომანში დახატულია მალარიით 
დასნეულებული სულიერ-მატერიალური გარემო. აქ არის „პეიზა-
ჟები უკუღმა“, რომლებიც ადამიანის სულიერი სამყაროს სარკი-
სებური ანარეკლით წარმოაჩენს. ნიცშეანური წინათგრძნობა კა-
ტასტროფისა ავლენს მწერლის პესიმიზმს. მთავარი გმირისთვის 
აღარც წიგნები წარმოადგენს სიცოცხლის საიდუმლოს გასაღებს, 
რაც იწვევს იდენტობის საყრდენის გამოცლას. რომანში მწერა-
ლი ზმანებების, ჰალუცინაციების სახით ვერტიკალურსა და ჰო-
რიზონტალურ ჭრილებში ხატავს კონკრეტული ეპოქის ისტორი-
ულ-კულტურულ კონტექსტებსაც. 

ტიციან ტაბიძე ასე აფასებს მალარიას, რომელმაც მის ლექსებ-
შიც შთამბეჭდავ მეტაფორულ ხატებად გაიელვა: „ახალი გაგება 
სამყაროსი. უკანასკნელი დაფარულია ბოროტ ყვავილებით. მე-
ტაფიზიკური ტალახი. მიწა – გაჟღენთილი ჭაობის სუნით, სა-
საცილო ფიგურები, ქონდრისკაცები დადიან მასზე ჩვრებში გა-
მოხვეულნი, ორბიტი მისი შემოვლებულია ლირწით და მიზანი 
რადიუსებად არის დაბნეული. ნივთი გახრწნილია. ხორცი მისი 
ლეშად დავარდნილი და სუნი შხამიან ყვავილებთან შეუღლებუ-
ლი.  ცაზე  მწვანე  ვარსკვლავების  ადგილზე  ბაყაყებია  წამომჯ-
დარი,  თაღი  ობობას ქსელით დაფენილი. არის ერთი კოსმიური 
წუმპე, რომელიც ამრავლებს ორგანიზმის დამშლელ ბაცილებს 
– მალარიას. ეს არის შედეგი სამყაროსთან დადებითი ცოდნით 
მისვლისა“ (აფხაიძე 1986: 445). 



289

„სანავარდოში“ წარმოჩენილია ჭილაძეთა მოდგმის გადაგვარე-
ბა, სიმბოლურად, კაცობრიობის სულიერი კრიზისი. ოდესღაც 
მდიდარი და უდარდელი ყარამან ჭილაძის მემკვიდრენი: განათ-
ლებული, მაგრამ სულიერად დაუძლურებული ბონდო და გუჯუ 
ლაბახუა,  ვნებააწყვეტილი  გონებანაკლული,  უკანონო  შვილი  
– ვერ გააგრძელებენ ყარამანის სასიცოცხლო გზას. ქვეყანასა თუ, 
ზოგადად, სამყაროში მომხდარი ცვლილებები განაპირობებენ 
ამ ადამიანთა უპერსპექტივობას. რომანის გასააზრებლად მნიშ-
ვნელოვანია მეოცე საუკუნის პირველ ოცეულში მომხდარი პო-
ლიტიკურ-კულტურული კატაკლიზმების გათვალისწინება, უპირ-
ველესად, რევოლუციური ქარიშხლისა, რომელმაც ნანგრევებში 
ძველი სამყაროს ღირებულებათა მთელი სისტემა მოიყოლა. სა-
ნავარდო  მიკრომოდელია  საქართველოსიც  და  კაცობრიობისაც.  
ის სოფელია,  რომელიც  წუთისოფლის  მარადიულ   კანონზომიერე-
ბებსა თუ მიმდინარე მოვლენებს შთამბეჭდავად ირეკლავს. მწე-
რალმა სანავარდოში გაჩენილი მალარიით, სიმბოლურად, ადამი-
ანის დასნეულებული სული წარმოაჩინა. ყოველივე განიცდიდა 
ხრწნას, იშლებოდა და ინგრეოდა. 

თხრობაში მითოსური ნაკადების, ზღაპრების, ლეგენდების შე-
მოტანით მწერალმა სათქმელი უფრო გააღრმავა და პრობლემათა 
მეტაფიზიკური არსი წარმოაჩინა. დემნა შენგელაიას რომანში ხდე-
ბა, ერთი  მხრივ,  ჩაღრმავება  „მსოფლიო  სულისკენ“,  მნემოსინის-
კენ (გოეთეს „თაურფენომენების“ ძიება). „ჭეშმარიტად მომგო-
ნებელია  ნამდვილი  ხელოვანი,  – წერს  გრიგოლ  რობაქიძე,  – 
რამდენად ძლიერია მისი ნიჭი მქნელობისა, იმდენად ფართო 
და ღრმაა მისი ხსოვნა, მისი მნემოსინა. ხელოვანი სცილდება შე-
მოქმედების ჟამს ემპირიულ-პიროვნულ საზღვრებს და ფანტა-
ზიის გაშლით ერთვის ნარნარ ძაფთ მსოფლიო ქსოვილისას. იგი 
იხსენებს „წარსულს” მთელი მისი განცდით იდუმალ ყოფისა, 
იგი იგონებს მის ცდას ამ განცდილის ყოფად-ქცევისა, და ახლა 
თვითონ ასხამს იმა ყოფილს ხელოვნურ სახეებად“. მეორე მხრივ, 
მწერალი „მიემართება“ ერის სულისაკენ (კარდუსთან ზიარება). 
„შემოქმედებით  აქტში ხელოვანი სცილდება ემპირიულ საზღ-
ვრებს და შთაგონებით ფრთაასხმული თავს გადადის ყოფითს 
ავსილს ჭურჭელს ინდივიდუალობისას… მაგრამ ვიკითხოთ, 



290

სად გადადის იგი ამ ჟამს? პასუხი ერთია: ერის სულში. ყოველი 
ხელოვანი ორგანიული ნაწილია ერის სხეულისა, სული მისი ინ-
დივიდუალი სახეა ერის სულისა... თვითონ ერის სული კი ცოცხა-
ლია, მთლიანი არსია, რომელიც მთლიან სიცოცხლედ ფეთქავს 
ბუნების შეუცნობელ კუთხეში“ (რობაქიძე 1984: 313).

რომანში დახატულია მალარიით დასნეულებული სანახები. 
მწერალი, უპირველესად, სნეული ბონდო ჭილაძის დარღვეულ 
არსებას   წარმოადგენს  დალორწილ   პეიზაჟებად.  ამაოდ   კითხუ-
ლობს ბონდო ჭილაძე კანტის „წმინდა გონების კრიტიკას“. რაც-
იონალური შემეცნება მისთვის აღარ არის ხსნის გზა, იგი დაბნე-
ულია და კრიზისიდან გამოსავალს ვერ ხედავს. იგი ზმანებებში, 
ხილვებსა თუ ჰალუცინაციებში ინტუიციურად იგზნებს სინამ-
დვილეს და მიხვდება ავადმყოფობის მიზეზს: „ჩემი სული დამ-
ძიმდა  ცოდვებით!  ცოდვებით,  რომელიც  მე  არ  ჩამიდენია!   რის-
თვის უნდა ვზღო მე, მამაჩემო, ის ცოდვები, რომლებიც ოდესღაც 
ჩემს მამა-პაპას ჩაუდენია! მე მინდა, მამა, სიცოცხლე და სიცოცხ-
ლე ჩემი გაძაღლებულია! მე მინდა, მამა, სიყვარული და ნიათი 
არა მაქვს“ (შენგელაია 1983: 98). ცოდვებით დამძიმებული სული 
კი ისევე ყარს, როგორც სახარებისეული განგოზილი საფლავები. 
ბონდო საკუთარ არსებაში თვითჩაღრმავების გზით წარმოაჩენს 
ადამიანის „ბნელ უფსკრულებს“. უჟმურით დალორწილი ბონდოს 
სისხლი თითქოს მთელ სანავარდოს „გადაესხმება“ და კერძო 
კაცი, სოფელი, ერთ განუყოფელ მთლიანობაში იხატება. ნიცშეს 
ზარატუსტრამ   ზუსტად   შეაფასა ადამიანის ამგვარი მდგომარე-
ობა: „მიწას,– სთქვა მან, – გარსი აქვს და ამ გარსს სნეულებანი. ერთ 
ამ   სნეულებათაგანს, მაგალითად, „ადამიანი“ ეწოდება“ (ნიცშე 
1993: 90).

ბონდო გრძნობს ახალი ეპოქის, ახალი ჭინკების სასტიკ ძალას, 
რომელიც ასამარებს ძველ ყოფას: „ჩვენ უნდა წავიდეთ, მამაჩემო, 
ავიკრათ გუდა-ნაბადი და გავუდგეთ! ახლა ახალი ხალხი მოდის!“; 
“მოდის რკინის ქაჯი, მოდის და მოახრჭიალებს ფოლადს. ახალს 
სიმბოლურად რკინიგზა გამოხატავს რომანში: „ვერაფერი შეაჩე-
რებს. ვერაფერი შეაკავებს.

დასწეწს ყველაფერს, გაანადგურებს“ (შენგელაია 1983: 107). 
ამიტომაა დამფრთხალი ყარამანი, როგორც სიმბოლო ძველისა. 



291

იგი თავისი თვალით უყურებს თავისსავე თავის დაღუპვას. ნგრე-
ვა საოცარი სიმძაფრითაა დახატული. ლპობა შეჰპარვია არა მარტო 
სანავარდოს,  არამედ  თითქოს  მთელ  კოსმოსს:  „შაბიამნისფერ  ცა-
ზე უზარმაზარი, მწიფე მუწუკივით გამოჩნდებოდა მთვარე, სხი-
ვებს  ყვითელი  ბალღამივით დაღვრიდა სანავარდოს მიდამოებში 
და კოღოების ზუზუნი წაიღებდა ყურთასმენას“, „გარეთ დახავ-
სებული ღამე დამპალიყო და მთვარე კეთროვანის გაციებულ 
მუცელივით მოჩანდა ცაში“ (შენგელაია 1983: 113). უბედურებამ 
თვალებში ჩახედა ყარამანს. ციებ-ცხელება ყვითელი ლორწოსა-
ვით იღვრება მიწაზე: „ნარიონალში, ჩაწოლილი ჭაობის ლორ-
წით დახავსებული უჟმურთ-უჟმური მღვრიე თვალების კუსვით 
აფრთხობს დალანდულ ღამეს“ (შენგელაია 1983: 89). 

ფანტასმაგორიული სტილისტიკით არის დახატული აპოკა-
ლიფსური ხილვები „სანავარდოში“. სამყაროს დასასრულის წი-
ნასწარმეტყველება მუდამ აღაგზნებს ადამიანთა წარმოსახვას. 
კუნძულ პატმოსზე იოანე მახარებლის ნათელხილვით შექმნილი 
„გამოცხადება“ იდუმალი შიშით აღავსებს ქრისტიანულ სამყაროს. 
ოდითგანვე იქცა იგი წყაროდ შთაგონებისა. მაცხოვრის მეორედ 
მოსვლის ჟამის კოშმარული ხილვები მარადის აწვალებს ადამიან-
თა გონებას. ამაოებაზე დაფიქრებული კაცის მზერა უნებურად 
სწვდება და ინთქმება სამყაროს დასასრულის ცეცხლითა და 
ნგრევით გაჯერებულ სურათებში. დემნა შენგელაიას „სანავარ-
დოც“ (შეიძლება იგი კოსმოსში მობორიალე პლანეტის – დედა-
მიწის  –  სიმბოლოდაც წარმოვიდგინოთ) ძრწის მის წინაშე, რად-
გან  ცოდვებით  დამძიმებული  სხეული  წინასწარ  გრძნობს  საშინე-
ლი სამსჯავროს მკაცრ გარდაუვალობას.

ხაშმი და გვალვა, ბალღამი და ლორწო ხატოვნად ბონდო ჭი-
ლაძის არსებაში ფესვგადგმულ გადაგვარებისა და გადაშენების სენს 
წარმოაჩენენ.  ბონდოს,  უპირველეს ყოვლისა, სიყვარულის ენერ-
გია დაეშრიტა.  მითოლოგიურ-ზღაპრული  პერსონაჟები,  რომლე-
ბიც  მას  ცხადსა  თუ სიზმარში  ევლინებიან  –  ხათუნა,  დოდო  ბა-
ყაყი, იშთარი, მზეთუნახავი – მისი სნეული გონების ჰალუცინა-
ციებია, რომლებიც მას, კერძო კაცს, მითისა და ზღაპრის უჟამობაში 
გადაასახლებენ და სიცოცხლის პირველსაწყისებს მიაახლებენ, 
სამყაროს მარადიულ, უცვალებელ კანონებს აზიარებენ, რომელ-



292

თაგან ერთ-ერთი უპირველესია ნება სიცოცხლისა, სიყვარულზე 
დაფუძნებული.

გაუგუნურებული ადამიანი ზეცას სიყვარულით კი არა, რკი-
ნის ხელებით წაეპოტინა, თაღები აანგრია საბუნებისმეტყველო 
აღმოჩენებით და როცა ეგონა, რომ ახლოს იყო საიდუმლოსთან, 
ისევ სიცარიელეს შეეჯახა. მიხვდა გარჯის უნაყოფობას და „ჩამო-
ვარდნის“ ელდამ და ტკივილმა „დაასახიჩრა“.ღმერთის სიკვდი-
ლის გამოცხადებით ნიცშემ დასავლური კულტურის კრიზისის 
სიღრმე წარმოაჩინა. სამყარომ თითქოს საყრდენი დაკარგა. ადა-
მიანმა პირი იბრუნა ღვთიურისა და ზეგრძნობადისაგან. ღვთის 
კვალი გაქრა საგნებიდან. ადამიანი დაკნინდა და დაბეჩავდა, მა-
ლარიაშეყრილივით აცახცახდა და აძაგძაგდა.

დოდო ბაყაყი უხსნის ბონდოს დაცემის „დიდ კანონს“: „რამდე-
ნი მაღლა ახტები, იმდენი უფრო მაგრად დაეცემი“. ნიცშე წერდა: 
„არა მწვერვალი, ფერდობია საშინელი! ფერდობი, სად თვალი ძირს 
დაექანება  და  ხელი  მაღლით  მწვერვალს  ეჭიდება.  მაშინ   ბრუის
გული თავისი მარჩბივი ნებითა. ჰე, მეგობრებო, ამოიცანით ჩემს 
გულშიც ნება მარჩბივი? ესე, ესეა ფერდობი ჩემი და ხიფათი ჩემი, 
რომ  თვალი  მაღლით ისწრაფვის და ჩემს ხელს ჰსურს მოეკიდოს 
და დაეყრდნოს სიღრმეს“ (ნიცშე  1993:  81).  მალარიის  გამოვლინე-
ბად შეიძლება გავიაზროთ ნიცშეს მიერ სენად სახელდებული 
„ცეცხლის ძაღლი“, რომელიც სიმბოლოა სოციალური გადატრი-
ალებებისა, ნგრევისა. რევოლუცია, „ცეცხლის ძაღლი“ მხოლოდ 
ყვირის თავისუფლებაზე, მაგრამ სინამდვილეში მას აუქმებს. ის 
გაჰყვირის, ანგრევს და ამით სურს „დიდი მოვლენად“ მოგვაჩვე-
ნოს თავი. მარჩბივი ფიქრი თუ გული ყველაზე დიდი საცდურია 
ადამიანისათვის. სატანასა და ანგელოზს შორის ჭიდილში იბადე-
ბა ჭეშმარიტი ადამიანობა. ბონდომ „შემოუშვა“ მალარია თავის 
არსებაში ქვეცნობიერი ნებით. ეს ნება კი განსაზღვრული იყო არა 
მხოლოდ მისი, არამედ წინაპარი თაობებით. 

რომანში სანავარდო იხატება, როგორც დიდი „ფერდობი“ 
საქართველოსი. შორს არიან თამარი და რუსთაველი. ძლივსღა 
ბჟუტავს იმედი: „არ გადავშენდებით“. ახლოა ყოვლის მპყრობელი 
უჩა-ღართამი, დიდი გველი, „მავნე სულების მარულაა გაჭენებუ-
ლი“ (შენგელაია 1983: 78). ფოლკლორული არქეტიპების მოხმო-



293

ბით მწერალი ერთსა და იმავე მოვლენის სხვადასხვა სიბრტყეს 
წარმოაჩენს, განფენილს როგორც ხილულ, ასევე უხილავ სივრცე-
ში, ადამიანის ცნობიერ თუ ქვეცნობიერ განზომილებაში.

მალარიამ ბონდოს არსებაში გამოავლინა XX საუკუნის კრი-
ზისული ადამიანის ბუნება. ეს არის, უპირველესად, საკუთარ 
თავთან გაუცხოება, სულიერი და ფიზიკური იმპოტენცია, დაღ-
ლილობა, წინააღმდეგობის გადალახვის უუნარობა. პოლ ვალერი 
ესეში „სულის კრიზისი“ შენიშნავდა იმ უჩვეულო „ჟრუანტელის“ 
მოგვრის შესახებ, რომელმაც დაუარა „ევროპის ტვინს“, რომ თა-
ნამედროვე  ჰამლეტი,  წინაპრისაგან  განსხვავებით,  იყო  ინტელექ-
ტუალი და კაცთა ყოფნა-არყოფნის პრობლემაზე კი არა, ჭეშმა-
რიტებათა სიკვდილ-სიცოცხლის საკითხზე ფიქრობდა: „მალე ბუ-
რუსი გაიფანტება და ჩვენ, ბოლოს და ბოლოს, ვიხილავთ გაცხა-
დე-ბულ სასწაულს, ცხოველურ საზოგადოებას, სრულყოფილსა 
და თავის თავში დასრულებულ ჭიანჭველეთს“ (ვალერი 1983: 35). 
სწორედ ამგვარი „ჭიანჭველეთი“ წარმოგვიდგება „სანავარდოში“. 
გაბერწებულ სოფელში მხოლოდ სიკვდილი და შიში იბადება: 
„ციებით დალორწილი, სტალაგმიტებივით ამართული ბნელი კი-
პარისები და ქოქოსები ირწევიან ტყირპიან ღამეში. ლელიანში ბუ-
ნაგად მიგდებულ ბეჰემოთს დაესია კოღოები, შხამავენ და ბღავის 
გამწარებული. ყვითელი სატურნი არწყევს სამსალას და ლპება 
ყველაფერი. კირჩხიბი დაესო ღამეს, ლოშქრავს მას და სისხლით 
სივდება“ (შენგელაია 1983: 155).

ჩნდება შორეული ასოციაცია თომას სტერნზ ელიოტის „უნა-
ყოფო მიწისა“(1922 წ), რომელშიც მწერალმა თანადროული ევრო-
პის დაცემის კალეიდოსკოპური სურათები დახატა. პოემაში წარმო-
ჩენილია გადახრუკული და უნაყოფო მიწა, რომელსაც ნაყოფიერე-
ბის  საწინდარი,  სულიერი  საწყისი,  დაუკარგავს.  მწერლის  აზრით  
კი, სულიერ უდაბნოში ფიზიკური არსებობა გაჭიანურებულ კვდო-
მას ემსგავსება. „სანავარდოში“ დახატული გვალვის სიმბოლური 
სურათები გრიგოლ რობაქიძის „ლონდასაც“ წამოატივტივებს. 
გვალვით გახელებული ხალხის განცდები მისტიკური ელფერი-
თაა შემოსილი. მკითხველს ატყვევებს მზით „გახელებული სიტყ-
ვების“ გამომსახველობა. „სანავარდოშიც“ არაჩვეულებრივი ძა-
ლით იმსჭვალებიან სიტყვები, თითქოს მათი საშუალებით წარ-



294

მოსახულ სახეებს კი არა, თვითონ ამ სიტყვებს ასდით შმორისა 
და სიდამპლის სუნი, ნესტი მოჟონავს სტრიქონებიდან, ყვითელი 
ბალღამი სტრიქონთა შორის ჩრდილებივითაა ჩაწოლილი.

დემნა შენგელაია გრძნობს, რომ კაცობრიობამ დაკარგა სიყვა-
რული (სანავარდო უნაყოფო გახდა). სიყვარულს გამოხატავს იშ-
თარის მითოსური სახე, რომლის ერთ-ერთი სახესხვაობაც არის 
ხათუნა. მწერალი თხრობაში ჩართავს იშთარისა და თამუზის 
სიყვარულის ამბავს. მავნეებისაგან შეჭირვებული, სილამაზისა 
და სამკაულებისაგან განძარცული, დაავადებული იშთარი მაინც 
დაეძებს თამუზს და როცა მავნენი მოსთხოვენ სიყვარულის 
უარყოფას, უარს ეტყვის. თამუზი სიბრძნის ღმერთმა ეამ გადა-
კარგა მდინარე ხუბურს მიღმა უფსკრულში. სიმბოლურად ეს 
ნიშნავს სამყაროდან გონების მიერ გრძნობის, ვნების განდევნას. 
მატერიალურ-ტექნიკურმა მიღწევებმა, ცივილიზაციის პროგრესმა 
გააღარიბა ადამიანის სულიერება. ცხოვრებიდან გაქრა ვნება, ამი-
ტომაც გონიერი, განათლებული ბონდო ჭილაძე უნაყოფოა, უვ-
ნებო. მისი ნახევარძმა, თითქმის  ველური, განუვითარებელი გუ-
ჯუ ლაბახუა კი  ვნებით  სავსეა. აკაკი ბაქრაძემ გუჯუ ლაბახუას 
სახე ფალოსის კულტს დაუკავშირა (ბაქრაძე 2000: 146).

მწერალი რომანში ბონდო ჭილაძისა და სანავარდოს უნაყოფო-
ბას ერთმანეთთან აკავშირებს. სანავარდო ცივილიზებული კაცობ-
რიობის სიმბოლოდაც გაიაზრება. სიყვარულს დევნის „მანქანის” 
ხანა, „მატარებელი” კლავს ვნებას. „სანავარდოში“ იხატება მომავა-
ლი რევოლუცია, რომელიც მოდის, როგორც „მუცელგახეთქილი 
უჟმურთა უჟმური“ და ყველაფერს შხამითა და საწამლავით ავსებს. 
„დედაკაცები წივიან, იფოფრებიან, დარბიან თავგზააბნეულნი, 
ჭიშკარში ვერ ეტევიან და არის ჟრიამული, წყევლა-კრულვა, 
მოთქმა და ვიში. ღობე ილეწება. სადღაც თოფი გავარდა. იელვა 
ხანჯალმა. დამფრთხალი ცხენები ახვიხვინდნენ. მოღრუბლული 
ცა გასკდა უზარმაზარი ხარის ფაშვივით და დაუშვა კოკისპირუ-
ლი. წამოვიდა თქეში და ნიაღვარი“ (შენგელაია 1983: 134). ბონ-
დოს თანაბრად ტანჯავს და აწვალებს ეპილეფსია და სიმარტოვე. 
თაობათა ჯაჭვში სწორედ იგი გამოირჩა, ვისაც ცოდვები უნდა 
მოჰკითხებოდა. წინაპრის ლანდი მას ბედისწერის შავ ჩრდილად 
ეფინება გზაზე, სულ ერთია, სად იქნება, გაყინული პეტერბურგის 



295

სარკეებიან დარბაზში, მადამ ტრუბანოვას მკლავებში, სკაპცების 
„კვარცხლბეკზე“ თუ „ვნებააყეფილი“ გუჯუ ლაბახუას გვერდით.

ბონდოს სული, რომელსაც ახსოვს საუკუნეთა სიღრმეებში 
ჩამარხული ბნელი ამბები, ღალატი, სიძულვილი, მრუშობა და 
სხვა უზნეობანი, მწარე და ტკივილიანი თავგამეტებით ცდილობს 
ზედაპირზე ამოსვლას, გამოვლენას. ქვეცნობიერში ჩამარხული 
თაობების ნაღვაწით მოქსოვილი საიდუმლო შხამიანი ობობას 
ქსელში ხლართავს ბონდოს არსებას. გაწვალებული ბონდოს 
მზერაში ირეკლება მისი უილაჯო გენი, როგორც დამახინჯებუ-
ლი სამყაროს განუყოფელი ნაწილი. მადლისაგან დაცლილ გარე-
მოში მხოლოდ სიავე და ბოროტება ისხამს ნაყოფს. „ესე იტყო-
და ზარატუსტრას“ მისნის მოთქმა ისევ ჩაგვესმება: „მოსავალი 
მოვიმკეთ: ხოლო რად დალპა და ჩაშავდა ყოველი ნაყოფი? რა 
ჩამოვარდა ბოროტი მთვარიდან უკანასკნელ ღამეს? ამაო იყო ყო-
ველი ღვაწლი. ჩვენი ღვინო შხამად იქმნა, ცუდმა თვალმა ყვით-
ლად  გაახმო  ჩვენი  მინდვრები  და  გულნი.  დავშრით   ყველა,  და 
თუ ცეცხლი დაგვეცა, განვიბნევით, ვით ნაცარი, ჩვენ თვით ცეცხ-
ლიც დავღალეთ. ყველა წყარო დაშრა ჩვენთვის, ზღვამაც უკან 
დაიხია. ნიადაგი მზად არის რღვევად, ხოლო წიაღს არა ჰსურს 
ჩაგვყლაპოს!“ (ნიცშე 1993: 65). უცნაური ცეცხლით აგზნებული 
თვალებით შემზარავად მოთქვამს ფეფელო ქადაგი „სანავარდო-
ში“: „ხალხნო! რა გეშველებათ, თქვე უბედურისშვილებო, რა გეშ-
ველებათ! წუხელ ღვთისმშობელი გამომეცხადა და მამხილა, რომ 
დედამიწა მაკეა უჟმურთა უჟმურით! დედამიწა დედა კი არ არის 
ჩვენი, ცოფიანი დედალი მგელია, თავისივე ლეკვებს თვითონვე 
რომ ჭამს!... ვაი, თქვენ, ხალხნო!.. სანავარდო დაბერწდა“ (შენგე-
ლაია 1983: 123). ამ სტრიქონებში გაცხადებულია შიში დედამიწის 
გაქრობის, სიცოცხლის გადაგვარებისა, რაც ცალკეულ ადამიანთა 
თუ, საზოგადოდ, ერის დასნეულებითაა განპირობებული. ჯოის-
მაც  ასეთი  თამამი  სისასტიკითა   და   გულგრილობით   წარმოათ-
ქმევინა თავის გმირს: „მერედა, იცი, რა არის ეგ შენი ირლანდია? 
ირლანდიაა   ბებერი  დედაღორი, თავისსავე გოჭებს რომ თქვლეფს“. 
ჯოისის ირლანდია, სანავარდო თუ დედამიწა ერთი და იმავე 
სიმბოლოს ვარიაციებია. გადაგვარებული ზნეობა ადამიანს თვი-
თონვე  აკვლევინებს  თავის  მომავალს.  დემნა  შენგელაიას  „მის-



296

ნური მზერა“ გრძნობდა და ხედავდა მოახლოებული სისხლიანი 
დღეების სურათებს. „სანავარდოში“ დახატული აპოკალიფსური 
სურათები წინათგრძნობაა „ცეცხლიანი ძაღლისა“ – ნგრევისა და 
უბედურებისა, წითელი ხელისუფლებისა, „მუნიანი ჭინკების“ 
ამალით რომ შემოესია საქართველოს და „ამირანი შებორკა“. 
მალარიის სენი თავისუფლების წყურვილის ამოძირკვასაც გუ-
ლისხმობს ადამიანის სულიდან. ამიტომაცაა, რომ გახრწნის პრო-
ცესი ასეთი სიმძაფრითაა წარმოჩენილი „სანავარდოში“. მალარია 
რომანში ფანტასმაგორიულ სურათებად გადაიშალა. ტიციან ტა-
ბიძე   წერდა:   „ბოდლერმა   პირველმა  დახრწნა  სამყარო...   პირვე-
ლად  პოეზიას  ბოდლერიდან  აუვიდა  გახრწნის სუნი, ამის შემ-
დეგ დაშლა არ შეჩერებულა“ (ტაბიძე 1986: 186).

 „სანავარდო“ მკითხველში იწვევს კოშმარულ ხილვებს და 
სულს შემზარავი მომავლის შიშით აცახცახებს. ეს ყოველივე კი 
ესთეტისა და ხელოვანის კალმითაა შესრულებული. ბოდლერი 
წერდა: „ხელოვნებას აქვს არაჩვეულებრივი პრივილეგია, რისი 
წყალობითაც, საშინელი – ხელოვნების დონეზე გამოხატული, 
სილამაზედ იქცევა, ხოლო ტკივილი, რიტმითა და კადენციით 
გამოხატული, სულს მშვიდი სიხარულით ავსებს“ (ბოდლერი 
1996: 45). ასე შემოიჭრება მკითხველის წარმოსახვაში „მწიფე ბრო-
წეულივით გადაფატრული მზე“ და მის მიერ დაფრქვეულ სის-
ხლისფერ    ლალებში   გადაიისფერდება   სამყარო:  „უეცრად   მოს-
კდება ღვარი იისფერი გველებისა. ივსება ყველაფერი. ოქროს ქე-
დები ვერ უძლებენ მათ სიმძიმეს და იზნიქებიან შტოებით. იის-
ფერ გველთა მტევნებით დაიყუნწება ჭიმჭიმელი და ამართული 
იისფერი კაბით შემოსილი უნასი მობრძანდება დინჯი რონინით“ 
(შენგელაია 1983: 87).

დემნა შენგელაია განიცდიდა „ბნედიანივით დაკრუნჩხული“ 
დედამიწის ტკივილებს და მხატვრულ სახეებში გარდასახავდა 
თავის განცდებს. მალარია კი „სანავარდოში“ წარმოჩნდა, როგორც 
სენი, რომელიც სიყვარულსა და რწმენას უნდა დაეძლია. რომანში 
კოშმარული სურათები ფერწერულ-მუსიკალურია. შენგელაიამ 
შეძლო მალარიის ესთეტიზება, რადგან სჯეროდა, რომ ხელოვ-
ნებას  უნდა  გაეკეთილშობილებინა  ყოველგვარი  სიმახინჯე.   რო-
გორც ელიოტმა „უნაყოფო მიწაში“, მწერალმა „სანავარდოში“ 



297

წარმოაჩინა ბერწი მიწა, რომელსაც ნაყოფიერების საწინდარი, 
ღვთაებრივი საწყისი, დაუკარგავს. ამგვარად, სიმბოლურად, თა-
ნადროული ევროპის სულიერი კრიზისის სურათიც დახატა.

დამოწმებანი

აფხაიძე 1986: აფხაიძე შ. „დიალოგი“. ტიციან ტაბიძე. ქართული ლიტერა-
ტურული ესსე. თბილისი: გამომცემლობა „მერანი“, 1986.
ბაქრაძე 2000: ბაქრაძე ა. მითოლოგიური ენგადი. თბილისი: გამომცემლობა 

„ნეკერი“,2000.
ბოდლერი 1996: ბოდლერი შ. რომანტიკული ხელოვნება. თბილისი: გამომ-

ცემლობა „ლომისი“,1996.
ვალერი 1983: ვალერი პ. რჩეული პროზა. თბილისი“ გამომცემლობა „ნაკა-

დული“,1983. 
ნიცშე 1993: ნიცშე ფრ. ესე იტყოდა ზარატუსტრა. თბილისი: ფილოსოფიური 

ბიბლიოთეკა. 1993.
რობაქიძე 1984: რობაქიძე გრ. „ერის სული და შემოქმედება“. შერისხულნი. 

ტ. II. თბილისი: გამომცემლობა „გეა“, 1984.
შენგელაია 1983: შენგელაია დ. „სანავარდო“, „ბათა ქექია“. რჩეული. თბილისი: 

გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“, 1983.

Nona Kupreishvili 
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Jose Saramago’s „Blindness“ as a Prediction of  Future

Summary

Jose Saramago’s “Blindness” as a prediction of future
1.	 Jose Saramago is the first Portuguese Nobel prize winner. Liter-

ary criticism widely commented to above mentioned fact under that the 
writer was also mentioned as a great sailor Magellan, who was named as 
“Magellan of world literature”. Novel “Blindness” was published in 1995 .  



298

2.	 This blindness being not only physical but spiritual one, enables 
writer to unequivocally generalize that “world is full of alive blind peo-
ple”. We read one important message:  “let’s us not to be alike people with 
a good eyesight, who do not see anything!”.

 
Key words: commented,  spiritual,  message.

ნონა კუპრეიშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ჟოზე სარამაგუს „სიბრმავე“, 
როგორც მომავლის წინასწარმეტყველება

ჟოზე სარამაგუ პირველი პორტუგალიელი ნობელიანტი მწე-
რალია (ეს ჯილდო მან 1998 წელს რომან „იესოს სახარებისთვის“ 
მიიღო). აღნიშნულ ფაქტს ფართოდ გამოეხმაურა ლიტერატურუ-
ლი კრიტიკა,   რომელმაც   სარამაგუ დიდი მეზღვაურების გვერ-
დით  დააყენა  და  მას „მსოფლიო ლიტერატურის  მაგელანი“  უწო-
და. რომანი ,,სიბრმავე“ 1995 წელს გამოქვეყნდა და არც ისე 
ახალგაზრდა ავტორს, რომელმაც რეზონანსულად წერა მხოლოდ 
58 წლის ასაკში დაიწყო, ასევე სერიოზული წარმატება მოუტანა. 
(მოგვიანებით, 2004 წელს, დაიწერა რომანი „თვალის ახელა“, 
რომელიც „სიბრმავის“ ერთგვარი გაგრძელებაა და სამყაროს 
მოდელს განსხვავებული ექსტრემალური სიტუაციის ჭრილში 
წარმოგვიდგენს).

„სიბრმავის“ შინაარსი, მართლაც, ფსიქოლოგიური ტრავმის 
ზღვარზეა. ესაა შოკისმომგვრელი ისტორია მოულოდნელად და 
სრულიად უმიზეზოდ დაბრმავებული უცნობი ქალაქის მოსახ-
ლეობის შესახებ, რომელიც მათი ადამიანობის სერიოზულ გა-
მოცდად იქცევა. „ეს არ იყო არც აგნოზია, არც ამავროზი, რადგან 
პაციენტი ხედავდა არა უკუნ სიბნელეს, არამედ ერთფეროვან სქელ 
თეთრ   მასას,  თითქოს  რძის  ზღვაში  თვალგახელილმა  ჩაყვინ-
თა“  –  ასე  აღწერს  სარამაგუ   „თეთრ   ეპიდემიად“   წოდებულ  სენს, 



299

რომლის ხანმოკლე ბატონობაში ზებუნებრივი ძალის ირონია 
იგრძნობა.

გასათვალისწინებელია სარამაგუს შესახებ გამოთქმული მოსაზ-
რება, რომ იგი თავის რომანებში თამაშობს სამყაროს შექმნას თუ 
გარდაქმნას. მართლაც, რეალობა მისთვის ის კონსტრუქციაა, სა-
იდანაც იგი იღებს, უფრო „გამოაძრობს“ რომელიმე მნიშვნელოვან 
დეტალს (მაგ. მხედველობას, სიკვდილს) ან ამსხვრევს მის რო-
მელიმე მუხლს (მაგ. როგორც ეს ხდება ,,ქვის ტივში“) ან სულაც 
ხელახლა იწყებს სახარების გადაწერას („იესოს სახარება“). რომანში 
„სიბრმავე“ სწორედ ამგვარ ქმედებასთან გვაქვს საქმე. რეალობიდან 
ამოღებულია მხედველობა. „ეპიდემია წააგავს ცისკენ ატყორცნილ 
ისარს, რომელიც უმაღლეს წერტილს რომ მიაღწევს, ზენიტში და-
ეკიდება და დაბლა დაეშვება“ – ვკითხულობთ ტექსტში. მართლაც, 
გარემო  მოიცვა  ეპიდემიამ,  ადამიანები  ყოველგვარი  მიზეზის  გა-
რეშე ბრმავდებიან. შეშინებული ხელისუფლება კი ცდილობს გა-
მოკეტოს ისინი ე.წ. „საკარანტინო ზონებში“. ერთი შეხედვით, 
ჩვენ წინაშე თითქოს მორიგი ფანტასტიკური სიუჟეტია, თუმცა 
სარამაგუ  მას  მრავალშრიან უმნიშვნლოვანეს იგავად აქცევს. სრულ 
იზოლაციაში   მოქცეული   ბრმები   საზოგადოების   განვითარების
მთელ გზას გადიან. მწერალი, ფაქტობრივად აუქმებს ყველა სო-
ციალურ ინსტიტუტს, აქტორები იხსნიან ნიღბებს (საზოგადოება-
ში, სადაც სახეს ვერ ხედავ, ფარისევლობა ისედაც აზრს კარგავს) 
და ადვილად უბრუნდებიან პირველყოფილებას, ველურობას. 
„პირველყოფილთა ურდოდ ვიქეცით, თქვა შავსახვევიანმა მო-
ხუცმა, ოღონდ იმ განსხვავებით, რომ ველური ბუნების უკიდე-
განო ველებზე მოთარეშე ათობით ათასი ქალი და მამაკაცი კი არა, 
მილიარდები ვართ ამ გამოფიტულ და გავერანებულ სამყარო-
ში“. აქ არაფერია საკუთარი თავის შებრალებისა და სხვებისადმი 
ზიზღის გარდა. თუმცა საბოლოოდ, გადასარჩენად ბრმები მაინც 
იძულებულნი არიან თავიანთი პრინციპების რეფორმულირე-
ბით, აზრს მოკლებული მთავარი სიტყვების ხელახლა გააზრებით 
დაიბრუნონ თავისუფლება. 

შეიძლება ითქვას, რომ „სიბრმავის“ ავტორი ქმნის პოსტაპო-
კალიფსურ ტექსტს. აშკარაა, იგი თანამედროვე საზოგადოების 
შესახებ მაღალი აზრის არ არის. ამიტომაც „სიბრმავის“ სახით, 



300

წარმოდგენილია  სოციალური  ანტიუტოპიური  რომანიც,  რომელ-
შიც არაერთ სხვა მნიშვნელოვან პრობლემასთან ერთად მომხმა-
რებლური საზოგადოების სიმყიფე და ეფემერულობა ჩანს. შემ-
ზარავი,  თითქმის    ნატურალისტური   დეტალიზაციის    კვალდა-
კვალ,  რომელიც  მოვლენათა  ერთგვარ  ქრონოლოგიურ  რიგს  მიჰ-
ყვება, „სიბრმავეში“ მნიშვნელოვანი გარდატეხა ხდება და ჩვენ 
წინაშე ფილოსოფიური რომანის, რომან-იგავის სილუეტები იკვე-
თება. იესოს სიტყვები: ,,ბრმები ხართ და ბრმათა წინამძღოლნი,... 
უყურებენ, მაგრამ ვერ ხედავენ, ესმით, მაგრამ ვერ იგებენ“... – 
მწერლის მხატვრული ამოცანის გასაღებია. ესაა სწორედ ადამი-
ანური ცხოვრების მუდმივი მოუწყობლობის, სამყაროს ერთ წრეზე 
ტრიალის, მთავარისა და მეორეხარისხოვანის მუდმივი აღრევის 
მიზეზი. სიბრმავის პარაბოლა, რომელიც რომანში თანდათან სულ 
უფრო ღრმა აზრს იძენს, იმთავითვეა  გახსნილი  და  ბრმების შე-
სახებ ბიბლიურ იგავთან ერთად პიტერ ბრეიგელი – უფროსის 
ცნობილ ტილოს „ბრმებსაც“ (1568 წ.) უკავშირდება: „უსინათლოთა 
ოჯახები გახდებიან იმ ცნობილი სურათის ცოცხალი რეპროდუქ-
ცია, რომლებზეც ბრმები ერთად მიდიან, ერთად იჩეხებიან და 
ერთად იხოცებიან“ – მიგვანიშნებს ავტორი.

ეს სიბნელე, რომელიც არა მარტო ფიზიკური, არამედ სული-
ერიცაა, ცხადია, არაორაზროვანი განზოგადების შესაძლებლობას 
იძლევა – „სამყარო სავსეა ცოცხალი უსინათლოებით“ – და ესაა 
ჩვენი უმთავრესი ნაკლოვანების აღიარება. ბრმებიც იმიტომ ვართ, 
რომ მკვდრები ვართ ან ... მკვდრები იმიტომ ვართ, რომ ბრმები 
ვართ“ – აცხადებს შავსათვალიანი ქალიშვილი საავადმყოფოში 
კარანტინის დროს მიღებული სასტიკი გამოცდილების შემდეგ. მას 
სიბრმავემ  ერთობ  პიკანტურ  პოზაში  მოუსწრო,  სასტუმროში  მო-
რიგ კლიენტთან ყოფნის დროს. გამოდის, რომ მართებულია დასკ-
ვნა, რომელსაც კიდევ ერთი პერსონაჟი გვთავაზობს: „აუცილე-
ბელია დაბრმავდე, რათა შეძლო საგნებისა და მოვლენების არსში 
ჩახედვა“,... „მხოლოდ უსინათლოთა სამყაროშია შესაძლებელი 
ყველაფერი ისე წარმოჩინდეს, როგორც ეს სინამდვილეშია“. 

რომანის მთავარი მეტაფორა, ცხადია, სიბრმავეა. იმის კვალ-
დაკვალ, თუ როგორ მჟღავნდება ავტორის მსოფლაღქმა და ცხოვ-
რების ფილოსოფია, სიბრმავეც განზოგადდება და ალეგორიულ 



301

ხასიათს იძენს. მიუხედავად იმისა, რომ სიუჟეტური ხაზი ადა-
მიანად დარჩენისა და პიროვნული ,,გაარარავების“ მიჯნაზე გა-
დის,   სარამაგუ   ახერხებს მკითხველის ინტერესის ბალანსირებას 
და გარკვეული კონდიციამდე მისი მიყვანის შემდეგ მოულოდ-
ნელი ფინალის შეთავაზებას. 

გავიხსენოთ, სამყაროს მიმართ რომანში არაერთხელ გამოყე-
ნებული ისეთი ეპითეტები, როგორიცაა „გამოფიტული“, „გავერა-
ნებული“, „ბრმა“. და მაინც, ავტორის ნებით, გვირაბის ბოლოს 
სინათლის სხივი ჩნდება. ესაა რომანის პირველი სტრიქონებიდან 
მკითხველის თვალთახედვის არეში მოხვედრილი პერსონაჟი, 
თვალის ექიმის ცოლი, რომლის სახით თავდაპირველად სუს-
ტი, შემდეგ კი ექსტრემალურ სიტუაციასთან გამკლავების სურ-
ვილით სულ უფრო მოტივირებული პიროვნება იჭრება. ეს 
იმედის სიმბოლურ-ალეგორიული სახეა, რომელიც რომანის 
მკითხველისთვის თითქმის ერთადერთ ზნეობრივ საყრდენად 
და მეტ-ნაკლებად ბედნიერი ფინალის წინაპირობად იქცევა. 
ბრმებს შორის შეხიზნულმა თვალხილულმა ახალგაზრდა ქალმა, 
თვალის ექიმის ცოლმა, რომელმაც სიბრმავე დაიბრალა, რათა 
ქმარი განსაცდელში არ მიეტოვებინა და ამასობაში გარშემომ-
ყოფთა დეგრადაციის, დაცემის სულის შემძვრელი სურათი იხილა, 
მაინც შეძლო ადამიანური სახის შენარჩუნება (დამოკიდებულება 
ქმართან, ელამ ბიჭუნასთან, მერყევი მორალის მქონე შავსათვა-
ლიან   ქალიშვილთან,  მოძალადეებთან,  რომელთაგან   ერთ-ერთს 
იგი სათანადოდ უმკლავდება, ბრმების გადარჩენილი ჯგუფის 
საკუთარ ბინაში შეხიზვნა, ამავე ჯგუფის სამ წევრთან, მისი თა-
ნატოლ ქალებთან აივანზე ბანაობის ეპიზოდში სიცოცხლის 
სიხარულის სრულად გაზიარება და სხვ.). ცხადია, ის არა წმინ-
დანი, არამედ ერთგვარი „super ego“-ა, ანუ ის, ვისაც შეუძლია ნე-
ბაყოფლობით შესწიროს თავისი პიროვნული ინტერესები სხვის 
გადარჩენას. ბუნებრივია, ამიტომაც მწერლისთვის გამორჩეულ 
პერსონაჟად იქცევა, რაც მასთან დაკავშირებულ ერთ ასოციაცი-
ურად წარმოქმნილ სახე-სიმბოლოშიც იგრძნობა. მას შემდეგ, რაც 
რამდენიმე ადამიანს ცეცხლმოკიდებული საავადმყოფოსა და იქ 
შექმნილი ქაოსიდან გამოიყვანს, მშვიდობიანად გამოატარებს 
დემორალიზებული და ჯოჯოხეთად ქცეული ქალაქის ქუჩებში 



302

და საკუთარ სახლში დააბინავებს, ექიმის ცოლი ნამდვილი პრო-
ვაიდერივით დიდი საფრთხეების გადალახვის შემდეგ სურსა-
თით დატვირთული ბრუნდება. მას ტანსაცმელი შემოხევია და 
ცალი მკერდი მოშიშვლებული აქვს. სწორედ აქ ჩნდება ერთგვარი 
ალუზია თავისუფლების სიმბოლოდ ქცეული ქალის სახესთან 
დელაკრუას ცნობილი ტილოდან ,,თავისუფლება ბარიკადებზე“. 
თუმცა რომანში აღწერილი სიტუაცია თავისი სიმძიმით, მწერლის 
აზრით, დელაკრუას მხატვრულ ჩანაფიქრთან სრულ იდენტო-
ბამდე, ცხადია, ვერ ადის, არამედ შესაძლოა მისი ირონიული 
გააზრებაც   კი იყოს: „ქუჩაში რომ გააღწია, კოკისპირულად წვიმ-
და... ძლივს სუნთქავდა, მუხლები ეკეცებოდა. სანამ სუპერმარ-
კეტი გამოიარა, ტანსაცმლის ნარჩენებიც შემოეძარცვა, ძლივს რომ 
უფარავდა სხეულს წელს ზემოთ, და ახლა მკერდმოშიშვლებუ-
ლი მოდიოდა, მკერდი ციური ნამივით უბრწყინავდა. ჰო, ჰო, 
ეს სიტყვა აქ სწორედაც რომ მართებულია, თუმცა ბარიკადებზე 
აღმართულ ფიგურასთან ანალოგია მთლად ზუსტი არ იქნება, 
რადგან მძიმე, საჭმლით სავსე პარკები, მადლობა ღმერთს, არ 
აძლევდა საშუალებას ხელები ზევით აღემართა, თითქოს დრო-
შა უჭირავსო... გამაბრუებელ სურნელს ძაღლებიც გრძნობდნენ... 
ასე რომ, ექიმის ცოლს უკვე უპატრონოდ დარჩენილი ძაღლების 
მთელი ხროვა მისდევდა...“. ეს უკვე სხვა განზომილებაა, სხვა დრო 
და ხედვაა, სადაც თავისუფლებისთვის ბრძოლის პათოსმა დიდი 
სახეცვლილება განიცადა. ამიტომაც ათქმევინებს ექიმის ცოლს 
მწერალი: „დედოფალი კი არ ვარ, მხოლოდ ის ვარ, ვინც იმისთვის 
გაჩნდა,   რომ   ენახა ყოფიერების მთელი საშინელება“. საგულის-
ხმოა ისიც, რომ ესოდენ სერიოზული მხატვრული ამოცანისა და 
რომანში დასმული საყოველთაო პრობლების გადასაწყვეტად მწე-
რალი გზადაგზა რამდენიმე პერსონაჯს გამოკვეთს, თუმცა ყვე-
ლა მათგანი ნომინალურობის ფარგლებში რჩება, რადგან არც ერთ 
სახელიც კი არა აქვს.

სავსებით ლოგიკურია, რომ სწორედ ექიმის ცოლს დაეკისრა 
მკითხველისთვის ორი მნიშვნელოვანი გზავნილის გახმოვანება: 
„არ დაუშვათ, რომ საკუთარი თავი დაკარგოთ!“ და ,,ნუ ვიქნებით 
თვალხილულები, რომლებიც ვერაფერს ხედავენ!“, რაც რომანის 
მთავარი სათქმელიცაა. თუმცა სარამაგუ იმედიანობას საფუძველს 



303

იქვე აცლის და ამას კვლავ ექიმის ცოლის საშუალებით აკეთებს: 
„ვისაც ჯერ კიდევ სული უდგას, უნდა გაცოცხლდეს საკუთარ 
თავში, თუმცა ამას არავინ აკეთებს“. ასეთ ვითარებაში რას უნდა 
მოეჭიდოს ხელოვანი, რით უნდა ამოავსოს სულიერი სიცარიელე, 
რით უნდა ებრძოლოს საკუთარ სიზანტესა და ზერელობას. აღ-
ნიშნულ თემასთან დაკავშირებულ პათოსს ანელებს კიდევ ერთი 
დაბრმავებული პერსონაჟის, სხვის ბინაში შეჭრილი, პროფესიით 
მწერლის სახე, რომელიც შესაძლოა თავად სარამაგუს „ალტერ 
ეგოდაც“ კი მივიჩნიოთ: ,,გრძნობები გვაქვს იმაზე ნაკლები, ვიდრე 
საჭიროა. და რაც გვაქვს, იმის გამომხატველ სიტყვებსაც ვერ 
ვპოულობთ. ამიტომაც ვკარგავთ მათ“. 

და სად არის ამ დროს ღმერთი? ნუთუ იგი ვერ ხედავს ამ 
ამოყირავებულ რეალობას, ცხოვრების შემზარავ ტრაგიზმს, უკი-
დურესობათა ბოროტ ზეიმს, როგორც ასეთ დროს იტყვიან, „ბოლო 
ჟამის მოახლოებას“? სარამაგუ პასუხს ამ კითხვაზეც იძლევა, 
მხოლოდ არა პირდაპირ, არამედ მინიშნებით. გავიხსენოთ ეკ-
ლესიის ეპიზოდი, რომელშიც მკითხველის ყურადღებას წმინ-
დანთა თვალახვეული ხატები იპყრობენ. ეს კი სხვა არაფერია, თუ 
არა ღმერთის გულგრილობის ილუსტრაცია. მწერალს არა აქვს 
ცალსახა პასუხები, რადგან ღმერთისადმი მინდობლობაც და უღ-
მერთობაც ჩვენ თვალწინ, ახლა და აქ, დიდ გამოცდას გადის. და 
საერთოდ, რწმენისა და მინდობის საკითხი არც ისე მარტივია, 
როგორც ეს ერთი შეხედვით ჩანს: „როგორც მოგეხსენებათ, ყველა 
ბერი როდია, ვისაც ანაფორა აცვია“. სარამაგუს მკითხველები ხში-
რად მიუთითებენ მწერლის სტილის სირთულეზე. მათი აზრით, 
ვრცელი წინადადებები, რომლებშიც გაერთიანებულია თხრობა 
და დიალოგები, სასვენი ნიშნების უქონლობა ქმნის გარკვეულ 
ბარიერს, რომლის გადალახვა ყველას როდი შეუძლია. მართლაც, 
სარამაგუს ტექსტები ადვილად დასაძლევი არ არის, პირველ 
ყოვლისა, იმიტომ, რომ იგი მკითხველს კი არ ართობს, არამედ 
იხმობს თანამოაზრეობისა და თანაშემოქმედებისკენ. მისი თხრო-
ბის დინამიკაში კი ისე იძირები, რომ სტილური თავისებურებანი 
გზადაგზა შეუმჩნეველი ხდება. კითხვისას ერთგვარი მსგავსება 
ჩნდება ფოლკნერის წერის მანერასა და ინტონაციასთან, თემატუ-
რად კი – ალბერ კამიუს „შავ ჭირსა“ და ჯონ უინდემის „ტრიფიდე-



304

ბის დღესთან“ ან თუნდაც ჰოლდინგის „ბუზების მბრძანებელ-
თან“,  თუმცა ეს მსგავსებები  სიღრმისეული  ხასიათის  არ  არის  და 
ალუზიების   დონეზე  რჩება.  ეჭვს   გარეშეა,  რომ  სარამაგუ   ახერ-
ხებს შექმნას საკუთარი ყველასგან გამორჩეული მხატვრული 
სამყარო, რომელიც ყურადღებას იპყრობს არა რთული სიუჟეტე-
ბით ან გმირთა არაჩვეულებრივი თავგადასავლებით, არამედ 
გლობალური პრობლემების მხოლოდ მისთვის დამახასიათებელი 
ხედვით. ამ ხედვას კი ბევრი რამ აკავშირებს ლიტერატურის 
ისტორიაში   ე.წ. „განგაშის რომანების“ სახელით ცნობილ ტექს-
ტებთან, რომელთა უპირველესი მიზანი კაცობრიობისთვის სი-
ნათლით    სავსე   პერსპექტივის   გაჩენაა  და  არა  მისი   სიბნელეში 
გადაჩეხვა. 

Kakhaber Loria 
Georgia, Tbilisi 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

Rezo Cheishvili’s „A Tailed Star (Political Decameron)“: 
Genre, Ideological-thematic and Artistic Aspects

Summary

„A Tailed star (Political Decameron)“ is a novel by the outstanding 
master of modern Georgian prose Rezo Cheishvili, written in 1991-1999. 
This remarkable book by clearly echoes the classic „Decameron“ both 
compositionally and semantically: On the one hand, it is undoubtedly a 
novel, which has a unifying compositional framework, and on the other 
hand, it is also a collection of highly diverse and more or less indepen-
dent stories, novellas or narratives. Special mention should be made of the 
emphasized scabrous character of the many such autonomous fragments 
included in the work, as well as of the whole novel in general. At the same 
time, as it can be seen from the novel’s subheading, the political determi-
nant plays a distinctly important role in the work. 

Key words: Soviet regime; Decameron; Modern Georgian literature.



305

კახაბერ ლორია 
საქართველო, თბილისი
ივ. ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
 

რეზო ჭეიშვილის „კუდიანი ვარსკვლავი 
(პოლიტიკური დეკამერონი)“: ჟანრული, იდეურ-თემატური 

და მხატვრული ასპექტები

თანამედროვე ქართული პროზის შესანიშნავი ოსტატის, რეზო 
ჭეიშვილის რომანი „კუდიანი ვარსკვლავი (პოლიტიკური დეკა-
მერონი)“ 1991-1999 წლებში იწერებოდა და გასული საუკუნის მი-
წურულს დაიბეჭდა წიგნში, რომელშიც ავტორის ზოგიერთი სხვა 
ნაწარმოებიც შევიდა. თუმცა მანამდე, ჯერ კიდევ 1992 წლის ბო-
ლოს, ჟურნალ „ცისკარში“, ყოველგვარი ქვესათაურისა თუ ჟანრული 
მინიშნების გარეშე, გამოქვეყნდა ამ ნაწარმოების თავდაპირველი, 
გაცილებით მოკლე ვარიანტი. როგორც 1992 წლის, ისე 1999 წლის 
ვერსიებში ავტორი თავადვე სიტყვასიტყვით აცხადებს, რომ სურ-
და დაეწერა „პოლიტიკური დეკამერონი“, მაგრამ, იმავდროულად, 
თურმე იმასაც ფიქრობდა, „პოლიტიკური პორნოგრაფიის“ (რო-
გორც „ცისკრისეულ“ ვარიანტში უწოდებს) დრო იქნებ ჯერ არ 
დამდგარაო (ჭეიშვილი 1992: 29). ასეა თუ ისე, ფაქტია, რომ ეს შესა-
ნიშნავი ნაწარმოები მაინც დაიწერა და თანამედროვე ქართული 
ლიტერატურული   პროცესის   ერთ-ერთ გამორჩეულ შენაძენად 
იქცა. 

სიტყვათშეხამება „პოლიტიკური დეკამერონის“ გამოყენება 
1999 წელს დაბეჭდილი რომანის ქვესათაურადაც, თავის მხრივ, 
სულაც არ უნდა იყოს გადაჭარბებული და არც შემთხვევითი. 
რეზო ჭეიშვილის ეს დიდებული წიგნი, კომპოზიციურად და 
აზრობრივადაც, აშკარად ეხმიანება კლასიკურ „დეკამერონს“: 
ერთის მხრივ, უდავოდ, რომანია, რომელსაც გამაერთიანებელი 
კომპოზიციური ჩარჩო გააჩნია, მეორეს მხრივ კი უაღრესად მრა-
ვალფეროვან და მეტ-ნაკლებად დამოუკიდებელ ისტორიათა, ნო-
ველათა თუ გადმოცემათა ერთგვარ კრებულსაც წარმოადგენს. 
საგანგებოდ უნდა აღინიშნოს როგორც თხზულებაში შესული 



306

არაერთი ასეთი ავტონომიური ფრაგმენტის, ისე, საზოგადოდ, მთე-
ლი ამ რომანის ხაზგასმულად სკაბრეზული ხასიათიც. 

იმავდროულად, როგორც რომანის ქვესათაურიდანაც ჩანს, 
პოლიტიკური მდგენელი თხზულებაში გამორჩეულად მნიშვნე-
ლოვან როლს თამაშობს. ნაწარმოებში მოქმედება წარმოჩინდება 
და ვითარდება ახალი დროის „მსოფლიო ჭირის“ ფონზე, რომელ-
საც (არც მთლად) ირიბად საბჭოთა კომუნისტური რეჟიმი განა-
სახიერებს. ხსენებულისდა მიუხედავად, ეს არაა მხოლოდ და 
მხოლოდ პუბლიცისტური ჟღერადობის წიგნი. პირიქით, ამ ეს-
თეტიკურად უაღრესად დახვეწილ, ემოციურად საოცრად და-
მუხტულ ნაწარმოებს მკვეთრად გამოხატული ზედროული და 
ზოგადადამიანური განზომილებები გააჩნია. რ. ჭეიშვილის რო-
მანი, როგორც ეს ჭეშმარიტ ლიტერატურას ახასიათებს, ყოველ-
გვარი ზედმეტი მაღალფარდოვანების გარეშე ეხმიანება და 
უშუალოდ თავადაც წარმატებით ამკვიდრებს უნივერსალური 
მნიშვნელობის ჰუმანისტურ იდეალებს.

რეზო ჭეიშვილის „კუდიანი ვარსკვლავის“ გამოჩენას ლიტერა-
ტურულ კაბადონზე, შეიძლება ითქვას, საკმაოდ სწრაფად მოჰყვა 
შესაბამისი გამოხმაურება. ჯერ კიდევ 1995 წელს დაწერილ სა-
ინტერესო სტატიაში „სიზმარივით ახლობელი და მიუწვდომელი“ 
ივანე ამირხანაშვილი განიხილავს რეზო ჭეიშვილის ზემოხსე-
ნებულ თხზულებას, უფრო ზუსტად კი, ბუნებრივია, მის ჯერ 
კიდევ შედარებით მოკლე, „ცისკრისეულ“ ვარიანტს (სხვათაშო-
რის, ეს თავდაპირველი ვარიანტი სულაც არ იძლეოდა რაიმე 
ნიშანს იმისას, რომ მწერალი მას თხზულების საბოლოო ვერსიად 
არ განიხილავდა). მიუხედავად იმისა, რომ შემდგომში ავტორმა 
„კუდიანი   ვარსკვლავი“ არა მარტო განავრცო, არამედ,   მრავალი 
სხვა თვალსაზრისითაც, კიდევ უფრო დახვეწა, ივ. ამირხანაშვილის 
მოსაზრებების განზოგადება თხზულების 1999 წლის ვერსიაზეც 
სრულფასოვნად და უპრობლემოდ ხერხდება. 

„რეზო ჭეიშვილის მწერლური ბუნების, მისი პროზის სტილი-
სა და წერის მანერის, მისი თვითმყოფადი და აშკარად ორიგი-
ნალური შემოქმედების ხასიათის ერთი სიტყვით გამოხატვა რომ 
მოიწადინოს რომელიმე ახირებულმა კრიტიკოსმა, ის ალბათ 
დიდხანს არ დაფიქრდება და იტყვის: „გაქცევა“, ან: „თავის დაღ-



307

წევა“,  ან:  „თავისნებობა“.   მართლაც,  რეზო  ჭეიშვილის   მწერლუ-
რი ბუნების სპეციფიკური ნიშანია ლიტერატურული კლიშე-
ებისა და განმეორებებისაგან თავის დაღწევისა და ნაწარმოების 
წინასწარი რეცეპტების გარეშე, „თავის ნებაზე“ აგების დაუოკებე-
ლი სურვილი, რომელიც მუდამ თან ახლდა მას, – შემოქმედების 
განვლილ ეტაპზედაც და ახლაც, როცა ჟამთა ვითარებამ და 
წლების გამოცდილებამ აიძულა თუ უკარნახა, რომ ხელი მოეკი-
და ახალ-ახალი თემებისა და მოტივების, როგორც იტყვიან 
დამუშავებისათვის. ბოლო ორი-სამი წლის განმავლობაში მან 
არაერთი საინტერესო და, რაღაც გაგებით, უცნაური ნაწარმოები 
გამოქვეყნა, რითაც კიდევ ერთხელ ამცნო მკითხველებსა და 
კრიტიკოსებს, რომ მას ჯერ არ სტოვებს სურვილი „გაქცევის“, 
„თავის დაღწევისა“ და „თავისნებობისა“. ყველაზე უცნაური კი 
მაინც „კუდიანი ვარსკვლავია“, რომელიც 1992 წელს, ჟურნალ 
„ცისკრის” მე-12 ნომერში გამოქვეყნდა“ (ამირხანაშვილი 2003: 
91), – წერს ივანე ამირხანაშვილი და განაგრძობს: „კუდიანი ვარს-
კვლავი“ ფილოსოფიური ნაწარმოებია სურათებად, გნებავთ, 
ამბებად, ნოველებად, მინიატურებად, ოღონდ ერთზე უთუოდ 
უნდა შევთანხმდეთ – მწერლის შემოქმედებაში ეს არის ახალი 
რაკურსის გახსნა, სამყაროს კონცენტრირებული ჭვრეტა დროითი 
სამზერიდან, ამქვეყნად თავისი წილი ადგილის გააზრების ცდა“ 
(ამირხანაშვილი 2003: 92). 

საგულისხმოდ მეჩვენება ლიტერატორის შემდგომი მსჯელო-
ბაც რეზო ჭეიშვილის ზემოაღნიშნული ნაწარმოების შესახებ: „რა-
ტომღაც მგონია, რომ რეზო ჭეიშვილმა „კუდიანი ვარსკვლავის“ 
წერას წარმავლობისა და ამაოების უმწვერვალესი განცდის ჟამს 
მოჰკიდა  ხელი  და  ეს  ნაბიჯი  სრულიად  ბუნებრივ  გადაწყვეტი-
ლებად უნდა ჩავუთვალოთ მწერალს, რომელსაც საკმაო ცხოვ-
რებისეული და შემოქმედებითი გამოცდილება დაუგროვებია. 
ექვს ათეულ წელს მიღწეულ ოსტატს არ უნდა გასჭირვებოდა ამ, 
მართალია, რთული, მაგრამ უდავოდ საინტერესო თემის მხატ-
ვრული   რეალიზაცია,   ოღონდაც    მთავარი  იყო  ფორმა,   როგორ 
ფორმას აირჩევდა თხრობისათვის. ტრადიციული, ერთხმიანი 
თხრობის ფორმა უთუოდ წამგებიანი იქნებოდა მისთვის, მით-
უმეტეს, ხშირად შეგნებულად გაურბოდა ამ სტილს. მწერალმა 



308

თხრობა სურათებად, ერთმანეთისგან სრულიად დამოუკიდებელ 
ამბებად ააგო, რაც მეტად სარისკო საქმე იყო, ვინაიდან პროზის 
ვერცერთი ჟანრი ეკლექტიზმს, ელემენტთა გათიშულობას ვერ 
იტანს.  მაგრამ,  გასაოცარია,  ნაწარმოების  ღირსებაც  ის   გახლავთ, 
რომ ცალკეულ ერთეულებს ბოლოს მაინც აერთიანებს რაღაც 
– ეს არის ავტორი, ანუ, უფრო ზუსტად რომ ვთქვათ, ავტორის 
ფიქრი, რომელიც თავიდან ბოლომდე ისე გასდევს სურათების 
წყებას, როგორც ძაფი კრიალოსანის თვლებს. ამიტომაც თხრობა 
საინტერესოა, მოუწყინარი, ამბავი ამბავს ენაცვლება, დრო – 
დროს, განწყობილება – განწყობილებას, არსად ავტორის რემარკა 
ან შენიშვნა, არამედ – აზრის დაზუსტება ან პუბლიცისტური 
ჰუქუმათი,   ყველაფერს   მოძრაობაში,   მონაცვლეობაში    ვკითხუ-
ლობთ“ (ამირხანაშვილი 2003: 92-93). წარმოდგენილი მსჯელო-
ბის შემდეგ ივ. ამირხანაშვილს მოაქვს ცალკეული პასაჟები 
რეზო ჭეიშვილის თხზულებიდან და შენიშნავს, რომ მკითხვე-
ლი, რომელსაც ჯერ „არ გაუაზრებია მწერლის სტილის ცნობი-
ლი თავისებურება“ ამ ნაწარმოებში რომ გამორჩეული სიცხა-
დით გამოვლინდა, შეიძლება დაიბნეს და გაუჩნდეს სურვილი 
ხსენებული პასაჟების დაკავშირებისა. „მაგრამ საქმეც ისაა, რომ 
დასაკავშირებელი და გასარკვევი არაფერია. იმაზე მეტი კავშირი 
რაღა უნდა იყოს, რაც აქ მუსიკა ისმის სევდიან ლაიტმოტივად“ 
(ამირხანაშვილი 2003: 93-94), – აცხადებს სტატიის ავტორი. 

როგორც აღვნიშნე, „კუდიანი ვარსკვლავის“ თავდაპირველი 
ვერსია რეზო ჭეიშვილმა ყოველგვარი ქვესათაურისა თუ ჟანრუ-
ლი მინიშნების გარეშე გამოაქვეყნა. შესაძლოა, ესეცაა ერთ-ერ-
თი მიზეზი, რომ თავის მხრივ ივანე ამირხანაშვილიც ერიდება 
„კუდიანი ვარსკვლავის“ ამ შედარებით მცირე, „ცისკრისეული“ 
ვარიანტის ჟანრის განსაზღვრას. თუმცა, ვფიქრობ, უდაოდ სა-
ყურადღებოა,  რომ,  იმავდროულად,  კრიტიკოსი  თხზულების  ავ-
ტორს მკაცრ და გულწრფელ რეალისტად აღიქვამს: „[...] – მწერა-
ლი ახერხებს თავი წარმოიდგინოს სამყაროს მარადიული და 
უსასრულო მოძრაობის მონაწილედ. ახერხებს თავისი სულიერი, 
ინტელექტუალური და პრაქტიკული გამოცდილების რეალიზე-
ბას ამ უცნაურ თხზულებაში, რომელსაც პროზის ვერცერთ ჟანრს 
ვერ მიაკუთვნებ, მიუხედავად იმისა, რომ მასში ათეულობით 



309

მოთხრობისა და რამდენიმე რომანის მასალაა გაბნეული. ჟანრის 
სახეობის განსაზღვრა სრულიად მეორეხარისხოვან საკითხად 
მოჩანს, როცა მწერალს გარკვეული აქვს სათქმელი და გამოხატვის 
ფორმა. ამბავი – აი, რეზო ჭეიშვილის პრინციპი. მთავარია იყოს 
ამბავი. მერე გამოჩნდება მწერლის კონცეფციაც, იდეაც, ჩანაფიქ-
რიც, სტილიც და კიდევ რაც გნებავთ. პროზა, უპირველეს ყოვლი-
სა, ამბავია, მოქმედებაა და შემდგომ ყველაფერი სხვა. „კუდიანი 
ვარსკვლავის“  ათასგვარი   ამბების   წყებაში  ერთი  მთავარი   ამბა-
ვია – დროისა და სულიერი განცდების ძნელ გზებზე მოგზაურო-
ბა, ანუ „უკუსვლით წინ სიარული“ პერსონაჟისა, რომელშიც ავ-
ტორი თავის თავს ხედავს. იგრძნობა ამ ხედვაში მკაცრი, მაგრამ 
გულწრფელი რეალისტის თვალი და ამიტომაც გჯერა მისი, მისი 
სიტყვების“ (ამირხანაშვილი 2003: 94).

მას შემდეგ, რაც 1999 წელს „კუდიანი ვარსკვლავის“ ვრცელი 
ვარიანტი გამოქვეყნდა, თხზულების მიმართ ინტერესმა ისევ 
იჩინა თავი. გამოხმაურებებში ყურადღება კვლავ სამართლიანად 
მახვილდება იმ გარემოებაზე, რომ ხსენებული თხზულება თვი-
სობრივ სიახლეს წარმოადგენს რეზო ჭეიშვილის ამ დროისათვის 
უკვე ისედაც მრავალფეროვან და უაღრესად ღირებულ მხატვრულ 
შემოქმედებაში. ასე, მაგალითად, ვილენ მარდალეიშვილი 2000 
წელს გაზეთ „საქართველოს რესპუბლიკაში“ გამოქვეყნებულ წე-
რილში – „მეგობრების ნაჩუქარი წიგნები“ შენიშნავს: „თუ თა-
ვის ადრინდელ ნაწარმოებებში რეზო ჭეიშვილი, ძირითადად, 
თვალწინ „მოტრიალე“ საბჭოთა ადამიანების ყოველდღიურ ყოფა-
ცხოვრებას ასახავდა, განუმეორებელი იუმორის, ირონიისა და 
სარკაზმის ნაზავით იმ ყოფის აბსურდულობას და იმპერიის დღე-
დღეზე ნგრევას წინასწარმეტყველებდა („ცისფერი მთები“), ახალ 
რომანებსა  და  მოთხრობებში იგი უფრო „შორს წასულა“ და საბჭო-
თა სახელმწიფოს პირველ ნაბიჯებს, ძალმომრეობასა და რეპრე-
სიებს, სულიერად და ფიზიკურად განადგურებული ადამიანების 
ისტორიებს   ხატავს.  ეს  თემა  არახალია,   მაგრამ  რეზო   ჭეიშვილს 
იგი მაინც თავისებურად დაუმუშავებია, რაც ზედმიწევნით იგრ-
ძნობა რომანში „კუდიანი ვარსკვლავი“ (მარდალეიშვილი 2000: 12). 

ვილენ მარდალეიშვილი მართლაც რომ გულწრფელადაა აღ-
ტაცებული მწერლის გამორჩეული ოსტატობით, რეზო ჭეიშვი-



310

ლის მონათხრობის მხატვრული დამაჯერებლობით, ნაწარმოების 
ტექსტში ტრაგიკული და კომიკური ასპექტების თანაარსებობით. 
აკი წერს კიდეც ემოციის დაუფარავად: „ჰოდა, აცოცხლებს და 
მერე როგორ! მწერალი ხატავს იმპერიის მესაჭეებს, დიდ თუ 
პატარა ბელადებს. ოი, რა ირონიაა, რა სარკაზმი... ხატავს უბრალო 
გაუბედურებული ადამიანების ცხოვრებას. სული ყელში გებჯი-
ნება, ცრემლნარევი ღიმილი გადაგკრავს შიგადაშიგ სახეზე ამ 
მართლაც საანეკდოტო სიტუაციების, მართლაც დაუჯერებელი 
ამბების   წამკითხველს   –  ეს  ხომ  ჩვენი   მამა-პაპის  ისტორიაა,   ეს 
ხომ აგერ იყო – გუშინ, გუშინწინ...“ (მარდალეიშვილი 2000: 12).	

რეზო ჭეიშვილის ზემოხსენებულ ნაწარმოებს, ისევე როგორც 
1999 წელს მასთან ერთად იმავე წიგნში დაბეჭდილ რამდენიმე 
ნოველასა და მეორე რომანს („ყაჩაღები“), ეხმიანება ლიტერატორი 
ალექსანდრე გვახარია წერილში – „რეზო ჭეიშვილის ახალი წიგ-
ნი“. 2000 წელს გაზეთ „ლიტერატურულ საქართველოში“ გამოქ-
ვეყნებულ  ამ   პუბლიკაციაში   ალ.  გვახარია   საგანგებოდ   ამახვი-
ლებს ყურადღებას სათაურის (უფრო ზუსტად: ქვესათაურის) სა-
კითხზე და  მასთან  დაკავშორებულ  ჟანრულ მიმართებაზე ბოკა-
ჩოს საყოველთაოდ აღიარებულ ტექსტთან, რასაც, ბუნებრივია, 
ჩემის მხრივ, სავსებით ვეთანხმები. ზედმიწევნით ზუსტია წერი-
ლის ავტორის შეფასება მაშინაც, როდესაც, ვილენ მარდალეიშვი-
ლის  მსგავსად,  ისიც  დაუჯერებელ ამბებსა და ცრემლნარევ იუმორ-
ზე ამახვილებს ყურადღებას: „პირველ რომანს „კუდიანი ვარსკ-
ვლავი“ ეწოდება. სარჩევში, მხოლოდ სარჩევში, ისიც ფრჩხი-
ლებში, მეორე სათაური თუ ქვესათაური იკითხება: „პოლიტიკუ-
რი დეკამერონი“. ვერ გაძლო „ცისფერი მთების“ ავტორმა მეორე 
სათაურის გარეშე! მეორე სათაური უფრო ზუსტია და მიზან-
მიმართული. ეს მართლაც „დეკამერონია“, სისხლიანი „დეკამე-
რონი“, ბოლშევიზმის ისტორიის დაუჯერებელ, მაგრამ მაინც 
ნამდვილ არაკთა, ამბავთა, ანეკდოტთა შემზარავი კრებული. 
თხრობაა უბრალო, მარტივი, შიგადაშიგ ცრემლნარევი იუმორით 
განათებული, თორემ შეიძლება ჭკუიდან გადაცდეს კაცი“ (გვახა-
რია 2000: 7).

რეზო ჭეიშვილის მიერ „კუდიან ვარსკვლავში“ მონათხრობ ამ 
შოკისმომგვრელად „დაუჯერებელ, მაგრამ მაინც ნამდვილ [...] 



311

ამბავთა“ შორისაც კი გამოირჩევა თხუთმეტი წლის ბიჭის ტრა-
გიკული ისტორია. რომელზედაც საგანგებოდ ამახვილებს ყუ-
რადღებას ალექსანდრე გვახარიაც. „თბილისის ერთი საშუალო 
სკოლის მოსწავლემ ანრიმ კედლიდან ჩამოხია ეჟოვის პორტრეტი; 
პროტესტი გამოხატა მამის დაპატიმრების (დახვრეტა არ იცოდა) 
გამო. დაასმინა მასწავლებელმა [...]. ბავშვმა პორტრეტი ჩამოხია 
მრავალთა თვალწინ და კლასის დამრიგებელმა დაასწრო სხვებს, 
რათა მომხდარი ფაქტის დამალვა ან დამნაშავეზე ხელის დაფარე-
ბა არ დაბრალებოდა [...]. ასე იყო თუ ისე, რამდენიმე დღის შემ-
დეგ თხუთმეტი წლის მოსწავლე ანრის „შეუფარდეს“ სასჯელის 
უმაღლესი ზომა, სულითა და სხეულით მახინჯი ეჟოვის სტამბუ-
რად ნაბეჭდი, მასობრივი ტირაჟით გავრცელებული პორტრეტის 
ხელყოფის  გამო“  (ჭეიშვილი  1999:  22).  ანრი  თექვსმეტი წლის  არ
იყო  და   ვერ დახვრიტეს,   როგორც  რეზო ჭეიშვილი წერს, 1935 
წლის  7  აპრილის  დადგენილების  გამო. მაგრამ საბოლოოდ ამანაც 
ვერ  უშველა:   აცადეს   თექვსმეტის   შესრულება   „და  დღენათელ-
ში  თექვსმეტი  წლისას,   დაბადების  დღეს   ჩააყოფინეს   ვარცლში  
თავი. ერთმა ხელი დაუკავა, მეორემ – მეორე, მესამემ ქოჩორ-
ზე დააჭირა ბლიკი, თმა ატკინა და კაცი, რომელსაც ახალი 
გატკიცინებული „გიმნასტიორკა“ ეცვა, და ეტყობა, უკან იდგა, 
გვერდზე გახტა, დედაც ვატირეო, თქვა, ალისფერი სისხლის 
წინწკლები დააჩნდა მაინც სახელოზე“ (ჭეიშვილი 1999: 22). ამ 
თავზარდამცემი ისტორიის წამკითხველი, მართლაც რომ „შე-
იძლება ჭკუიდან გადაცდეს კაცი“. ალექსანდრე გვახარიას კი 
თითქოს ეშინია, რომ მონათხრობ საშინელებას ნორმალური ფსი-
ქიკის მკითხველი, უბრალოდ, ვერ დაიჯერებს. ამიტომაც, მეტი 
დამაჯერებლობისათვის, პირდაპირ მოგვახლის იმას, რაც ალბათ 
მწერალმაც  კარგად  იცოდა,  მაგრამ  რისი  გამხელისგანაც   რატომ-
ღაც მაინც თავი შეიკავა: „ეს ანრი ბუაჩიძე იყო, ცნობილი ქართ-
ველი ფილოსოფოსის თამაზ ბუაჩიძის უფროსი ძმა (მცირეწ-
ლოვანი თაზო გადარჩა, ნათესავებმა გაზარდეს). ახლაც არ გჯერა, 
მკითხველო? ჯერ სადა ხარ!“ (გვახარია 2000: 7) – ემოციურად 
მიმართავს მკითხველს სტატიის ავტორი.

რეზო ჭეიშვილის ზემოხსენებულ თხზულებაში, საზოგადოდ, 
უაღრესად საინტერესო მიმართებაა დამყარებული, ერთის მხრივ, 



312

ისტორიულ-დოკუმენტურად დადასტურებულ, საყოველთაოდ 
აღიარებულ ფაქტებსა და, მეორეს მხრივ, როგორც რ. ჭეიშვილი 
უწოდებს, „თვალითმხილველთა, დაობლებულთა, უსამართლო-
ბის წნეხში მოყოლილთა მონათხრობებს“ (ჭეიშვილი 1999: 13) 
შორის. ამ გადმოცემებს ის ანეკდოტებად, ანუ როგორც თავად 
განმარტავს სიტყვა ანეკდოტის მნიშვნელობას, არაკებად და ამბე-
ბად მოიხსენიებს („ბევრი [...] ანეკდოტი (არაკი, ამბავი) მოვიპოვე; 
ვისმინე,  ვიმახსოვრე“  (ჭეიშვილი  1999:  13),  – გაგვანდობს მწერა-
ლი).  მთლიანობაში  კი   ვიღებთ  იუველირის   სიზუსტით  შესრუ-
ლებულ მხატვრულ კომბინაციას, რომელიც დაუვიწყარ შთაბეჭ-
დილებას ახდენს. ამ მომხიბვლელ ვარიაციულობას უნდა გუ-
ლისხმობდეს  ალ.  გვახარიაც,  როდესაც  წერს:   „[...]  ანეკდოტური
და ნამდვილი, ნამდვილი და ანეკდოტური ენაცვლება ერთმანეთს. 
[...] რომელი ერთი ჩამოვთვალო, თავად უნდა წაიკითხოთ ეს 
ქართული „არქიპელაგი   გულაგი“, არაფრით რომ არ ჩამოუვარ-
დება   ალექსანდრე   სოლჟენიცინის საუკუნის   წიგნს“ (გვახარია  
2000: 7). ვფიქრობ, მართლაც ძნელია, არ დაეთანხმო ლიტერატორ-
ის ამ გულწრფელ მოწოდებასა და უაღრესად ზუსტად მიგნებულ 
შეფასებას. 

„კუდიანი ვარსკვლავის“ მიმართ ხსენებულ დამოკიდებულე-
ბასთან საკმაოდ ახლოა ისიც, რასაც რეზო კვესელავა აცხადებს 
2001 წელს გაზეთ „ლიტერატურულ საქართველოში“ დაბეჭდილ 
საინტერესო სტატიაში – „მწერალი ბევრია, მხატვარი ცოტა“: „რეზო 
ჭეიშვილი მხატვარია. რომანით „კუდიანი ვარსკვლავი“ მან აჩვენა 
(უკვე სხვა ასპექტში) ქართული სიტყვის გამომსახველობითი ძა-
ლა.  ორჯერ  წავიკითხე  რომანი,  ალაგ-ალაგ  – რამდენიმეჯერ. ყვე-
ლას ვურჩევდი, წაეკითხა... ნაწარმოების შინაარსობრივ-სტი-
ლისტურ თავისებურებად შეიძლება, ინტელექტუალიზმი დავა-
სახელოთ.  მწერალი  ფიქრობს  ცხოვრების  აზრზე,  ადამიანის  და-
ნიშნულებაზე;     ფიქრობს   იმ საშიშროებაზე, რომელიც კაცობრი-
ობას რელიგიური ცნობიერებიდან მოწყვეტამ შეუქმნა. „ტრია-
ლებდა გაპირუტყვებისა და სიძულვილის კარგად დაზეთილი 
ბორბალი“ – შეგვახსენებს იგი. ძნელია ამ თემაზე წერა. ალ. სოლ-
ჟენიცინისა და ნადეჟდა მანდელშტამის შემდეგ, ვინც განიცადა 
დევნა, გადასახლება, სიკვდილი და ვისაც, იმის გამოსახატავად, 



313

რაც განიცადა, ნიჭიც ჰყოფნიდა და გამბედაობაც. მაგრამ როცა 
„კუდიან ვარსკვლავს“ კითხულობ, ყველაფერი, რაც სხვებთან 
დაგამახსოვრდა, უკანა პლანზე გადადის და ჩვენს ცნობიერებას 
იპყრობს ახალი მხატვრული რეალობა, საგნები – ახალი რაკურ-
სით“ (კვესელავა 2001: 6). ჩემის მხრივ, ვფიქრობ, რომ ერთ-ერ-
თი განმსაზღვრელი ფაქტორი სწორედ ეს „ახალ მხატვრულ 
რეალობასთან“ ზიარების შეგრძნებაა, რეზო ჭეიშვილის ამ დი-
დებულ ნაწარმოებს ასე მიმზიდველ საკითხავ ტექსტად რომ ხდის, 
მიუხედავად მისი სხვადასხვა ტრაგიკული განზომილებისა. 

რეზო კვესელავა, ჩემი აზრით, ძალიან მართებულად აღიქვამს 
„კუდიან ვარსკვლავში“ ისტორიულ მასალასთან დამოკიდებუ-
ლების საკითხსაც, ისევე, როგორც ქრონოტოპის განუწყვეტელი 
მონაცვლეობის მნიშვნელობას ნაწარმოების შინაგანი სტრუქტუ-
რის ფორმირებაში: „ისტორიული მასალაც, რომელიც დაწვრილე-
ბით არის სპეციალურ ლიტერატურაში განხილული, ჭეიშვილ-
თან სულ სხვა, მოულოდნელი ასპექტით წარმოგვიდგება. ველი 
დანაღმულია. არ იცი, სად რას წააწყდები. ელოდები ერთს, იმკი 
მეორეს. რომანის დრო და სივრცეც მუდმივ ცვალებადობაშია: 
დრო დროში, სივრცე სივრცეში ისე იჭრება, როგორც ეს ფიქრში 
ხდება ხოლმე: [...] ერთ წინადადებაში შეიცვალა დრო და სივრცე. 
ეს ასოციაციური თხრობაა. რომანის სტრუქტურა ასეა აგებული“ 
(კვესელავა 2001: 6). კარგ დაკვირვებად მიმაჩნია და, შესაბამისად, 
უნდა ასევე სავსებით დავეთანხმო რეზო კვესელავას, როდესაც 
ის „ჭეიშვილის სტილის ორაზროვნებაზე“ საუბრობს: „სიმსუბუქე 
მოჩვენებითია. თუ ტექსტს ჩაუღრმავდებით, უამრავ ნიუანსს 
აღმოვაჩენთ, აპრიორული წარმოდგენები წარამარა იმსხვრევა. 
ზოგჯერ ბოლო სიტყვა მთელ წინადადებას ცვლის [...]“ (კვესელავა 
2001: 6) – მართებულად შენიშნავს კრიტიკოსი. 

რეზო ჭეიშვილის „პოლიტიკურ დეკამერონში“ პერსონაჟთა 
უაღრესად მრავალრიცხოვანი და მრავალფეროვანი გალერეაა 
წარმოდგენილი. ეს პერსონაჟები, უმეტესწილად, ძალიან განს-
ხვავდებიან ერთმანეთისაგან. ავტორი ჩვენს თვალწინ მათ სხვა-
დასახვა   ოსტატური   მხატვრული   ხერხის   გამოყენებით   აცოცხ-
ლებს და ხშირად, უბრალოდ, დაუვიწყარ სახეებს ქმნის. არცთუ 
იშვიათად მწერალი გამორჩეულად დახვეწილი ხელწერის პორ-



314

ტრეტისტად გვევლინება, თუმცა ეს პორტრეტები არ არის მხო-
ლოდ გარეგნული, არამედ მათ სიღრმისეული შრეები და განზო-
მილებებიც გააჩნიათ. ამ თვალსაზრისითაც, ვფიქრობ, რეზო 
კვესელავას ზემოხსენებულ წერილში საინტერესო დაკვირვებას-
თან გვაქვს საქმე: „შესანიშნავი პორტრეტებია: ლაკონიური და 
დინამიური. ზოგჯერ ეფექტი ერთი სიტყვით არის მიღწეული. 
მაგ. სახეშეკუმშული რუსი კაცი – საბჭოთა დელეგაციის ხელმ-
ძღვანელი ლონდონში. მის გარეგნობაზე მხოლოდ ის ვიცით, რომ 
სახეშეკუმშულია, მაგრამ ამ ერთი სიტყვით მის ბიოგრაფიასაც 
ვეცნობით. ჭეიშვილთან ვერ აღმოაჩენ ისეთ პერსონაჟს, საგანს 
თუ მოვლენას, რომლის პლასტიკურ სახესთან ერთად სულიც 
არ დაინახო. ერთი შტრიხით არის დახატული მოლოტოვი: „თავ-
ჩაქუჩა თევზების რომელიღაც ქვესახეობის წარმომადგენელი“ 
და ჩვენს წინაშეა ცივსისხლიანი ფანატიკოსი!..“ (კვესელავა 2001: 
6). 	

„კუდიან ვარსკვლავს“ თითქოს არ ჰყავს მთავარი გმირები, ყო-
ველ შემთხვევაში ამ ტერმინის ტრადიციული გაგებით. თხზულე-
ბის ავტორისა და ძირითადი ნარატორის (გვარად ონჭეიშელის) 
გაიგივება, ერთი შეხედვით, ძნელი არაა, მაგრამ ბოლომდე სრუ-
ლიად   ცალსახად მაინც ვერ ხერხდება. იმავდროულად, ონჭე-
იშელი  სულაც  არ   არის   „პოლიტიკური   დეკამერონის“   ერთად-
ერთი მთხრობელი. „თვალითმხილველთა, დაობლებულთა, უსა-
მართლობის  წნეხში მოყოლილთა  მონათხრობებს“  ძალზე  ხში-
რად  უშუალოდ   თავად  ამავე  პერსონაჟებისაგან  ვეცნობით   (ხსე-
ნებული  თვალსაზრისით უაღრესად  საინტერესოა რეზო  კვესელა-
ვას დაკვირვება, რომ ამა თუ იმ მონათხრობიდან კონკრეტული, 
რეალურად არსებული ადამიანების ამოცნობაც კია შესაძლებე-
ლი: „მართლაც, უნიკალურია რეპრესირებულთა თავგადასავლე-
ბი. შექსპირიც ვერ მოიფიქრებდა ამაზე უმძაფრესსა და ფან-
ტასტიკურს. მწერალი, ძირითადად, ინარჩუნებს მთხრობელის 
ინდივიდუალობას, ინტონაციას და ლექსიკას. ზოგიერთი მთხრო-
ბელი (მეც მისმენია მათთვის) სწორედ ინტონაციით და ლექსი-
კით ვიცანი“ (კვესელავა 2001: 7)). ზოგჯერ საგანგებოდაც კი უნდა 
ჩავეძიოთ ტექსტს, რათა დავრწმუნდეთ, ვისი პირით ხდება თხრო-
ბა, აღნიშნული პერსონაჟების თუ ისევ ონჭეიშელის. ეს ყოველივე, 



315

რა თქმა უნდა, რეზო ჭეიშვილის გაცნობიერებული შემოქმედები-
თი არჩევენია, რასაც იგი საოცარი გემოვნებითა თუ ვირტუოზუ-
ლი სიზუსტით ახორციელებს და რაც, თავის მხრივ, ნაწარმოების 
კითხვისას ძალზე შთამბეჭდავ ეფექტს ახდენს. და მაინც, არის 
თხზულებაში ერთი პერსონაჟი, რომელიც განსაკუთრებული ფუნ-
ქციისაა. ესაა ბუდუ ქვარიანი. უნდა დავეთანხმო ალექსანდრე 
გვახარიას, რომელიც ბუდუსა და მისი ტრფობის ობიექტის – 
ჟოზეფინას შესახებ (რომლის მიმართ, ისეთი შთაბეჭდილება 
რჩება, არც თავად ონჭეიშელი იყო ბოლომდე გულგრილი) წერს: 
„მთელ რომანს გასდევს, კრავს და ამთლიანებს მითოლოგიურ-
მიწიერი პერსონაჟების ბუდუ ქვარიანისა და ჟოზეფინას სახეები. 
მათი სიკვდილი და მოლანდება ასხივოსნებს და ათბობს თხრო-
ბას“ (გვახარია 2000: 7). ბუდუ ქვარიანს ნაწარმოების არაერთ საკ-
ვანძო მნიშვნელობის ეპიზოდში ვხედავთ. ყველაფერს რომ თავი 
დავანებოთ,  ის  ერთ-ერთი  თავკაცია   ლენინის  ვეებერთელა   ძეგ-
ლის დემონტაჟისა მშობლიური ქალაქის სადგურის მოედანზე. 
თუმცა მანამდე, ჯერ კიდევ პირველ პოსტსტალინისტურ წლებში, 
ბუდუ ერთობ საეჭვო გარემოებებში დაიჭირეს ზესტაფონში და 
ლენინის ძეგლის აფეთქების ბრალდებით ციხეებიც „ახეხინეს“. 
ზესტაფონში ძეგლის აფეთქებაში მონაწილეობას, როგორც თხზუ-
ლების მთავარი მთხრობელი გვიამბობს, თავად ბუდუ „არც უარ-
ყოფდა, არც ადასტურებდა“ (ჭეიშვილი 1999: 152). „ტყუილად არ 
ვმჯდარვარო,  წაიტრაბახა   რამდენჯერმე,  მაგრამ  იმ  აქციის   მთა-
ვარი მონაწილე, მით უმეტეს ხელმძღვანელი, რასაკვირველია, 
ბუდუ არ ყოფილა. დასახვრეტ საქმეზე წამსვლელ კაცს არ ჰგავდა, 
თუმც იმ ამბავში რომ მონაწილეობა ჰქონდა მიღებული, ეჭვი 
არასოდეს შემპარვია“, – აზუსტებს იმავე მთხრობელი (ჭეიშვილი 
1999: 152).

პერსონაჟ ბუდუ ქვარიანთან მიმართებაში უაღრესად პოზი-
ტიური ემოციური დამოკიდებულება იკითხება რეზო კვესე-
ლავას ზემოთ უკვე ნახსენებ სტატიაში. მოვუსმინოთ თავად 
კრიტიკოსს: „ვინ არის ბუდუ ქვარიანი? – ბუდუ ქვარიანი გაჩნდა 
ჩემთვის და მე – მისთვისო“, – გვეუბნება მწერალი“ (კვესელავა 
2001: 6). სხვათაშორის, სრული სურათის უკეთ აღქმისათვის მინდა 
აღვნიშნო,  რომ   თავად  მწერალი-ნარატორი   მსგავს  მიმართებაში



316

სერვანტესსაც მოიხსენიებს: „დონ კიხოტიო, სერვანტესმა ბრძანა, 
ჩემთვის დაიბადა ისე, როგორც მისთვის გავჩნდი მე“ (ჭეიშვილი 
1999: 6). რაც შეეხება რეზო კვესელავას, იგი იქვე განაგრძობს: „არ 
ვიცით, ვინ არის ბუდუ ქვარიანის პროტოტიპი, მაგრამ ვიცით, 
რომ ის ახლობელი ადამიანია. მეტიც, მასში ვცნობთ საკუთარ 
თავს, ჩვენს მაშინდელ სურვილებს, მოუსვენრობას, დაბნეულობას. 
დაპირისპირებას დროსთან, წყობილებასთან“ (კვესელავა 2001: 6).

ბუდუ ქვარიანის სახე მართლაც რომ საოცარი განცდითა 
და ლირიზმით არის დახატული. შეიძლება გადაუჭარბებლად 
ითქვას, რომ ის ერთ-ერთი ყველაზე შთამბეჭდავი და გამორჩე-
ული სიყვარულით შესრულებული პერსონაჟია რეზო ჭეიშვილის 
მთელს შემოქმედებაში. „ძეგლთა მმუსვრელი – ბუდუ“ (ჭეიშვი-
ლი 1999: 150), როგორც მისთვის ჩვეული დახვეწილი ირონიითა 
და, ამავდროულად, დიდი ადამიანური სითბოთი მოიხსენიებს 
მწერალი-ნარატორი, მართალია საკმაოდ კოლორიტული, მაგრამ 
სინამდვილეში ერთი უწყინარი, სხვებზე გადაყოლილი, მარ-
თლაც რომ სხვებისთვის მცხოვრები კაცია. ონჭეიშელი ასე იხსე-
ნებს მასთან ერთ-ერთ ბოლო შეხვედრას: „–სადა ხარ, ბუდუ, 
რას საქმიანობ ამჟამად? – ისევ იქ, ავტოქარხნის კლუბში... აღარ 
მახსოვდა:  დირექტორი  და  სამხატვრო  ხელმძღვანელი.  –  ბავშვე-
ბი დადიან   და ეს მასულდგმულებს. მუსიკა. ცეკვები, დრამწრე, 
ჭრა-კერვა  და  სხვა... შეიშლები,  ისეთი   ნიჭიერი  ბავშვები   მოდი-
ან...“ (ჭეიშვილი 1999: 150). ბუდუ გაჭირვების ტალკვესია. მის გა-
რეშე ქალაქში არაფერი ხდება. ყველაფერთან ერთად, ბუდუ „გას-
ვენების კაცია“, ქალაქში ამ საქმეს მასავით თავს ვერავინ ადგამს. 
„ჩვენებური დაკრძალვა მისტერიულია, წარმოდგენისეულიც და 
ბუდუს  მოღვაწეობის  ორი  სფერო  – გასვენება  და   თვითშემოქმე-
დება – ერთმანეთს უკავშირდებოდა“ (ჭეიშვილი 1999: 153), – 
განმარტავს მწერალი-ნარატორი ამ უცნაურ კავშირს. ბუდუ ქვა-
რიანის მიმართ ყველა ახლობლის საერთო სიყვარულის გამო-
ხატულებად უნდა იყოს აღქმული მისი გარდაცვალების შემდეგ 
გამოთქმული ლექსი, რომელიც მწერალ-ნარატორმა, როგორც თა-
ვადაც არ მალავს, მისებურად გადააკეთა და ისე შემოინახა მეხ-
სიერებაში: „ლექსი დაუწერა ჩვენმა მეგობარმა პოეტმა, ზუსტად 
არ დავიმახსოვრე, განგებ გავიჩემებურე: ...ახლა უკვე ზამთარია, 



317

მარტოობა ჭირს. შენს საფლავთან ღამეა და ცივი ქარი ქრის... 
ბუდუია ქვარიანო, ვის ასვენებ, ვის!“ (ჭეიშვილი 1999: 155). 

სხვათაშორის, ეს „ზუსტად არ დავიმახსოვრე, განგებ გავი-
ჩემებურე“, დიდი ალბათობით, მარტო ამ ლექსს არ ეხება. აღ-
ნიშნული ფრაზა, სავარაუდოდ, უნდა განზოგადდეს და, შესაბა-
მისად, გავრცელდეს ბევრ სხვა რამეზეც ამ თხზულებაში, მათ 
შორის ცალკეულ პერსონაჟთა მონათხრობებზეც. მიუხედავად 
იმისა, რომ მწერალი არასოდეს მალავს, „თვალითმხილველთა, 
დაობლებულთა, უსამართლობის წნეხში მოყოლილთა მონათხ-
რობებს“ რომ ეყრდნობა (ხოლო რეზო კვესელევა იმასაც ირწმუ-
ნება, რომ ზოგიერთი მთხრობელი მისთვისაც კი ნაცნობია), 
შეუძლებელია გადაჭრით თქვა, თუნდაც ამ მონათხრობებში რა 
და რა დოზით „გაამისებურა“ ავტორმა. ეს ერთ-ერთი ის საკითხია, 
რომელიც ამ შესანიშნავი წიგნის ჟანრულ კუთვნილებასთანაც 
არის დაკავშირებული. როგორც ცნობილია, უკვე მეორე, ვრცელ 
გამოცემაში მწერალმა „კუდიან ვარსკვლავს“ ცალსახად უწოდა 
რომანი (რასაც სრულიად ვეთანხმები!) და, ამავე დროს, ქვესა-
თაურიც განუსაზღვრა „პოლიტიკური დეკამერონის“ სახით. ზემო-
ხსენებულიდან გამომდინარე, უნდა ვივარაუდოთ, რომ რეზო 
ჭეიშვილი სერიოზულად ერევა მის მიერვე სხვადასხვა ხერხებით 
მოპოვებულ უაღრესად მრავალმხრივ და მოცულობით მასალაში 
და მრავალი თვალსაზრისით საგულდაგულოდ ამუშავებსა თუ 
გარდაქმნის მას, როგორც ფაქტობრივი ისე, ბუნებრივია, მხატვ-
რულ-ესთეტიკური კუთხით. მთლიანობაში, თუ კარგად დავაკ-
ვირდებით და ბოლომდე გავიაზრებთ, თხზულებაში მასალა 
ყოველმხრივ  ისეა ორგანიზებული,  რომ,  არსებითად,  არცკი უნ-
და   ჩნდებოდეს   კითხვა,  „კუდიანი   ვარსკვლავი“  მართლაც   რო-
მანია, ამ სიტყვის მეტნაკლებად კონვენციური გაგებით, თუ მა-
ინც ერთგვარ ჟანრობრივ ჰიბრიდს უფრო წარმოადგენს მხატ-
ვრულ ლიტერატურასა და დოკუმენტურ პროზას შორის. ისე 
კი, საზოგადოდ, რეზო ჭეიშვილს რომ ხსენებული ჟანრობრივი 
ჰიბრიდის შექმნაც შესანიშნავად ხელეწიფება, ამის დასტურად 
მისი ბრწყინვალე წიგნის – „რკინის სახკომის“ გახსენებაც კმარა. 

ივანე ამირხანაშვილი ჩემ მიერ უკვე ნახსენებ სტატიაში 
„სიზმარივით ახლობელი და მიუწვდომელი“ საგანგებოდ ამახ-



318

ვილებს ყურადღებას იუმორის როლსა და ხასიათზე როგორც 
რომანში „კუდიანი ვარსკვლავი“, ისე, საზოგადოდ, რეზო ჭეიშ-
ვილის შემოქმედებაში. ვფიქრობ, კრიტიკოსს დამაჯერებლად 
აქვს განსაზღვრული შესანიშნავი ქართველი მწერლისთვის და-
მახასიათებელი   მნიშვნელოვანი თავისებურება: „რეზო ჭეიშვი-
ლის  პროზა  საკმაოდაა   გაჯერებული   იუმორით.  ვერ   დავასახე-
ლებ მის ვერცერთ ნაწარმოებს, სადაც რომ იუმორის ფლუიდები არ 
ასხივებდეს. მიუხედავად ამისა, იუმორი მაინც არ არის მწერლის 
თვითმიზანი. ეს უფრო საშუალებაა თვითგამოხატვისა, სტილია, 
მსოფლხედვაა, მზერის კუთხეა, საიდანაც ჩვენთვის ნაცნობი საგ-
ნები   ცოტა   სხვანაირად,   სხვა   რაკურსით   მოჩანან.   სხვაგვარად 
ვიტყვი, – იუმორს რეზო ჭეიშვილი სერიოზული სათქმელის 
გადმოსაცემად იყენებს. იუმორი რაციონალიზმის სამსახურში! 
კაცმა რომ თქვას, ახალი ამაში არაფერია, ოდითგან ასე იყო, 
ჭეშმარიტი ლიტერატურის ნორმების მიხედვით, ჰუმორისტული 
აზროვნება მაღალი გონის კატეგორიას განეკუთვნებოდა. ცნობი-
ლი ჭეშმარიტების ხაზგასმა იმისთვის დამჭირდა, რომ აღმენიშ-
ნა რეზო ჭეიშვილის პროზის მთავარი თავისებურება, რომელიც, 
ამავე დროს, მწერლის მთავარი ღირსებაც გახლავთ, ჩემი აზრით“ 
(ამირხანაშვილი 2003: 95). 

ის, რომ, ყველაფრისდა მიუხედავად, იუმორი რეზო ჭეიშვი-
ლისთვის თვითმიზანი არაა, კარგად აქვს შემჩნეული და გააზ-
რებული რეზო კვესელევასაც. კრიტიკოსს მშვენივრად ესმის, 
რომ ხსენებულ შესანიშნავ ქართველ ავტორთან ძალზე ხშირად 
„სიცილი გარდაუვალია. ოღონდ ჭეიშვილთან იუმორი იუმო-
რისთვის გამორიცხულია. საგნები, მასთან, ხალისით ირჩევენ 
კომიკურ პოზას – მწერლის მაგნიტური მზერის მიმართულებით“ 
(კვესელევა 2001: 6). ჩემი აზრით, იუმორი ჭეიშვილთან აშკარად 
უფრო თვალთახედვაა, ვიდრე ხერხი ან რაიმე ფორმისეული 
მახასიათებელი. იუმორი, თუ შეიძლება ასეთი რამეც ითქვას, 
ერთგვარი ფილოსოფიური კონცეფციაც კია, რომლის მიხედვითაც 
ხდება თუ ხერხდება ჭეიშვილისეული მხატვრული რეალობის 
ორგანიზება. რეზო ჭეიშვილის შემოქმედებასთან მიმართებით 
ადრეც  აღმინიშნავს,  რომ  „[...]  ზნეობრივი  იდეალებითა  და  მაღა-
ლი მოქალაქეობრივი შეგრძნებით განმსჭვალული მწერლობა 



319

არცთუ იშვიათად მიმართავს მოვლენებისა თუ ხასიათების კო-
მიკური თვალსაზრისით წარმოჩენას. რეზო ჭეიშვილი ამგვარი 
პროზის ჭეშმარიტი ოსტატია. მისი ნაწარმოებები აღბეჭდილია 
ჯანსაღი იუმორისა და მამხილებელი სატირის მშვენიერი ნიმუ-
შებით. ამავე დროს, რიგ შემთხვევაში იუმორისტული მიდგომა 
მსოფლმხედველობის ფუნქციას, თვალსაზრისის ნიშან-თვისებებს 
იძენს და გვევლინება სრულიად განსაკუთრებულ ამპლუაში“ 
(ლორია 2005: 168-169). 

და მაინც, თავად რეზო ჭეიშვილის შემოქმედებისთვისაც კი 
„კუდიანი ვარსკვლავი“ სრულიად გამორჩეული, და რაც მთა-
ვარია, მართლაც რომ უცნაური ნაწარმოებია. „ეს ქართული „არ-
ქიპელაგი გულაგი“ (გვახარია 2000: 7), ერთის მხრივ, იმდენად შო-
კური ზემოქმედების მქონე, დამთრგუნველი ემოციური მუხტის 
მატარებელი, ნაირ-ნაირ შემზარავ ამბავთა გადმომცემი წიგნია, 
რომ, გარკვეული თვალსაზრისით, დაუჯერებელიც კია მასში 
სინათლისა და სილაღის ამდენი სხივის არსებობა, რომ აღარაფერი 
ვთქვათ კომიკური მიგნებების უსასრულო და ამოუწურავ კალე-
იდოსკოპზე. შეიძლება ძალიან თამამად და კატეგორიულადაც კი 
ჟღერდეს, მაგრამ მთელს ქართულ ლიტერატურაში ძნელად თუ 
მახსენდება მეორე ისეთი თხზულება, სადაც მართლაც რომ ასე 
დიდოსტატურად, ჭეშმარიტად ვირტუოზული ლიტერატურუ-
ლი ხელოვნებით, და თანაც ასე მასშტაბურად, ერთმანეთთანაა 
შერწყმული ტრაგიკული და კომიკური; არ მეგულება სხვა ქარ-
თული წიგნი, სადაც ეს ორი ესთეტიკური განზომილება ასე-
თი დახვეწილობით ავსებს ურთიერთს და ასე განუყრელად 
თანაარსებობს.	

სტატიის დასაწყისში, ვსაუბრობდი რა კლასიკურ „დეკამერონ-
თან“ მიმართებაზე, ყურადღება გავამახვილე რეზო ჭეიშვილის 
რომანისა და მასში შემავალი ცალკეული ავტონომიური ეპიზო-
დების შეუფარავად სკაბრეზულ ხასიათზეც. რა თქმა უნდა, ამ 
მხრივაც საქმე გვაქვს ავტორის შეგნებულ არჩევანთან, რომელ-
საც ერთის მხრივ უნდოდა დაეწერა თუნდაც „პოლიტიკური“, 
მაგრამ მაინც „დეკამერონი“ და, შესაბამისად, გარკვეული დოზით 
მაინც, ვერანაირად ასცდებოდა ნაწარმოების თუ მასში შემავალი 
ფრაგმენტების სკაბრეზულობას. მეორეს მხრივ, უნდა აღინიშ-



320

ნოს, რომ „კუდიან ვარსკვლავში“ სკაბრეზული განზომილება 
ცალსახადაა გადაჯაჭვული კომიკურთან, რასაც ნაწარმოებში 
გამორჩეული ხალისი და სიმსუბუქე შემოაქვს. რეზო ჭეიშვილს 
კარგად ესმის, რომ „კუდიანი ვარსკვლავი“, მასში გადმოცემული 
თავზარდამცემი ისტორიების გამო, ნებისმიერი ნორმალური 
ფსიქიკის ადამიანისთვის უმძიმესი წასაკითხია. სხვათაშორის, 
ხსენებული ფსიქოლოგიური წნეხის შეგრძნება აშკარად აღიქმება 
ჩემს ამ სტატიაში ხსენებულ ლიტერატურული წერილების ავ-
ტორთა როგორც ზოგად პათოსში, ისე სრულიად კონკრეტულ 
ფრაზებშიც,   რომელთაგან   ზოგიერთი   ადრეც მაქვს მოყვანილი 
სხვა კონტექსტში.   „სული ყელში გებჯინება [...]“   (მარდალეიშვი-
ლი 2000: 12),   –   აცხადებს, მაგალითად, ვილენ მარდალეიშვილი,  
„[...]   შეიძლება   ჭკუიდან   გადაცდეს  კაცი“  (გვახარია  2000:   7), 
– ტოლს არ უდებს ალექსანდრე გვახარიაც, რომელიც 1999 წელს 
გამოცემულ რეზო ჭეიშვილის წიგნზე საუბრისას, დაასრულებს 
რა „კუდიან ვარსკვლავზე“ მსჯელობას, შემდეგი სიტყვებით გა-
დადის წიგნში ასევე შეტანილი ნოველების განხილვაზე: „კუდიან 
ვარსკვლავს“, თითქოს  სულის  მოსაბრუნებლად  (!!!  –  კ.ლ.),  თორ-
მეტი ნოველა მოსდევს, მოკლე, ორ-სამგვერდიანი [...]“ (გვახარია 
2000: 7). ვფიქრობ, რეზო ჭეიშვილის ამ უბრწყინვალესი ნაწარ-
მოების კითხვის პროცესში თუ უშუალოდ წაკითხვის შემდეგ 
ზუსტადაც რომ პირდაპირი მნიშვნელობით „სულის მოსაბრუ-
ნებლად“ გვექნებოდა საქმე, რომ არა ჩემ მიერ უკვე ხსნებული 
ის ლამის უკიდეგანო ხალისი და სილაღე, რაც, თუ სრულად 
არა, უმეტესწილად მაინც, „პოლიტდეკამერონის“ ფურცლებზე 
სწორედ სკაბრეზული განზომილების იშვიათი გემოვნებით და 
დახვეწილობით გამოყენებას ახლავს თან. ამ მხრივ ძალზე ბევ-
რი დიდოსტატურად შესრულებული პასაჟი, ფრაგმენტი თუ 
ეპიზოდი შეიძლება გავიხსენოთ, რომელთაც, ალბათ, კლასიკური 
„დეკამერონის“ ავტორიც კი არ დაიწუნებდა. სკაბრეზული სცენე-
ბი თუ, უბრალოდ, სკაბრეზული აქცენტები მეტნაკლებად რომა-
ნის მთელ ტექსტშია მიმოფანტული. ზოგი მათგანი შედარებით 
მსუბუქ და „უწყინარ“ ღიმილს იწვევს, მაგრამ არც თუ იშვიათად 
(ამ მხრივ თუნდაც „კულაკიას“ ე.წ. მაუზერის ამბავი რად ღირს!) 
კომიზმის ძალა და ხარისხი ისეთ ინტენსიურ ზემოქმედებას 



321

ახდენს მკითხველზე, რომ სიცილისაგან მართლაცდა „სულის 
მოსაბრუნებლად“ რამდენიმე წამით მაინც წიგნის გვერდზე გა-
დადებაც კი ხდება საჭირო. 

რეზო ჭეიშვილის „პოლიტიკურ დეკამერონში“ არის ერთი, 
კონკრეტულად კი მეჩვიდმეტე თავი – „კრემლი. ბაბუაჩემი. ენუ-
ქიძე“, რომელიც იმ ზოგად ფონზეც კი, რის შესახებაც ახლახან 
ვისაუბრეთ, მაინც განსაკუთრებულ ყურადღებას უთმობს „პო-
ლიტ-სექსურთიერთობებს“ (რომანში გაჟღერებული ეს გონება-
მახვილური ტერმინიც რეზო ჭეიშვილის მიგნება უნდა იყოს). 
ძირითადი მთხრობელის (ანუ იგივე ონჭეიშელის) ბაბუა, სა-
ხელად ვლადიმერი, თურმე დიდი ხნის მანძილზე კრემლში 
საქმიანობდა ამა თუ იმ სამეურნეო პოზიციაზე და არცთუ 
მთლად ყურმოკრულად იცის იქაური „დაუჯერებელი“ ამბებიც. 
ონჭეიშელი, ერთის მხრივ, ხელშესახებად გადმოგვცემს ბაბუ-
ამისის პლასტიკურ და ფსიქოლოგიურ პორტრეტს, მეორეს მხრივ, 
მკითხველსაც „დაწვრილებით“ გვიზიარებს მისთვის, როგორც 
შვილიშვილისთვის, იმავე ვლადიმერ ბაბუას „მონათხრობს“, რო-
მელშიც, ალბათ, უამრავი ჭორი და სიმართლეა არეული: „მართალი 
თუ   გინდათ, იქ... –  ქუთაისიდან ცერით მხარუკუღმა მიათითებ-
და   და  [...]  სადღაც   ბალახვანში   თუ  ეგონა  უკვე  კრემლი.  –   იქ, 
ვისი ის ვის იმაში იყო, ვერ გაიგებდი... ასე იყო: ნადია [სტალი-
ნის ცოლი – კ.ლ.] მოლოტოვის ცოლზე პოლინაზე ეჭვიანობდა, 
სტალინი – ბუხარინზე და ნადიას სიკვდილის მერე ენუქიძეს 
ვეღარ იტანდა... ვოროშილოვმა ოდესელი ესერი, ტერორისტკა 
გოლდა გორბანი მოიყვანა და რაღაც უკურნებელი შეჰყარა კაზა-
კი ქალებისაგან წამოღებული; გააქრისტიანა და გააბერწა კიდე-
ვაც, თუმცა ვოროშილოვამდე ვინ არ გადიოდა ზედ. ბაბუაჩემი, 
შენი ბაბუის ბაბუა, ბლაღოჩინი მიქელა ნატაციებს მიკითხავდა 
მორალზე...  მისი  კანონები  იქ (ცერით მხარუკუღმა)  არ მოქმედებ-
და,   იქ (ორთავ ხელის მტევნები თითებით დაბლა ორ ლაჯსშუა) 
ეს იყო მთავარი, იმაზე ტრიალებდა  ყველაფერი. რა კუჭზე? კუჭიც, 
თქმა არ უნდა და მაინც ხურუში და პოლიტიკა... ასე იყო, ხვდე-
ბი ახლა, ასე იქნება მარად... ლენინი ხომ ქალებმა დაღუპეს... აბა 
კაპლანის ქალი ვინ იყო? მე ვესროლე თუ ფანი კაპლანმა?! ეჭ-
ვიანობის ნიადაგზე ესროლა, ინესა არმანდში რავა გამცვალეო... 



322

რატომ გადაუხვიე ჩვენი ლინიიდანო, დაუძახა ყასიდად. [...] 
სერგია კიროვი გათახსირებული კაცი იყო, ბალერინები ყავდა 
იმ მათხოვარს დაბმული მოსკოვში და პეტერბურგში. საპატიო 
სტუმრები სანადიროდ დაყავდა, ნადირზე და ბოზებზე პატიჟებ-
და. [...] კიროვი ნიკოლაევის ცოლს მილდა დრაულეს ადებდა... 
ცოლი საკუთარი როგორ არ ყავდა, იმას ვინ მიეკარებოდა, ქვაზე 
დახატულ ეშმაკს ჰგავდა, კაცი ყველაფერში კი არ გეიმტყუნება... 
ცოლი სახლში, საყვარელი სამსახურში, ერთის დედა იქ მოვ-ყან, 
მეორესი იქ. ის მილდა მაინც ნამეტანი ავხორცი იყო, – სმოლნის 
ბუფეტის ოფიციანტი. ნიკოლაევი, ქმარი მილდასი, სერგია კი-
როვზე ეჭვიანობდა, გეგონებოდა კიროვის მეტი არ მიკარებოდა 
არავინ მის ცოლს. სულელი იყო ნახევრად... [...]“ (ჭეიშვილი 1999: 
145).   ამ  უკვე, თავისთავად ერთგვარ მინი – „პოლიტდეკამერონ-
ში“,  რასაც  თხზულების  ხსენებული  მეჩვიდმეტე  თავი  წარმოად-
გენს, ყურადღების მიღმა არც სტალინის ოჯახი და თავად „დი-
დი ბელადის“ სავარაუდო თუ დადასტურებული პოლიტიკურ-
ეროტიკული თავგადასავლები დარჩენილა, მაგრამ ამ მიმართუ-
ლებით, გამოდის, ძირითადად მაინც თავად ავტორ-ნარატორს 
მოუძიებია ცნობები (აკი მიმართავს ვლადიმერ ონჭეიშელს: „[...] 
ბაბუავ ჩემო, მარტო  შენს  იმედზეც ვერ დავრჩები“-ო (ჭეიშვილი 
1999: 146)). თუმცა, თუ კარგად დავუკვირდებით, შვილიშვილი-
სეული ნარატივისათვის ტონის მიმცემადაც კი მაინც ბაბუა იკ-
ვეთება, რომლის „თვალთახედვა“ განმსჭვალავს თხზულების ამ 
ნაწილში თითქმის ყველა ისტორიასა თუ მონათხრობს. თავად ონ-
ჭეიშელი კი ასე ახასიათებს ბაბუამისის „მსოფლმხედველობას“: 
„შინაგანი სექსუალური ენერგია, ლტოლვა მამრისა საპირისპირო 
სქესისაკენ, სხვადასხვა, დადებითი და უარყოფითი, იმპულსების 
ჯახი აძლევს ბიძგს მოძრაობას და ბიძგებით მიდის სამყარო 
წინ, წინ, წინ! – დასასრულისაკენ, ხელახალი აფეთქებისა და 
გაღვიძების მოლოდინისაკენ. დაახლოებით ამდაგვარ დასკვნას, 
რასაკვირველია,  სხვა  სიტყვებით,  აკეთებდა  ბაბუა  ჩემი  ყოველი-
ვე ზემოთქმულიდან, რაიც იმდროინდელი სოციალურ-პოლი-
ტიკურ-მატერიალისტული დიალექტიკის სრულ იგნორირებაზე 
იყო დაფუძნებული...“ (ჭეიშვილი 1999: 146).



323

ვფიქრობ, ამ კონტექსტში კარგი იქნება, თუ გავიხსენებთ 
რეზო კვესელავას შეფასებასაც, რომელიც, ერთის მხრივ, ყოველ 
შემთხვევაში ასე გამოუდის, ცალსახად აიგივებს „კუდიანი ვარ-
სკვლავის“ ავტორსა და მთავარ მთხრობელს (რაც პირადად ჩემ-
თვის, აქამდეც მითქვამს, ასე ცალსახა მაინც არ არის), მაგრამ, 
მეორეს მხრივ, მთლიანობაში, საკმაოდ მართებულად ახასიათებს 
ბაბუა-შვილიშვილ ონჭეიშელების დამოკიდებულებას პანსექსუ-
ალისტური განწყობების მიმართ: „ბაბუა ვლადიმირი სტიქიური 
ფროიდისტია. შვილიშვილი კი კრიტიკულად არის განწყობილი 
ფროიდის მიმართ. და მაინც, ნებსით თუ უნებლიეთ, იზიარებს 
ფროიდის პანსექსუალიზმს. მან ორმეტრნახევრიანი ფალოსის 
სიმბოლიკა რომანის სტრუქტურის ელემენტად აქცია. და, არა-
პირდაპირ, რომანს «პოლიტიკური დეკამერონი“ უწოდა. ესეც 
სტილია“ (კვესელევა 2001: 7), – აცხადებს კრიტიკოსი.

რეზო ჭეიშვილის „კუდიანი ვარსკვლავი“ იმ კატეგორიისა 
და მხატვრული ღირსებების მქონე წიგნია, რომელზეც ძალზე 
ხანგრძლივად შეიძლება საუბარი. ალბათ, არც ისაა გასაკვირი, 
რომ კრიტიკოსსა და ლიტერატურის ისტორიკოსს პერიოდულად 
გიჩნდება ხოლმე სურვილი კვლავ და კვლავ დაუბრუნდე ამ 
უბრწყინვალესი თხზულების ანალიზს, შეხედო მას განსხვავე-
ბული კუთხით თუ განსხვავებული ქრონოლოგიური პერსპექტი-
ვიდან. ბევრი რამ უკვე დღეს აშკარად მიუთითებს იმაზე, რომ ეს 
წიგნი დროს აუცილებლად გაუძლებს. ამის თქმის საშუალებას 
მაძლევს ის გარემოება, რომ აგერ უკვე ოც წელზე მეტია მისი ე.წ. 
ვრცელი ვარიანტის გამოსვლიდან და ამ ათწლეულებში, ბუ-
ნებრივია, არაერთმა პუბლიცისტური ჟღერადობის საკითხმა, 
რაც მაშინ ჯერ კიდევ საკმაოდ აქტუალური იყო, მნიშვნელოვნად 
დაკარგა თავისი სიმწვავე და აქტუალობა; ამისდა მიუხედავად, 
„კუდიანი ვარსკვლავი“ მაინც ისეთივე ცოცხალ და მიმზიდველ 
ლიტერატურულ   ტექსტად   დარჩა,   როგორიც   იყო  მაშინ,   როცა 
1999 წელს სრული სახით გამოქვეყნდა და შესაბამისი გამოხმა-
ურებაც გამოიწვია. ეს არის წიგნი სამყაროსა და ადამიანის რა-
ობაზე, წარმავალობასა და მარადიულობაზე, წიგნი მართლაც 
რომ უნივერსალურ, ზედროულ ღირებულებებზე. ჩინებულად 
წერს „კუდიან ვარსკვლავთან“ დაკავშირებით რეზო კვესელავა: 



324

„რას ამტკიცებს მწერალი? რისი დამტკიცება შეუძლია მწერალს 
თუ არა საკუთარი მხატვრული შესაძლებლობებისა, მაგრამ თუ 
მაინც აუცილებელია რაიმეს მტკიცება, ალბათ, იმისა, რომ ძნელია 
ადამიანად ყოფნა ადამიანებს შორის“ (კვესელავა 2001: 6).	

დიახ, როგორც ჩანს ჭეშმარიტმა ლიტერატურამ, დრო და 
დრო მაინც, აუცილებელად უნდა გვიმტკიცოს თუ შეგვახსენოს 
ეს ადამიანთა შორის ადამიანად ყოფნის სიძნელე. და როდესაც 
დიდი მწერლები ამას მართლაცდა დიდოსტატურად ახერხებენ, 
მკითხველებსაც ბუნებრივად გვიჩნდება მათ მიმართ მადლი-
ერების გულწრფელი გრძნობა. ამიტომაც, არ მიკვირს, „კუდიან 
ვარსკვლავზე“ დაწერილ ზოგიერთ წერილში, უდაოდ საინტერესო 
ლიტერატურულ ანალიზთან ერთად, სამადლობელი სიტყვებიც 
სრულიად  შეუფარავად  რომ   არის   გადმოცემული .  ასე   მაგალი-
თად, რეზო კვესელავა თავის პუბლიკაციას შემდეგნაირად ას-
რულებს:  „კუდიანი  ვარსკვლავით“   მწერალმა  შეძლო  ჩვენი  თა-
ობის სევდისა  და   სიხარულისათვის   წარმავლობა   აეცილებინა, 
რისთვისაც მივმართავთ მას: გმადლობთ!“ (კვესელავა 2001: 7); 
ალექსანდრე გვახარია კი ჯერ ჭეიშვილის სხვა თხზულებათა 
ფინალებს ადარებს „კუდიანი ვარსკვლავის“ ფინალს, ხოლო შემ-
დეგ ისიც არ იშურებს მადლიერების სიტყვებს: „[...] რომანის უკა-
ნასკნელმა სიტყვებმა მომაგონეს რეზო ჭეიშვილის სხვა ნოველა-
თა თუ რომანთა სევდიანი, პოეტურად ლამაზი და ამაღლებული, 
მაგრამ მორცხვად და მორიდებით შეკუმშული ფინალები: [...] ეს 
წერილი მეც მადლობის სათქმელად დავწერე როგორც მკითხ-
ველმა და არა კრიტიკოსმა [...]. მინდა გამოვხატო მადლიერების 
გრძნობა დიდი სიამოვნებისათვის, რაც რეზო ჭეიშვილის „კუ-
დიანი  ვარსკვლავის“  წაკითხვამ  მომგვარა“  (გვახარია 2000: 7). ჩემი 
სტატიის ბოლოს, მეც მთელი გულით მინდა შევუერთდე კოლეგე-
ბის მხრიდან გამოხატული მადლიერების ამ განსაკუთრებულ 
განწყობას და კიდევ ერთხელ გამოვხატო გულწრფელი აღტაცე-
ბა თანამედროვე ქართული ლიტერატურული პროცესის იმ 
ერთ-ერთი უთვალსაჩინოესი ნაწარმოების მიმართ, რომელსაც 
რეზო ჭეიშვილის რომანი „კუდიანი ვარსკვლავი (პოლიტიკური 
დეკამერონი)“ ეწოდება. 



325

დამოწმებანი:

ამირხანაშვილი 2003: ამირხანაშვილი ი. ტკივილის დიალექტიკა. თბილისი: 
გამომცემლობა „საარი“, 2003.
გვახარია 2000: გვახარია ალ. „რეზო ჭეიშვილის ახალი წიგნი“. გაზ. „ლიტე-

რატურული საქართველო“, 22-28 სექტემბერი, 2000. 
კვესელავა 2001: კვესელავა რ. „მწერალი ბევრია, მხატვარი ცოტა“. გაზ. „ლიტე-

რატურული საქართველო“, 13-19 აპრილი, 2001.
ლორია 2005: ლორია კ. მოწოდებაც და მოვალეობაც. რეზო ჭეიშვილის 

შემოქმედება. თბილისი: თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2005. 
მარდალეიშვილი 2000: მარდალეიშვილი ვ. „მეგობრების ნაჩუქარი წიგნები“. 

გაზ. „საქართველოს რესპუბლიკა“, 24 დეკემბერი, 2000.
ჭეიშვილი 1992: ჭეიშვილი რ. კუდიანი ვარსკვლავი. ჟურნ. ცისკარი, №12, 1992.
ჭეიშვილი 1999: ჭეიშვილი რ. კუდიანი ვარსკვლავი. ნოველები. ყაჩაღები. 

თბილისი: გამომცემლობა „მერანი“, 1999.

 
Salome Lomouri
Georgia, Tbilisi
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

The meaning of poetry in the time of a pandemic 

Summary

The coronavirus pandemic has completely changed the way we live, 
putting people face to face with the fear of death and isolation. Naturally, 
such a radical change has been reflected in modern literature. However, 
in the poems of Georgian poets, the fear of being alone prevails over the 
fear of death. Nino Naskidashvili and Batu Danelia talk about the isolation 
that has become a way of life during the pandemic. Meanwhile, Yaki Kabe 
uses lockdown periods for self-reflection. 

For modern poets, death is perceived as a secondary phenomenon; it 
is not brought to the fore with such tension, as we see in Lado Asatiani’s 
poetry. His poems are saturated with a thirst for life, youthful energy, 



326

and the tragedy of a person facing death. Of particular interest is not only 
what the poets say but also the meter, stanza, and rhythms used by them 
to convey their message.

 
Key words: Pandemic verses, Nino Naskidashvili, Batu Danelia, Yaki 

Kabe; Lado Asatiani.

სალომე ლომოური
საქართველო, თბილისი
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

პოეზიის საზრისი პანდემიის ფონზე

კორონავირუსის პანდემიამ სრულიად შეცვალა ჩვენი ცხოვ-
რების წესი და ადამიანები სიკვდილისა და იზოლაციის პი-
რისპირ დააყენა. ბუნებრივია, ამგვარი რადიკალური ცვლილება 
თანამედროვე ლიტერატურაშიც აისახა. ქართველი პოეტები ინ-
დივიდუალური ხედვით გადმოგვცემენ შექმნილი ვითარებით 
გამოწვეულ განცდებს. პანდემიის თემაზე დაწერილმა ლექსებმა 
გამოხმაურება უკვე ლიტერატურულ კრიტიკაშიც პოვა. სონია 
ქართველიშვილი წერილში – „პანდემიის რეპრეზენტაცია თანა-
მედროვე ქართულ პოეზიაში“მიმოიხილავს ბესიკ ხარანაულის, 
ვახტანგ ჯავახაძის, ზეინაბ სარიასა და სხვა ავტორთა ლექსებს. 

საინტერესოა, რომ ამ ტექსტებში სიკვდილის შიშს მარტოდ 
დარჩენის, გაუცხოების შიში სჭარბობს. ნინო ნასყიდაშვილი ვერ-
ლიბრში „ჩვენი დრო პანდემიამდე“ საუბრობს გაუფასურებულ 
დროზე, იზოლაციაში დაკარგულ დღეებზე: 

დრო აჩქარდა, სივრცე დავიწროვდა...
თითქოს უსასრულოდ ვკვეთთ ნულოვან მერიდიანს და	
დღეებს ვკარგავთ...	
ცხოვრება გადის ძილსა და სიჩქარეში. 	

(ნასყიდაშვილი 2021: 8) 

პოეტს მძაფრად განიცდის ოთხკედელშუა გამოკეტილი ადა-
მიანის სიმარტოვეს, მიუსაფრობას:



327

დრო მიდის 
და ჩვენ კი მშვიდად ვირინდებით
ბეტონის ხილვებში,
...ხელს ვართმევთ აივნებს (და არა მეზობლებს). 

(ნასყიდაშვილი 2021: 8)

ადამიანები მხოლოდ სოციალური ქსელების სტატუსებით 
ეკონტაქტებიან ერთმანეთს და ამოდ ცდილობენ მოკლე ფრაზებ-
ში ყოფის დრამატიზმი (თავიანთი გრძნობების ნაცვლად) ჩაატიონ. 
მონოტონურობაში დრო სწრა-ფად გადის და არაფერი იცვლება, 
ყოველი დღე წინანდელს ჰგავს. ოთახებში გამოკეტილი ხალხი 
„კედლებივით შეშდება“.

აუცილებლობით ვხვდებით ერთმანეთს კუთხეებში,
ვართმევთ ხელს,
ვუცვლით ღიმილს და ცარიელ სიტყვებს,
სიტყვებს, რომლებსაც
დაეკარგათ გამარჯვების სურვილი და ენერგეტიკა...	

(ნასყიდაშვილი 2021: 8)

ხალხმა თითქოს იმედიც დაკარგა და აღარ სჯერა, რომ მომ-დევნო 
დღე უკეთესობას მოიტანს. „და სადღაც ხრიოკში ფარ-თხალებს 
წყურვილი/ ლაყუჩახეული...“ – ამბობს პოეტი და ამ სტრიქონებში 
ისახება ის სასოწარკვეთა, ადამიანები რომ მოუცავს. 

ყურადღებას იქცევს ლექსში გამოყენებული მხატვრული 
ხერხები. ხშირია გამეორებები, რომლებიც სტრიქონებს მეტ სიღ-
რმეს ჰმატებს.  ერთ მონაკვეთში  უ –  პრეფიქსის  გამოყენებით  ნას-
ყიდაშვილი  ოსტატურად  ქმნის  უყველაფრობის  განცდას – თითქოს 
ადამიანებმა ყოველგვარი სულიერი ღირებულება და სიამოვნება 
დაკარგეს: „უდროოდ, უსივრცოდ/ უფიქროდ, უსიღ-რმოდ/ უგრ-
ძნობოდ...“ დარჩენილები ცდილობენ ოცნება მაინც შეინარჩუნონ, 
მაგრამ რუტინას, ქალაქის კარკასებს თავს ვერ აღწევენ. 	

ნინო ნასყიდაშვილის „***დარაბებს მიღმა გაზაფხულია“ შეპი-
რისპირებებზეა აგებული. ერთი შეხედვით, ლექსი ოპტიმისტუ-
რად იწყება – გაზაფხული ხომ განახლების, ახალი სიცოცხლის 
აფეთქების პერიოდია – მაგრამ მეორე ტაეპიდან განწყობა მძიმდება: 



328

დარაბებს მიღმა გაზაფხულია,
გაზაფხულს მიღმა – სიჩუმის სევდა,
და შავი შიშის არშიით ქარგავს მოლოდინები
ქუჩებს, 

ეზოებს,
სახლებს,

გალავნებს... 
(ნასყიდაშვილი 2021: 8)

უხილავი მტრისთვის ბარიერები არ არსებობს. მას ვერ აჩე-
რებს ვერც გალავნები, ვერც ჯებირები. ბუნების ზეიმის ფონზე 
ადამიანთა ტრაგედია კიდევ უფრო მტკივნეულია. „ნიღბებს მიღ-
მა – სახეების გაურკვევლობა/ დაღმეჭილღიმილნარევი გვიმზერს/ 
დაღლილი მზერით“. განსაკუთრებით ხშირად მეორდება სიტყვა 
„დაღლილი“ – დაღლილობა უკვე ყველაფერს მსჭვალავს – სივ-
რცის სიცარიელესაც კი („დაღლილობისგან ვერ იძინებს სივრცის/ 
სიცარიელე“). 

ლექსში ყურადღებას იქცევს ალიტერაციები. თვალშისაცემია 
შ-ბგერის გამეორებით აგებული პასაჟები, რომლებიც მკითხველის 
გონებაში „შიშს“ ასოციაციურად წინა პლანზე წამოსწევს და ლექ-
სის მამოძრავებელ ემოციად აქცევს: 

შეფერფლილი შავი შაშვებით, 
შაშვებივით ფრთხიალა შფოთვებით,
შფოთვებივით მოჭახჭახე ვარსკვლავებით, 
რომლებიც უკვე აღარავის ჰგონია მარადიული...

(ნასყიდაშვილი 2021: 8)

თანხმოვნებით დატვირთულ მჟღერ სტრიქონებს ხშირად მოს-
დევს რბილი, მსუბუქი გადასვლები. ლექსში ერთმანეთს ერწყმის 
იმედი და განწირულობა. გაზაფხული ადამიანებს აბედვინებს 
იმედებს, თხოვნას, ლოცვას... მაგრამ ამავდროულად, თუ ამის-
და მიუხედავად, „დაგმანულია სახლი,/ კარი,/ ეზო,/ სარკმელი“ 
და მკითხველს მიუსაფრობისა და მარტოსულობის განცდა იპყ-
რობს. განსაკუთრებით მძაფრადაა გამოხატული კონტრასტი გა-



329

მოღვიძებულ ბუნებასა და გაყუჩებულ საზოგადოებას შორის. 
თუმცა წინა ლექსისგან განსხვავებით, „დარაბებს მიღმა გაზა-
ფხულია“ იმედიან ნოტაზე სრულდება – „დარაბებს მიღმა/ მაინც/ 
ისევ/ ლაღად/ მსუბუქად/ და უნიღბოდ/ სუნთქავს იმედი...“ 
(ნასყიდაშვილი 2020: 8). 

ლექსში „***დაცარიელდა ქუჩები“ გაზაფხულის მიერ მოტანი-
ლი განახლების განცდა სხვაგვარ რეფლექსიას პოვებს. აქ უკვე 
ერთმანეთს უპირისპირდებიან დედამიწა და ადამიანები. ლექ-
სი ისევ გამეორებებსა და ალიტერაციებზეა აგებული. შ – ბგერა, 
რომელიც, როგორც ვთქვით, შიშის ასოციაციას იწვევს, ისევ 
დომინირებს. 

დაცარიელდა ქუჩები,
დაცარიელდა მოედნები,
დაცარიელდა რესტორნები,	
დაცარიელდა კაფეები,
დაცარიელდა,
დაცარიელდა,
დაცარიელდა...
შიშმა შეაშფოთა,
შიშმა შეაჟრჟოლა,
შეამცივნა, შეაცხელა,	
შიშმა შეშმუშნა, შეყუჟა, შეფუთა,

დაასაბურდარა
ა დ ა მ ი ა ნ ე ბ ი.... 

(ნასყიდაშვილი 2021: 8)

მაგრამ ადამიანებისგან განსხვავებით, „ცარიელმა ქუჩებმა იგრ-
ძნეს სიმსუბუქე“ და შვება. „თითქოს ჭრილობები უშუშდება დიად 
დედამიწას“. ბუნება, ხალხისგან შეწუხებული, გულგადახსნილი, 
ისვენებს და ძალებს იკრებს. პარადოქსულია ლექსის დასასრული: 
„უკვირს დედამიწას: „კლანჭებს აგონიის/ როგორ გამოვეხსენ?!/ 
ალბათ ჩემი ლოცვა ღმერთმა შეისმინა....“. მაგრამ მას, რაც 
დედამიწისთვის შვების მომგვრელია, ადამიანთათვის სიკვდილი 
მოაქვს. 



330

საგულისხმოა, რომ ნინო ნასყიდაშვილი პანდემიის თემაზე 
დაწერილი ლექსების ფორმად ვერლიბრს არჩევს, რომელიც გა-
ცილებით კარგად შეეფერება დისჰარმონიულ ყოფას. ი. გომარ-
თელის  მიხედვით,  თავისუფალი  ლექსი (ანუ ვერლიბრი), რითმი-
სა და მეტრის სანაცვლოდ, შინაგან სიძლიერეს მოითხოვს (ხინ-
თიბიძე 2000: 60). ნ. ნასყიდაშვილის ამ ლექსების საზრისი დრა-
მატიზმითა და საშინელი წინათგრძნობითაა აღსავსე და მკითხ-
ველამდე ღრმა ემოციები მოაქვს.	

პანდემიის პირობებში ცხოვრების წესად ქცეულ იზოლაციაზე 
გვესაუბრება ბათუ დანელიაც. პოეტი მძაფრად შეგვაგრძნობი-
ნებს გაუცხოებული, საზოგადოებას მოწყვეტილი ადამიანის სი-
მარტოვეს, მის მოუთმენლობას, რომ ამ სიტუაციას თავი დააღწიოს:

სახლში დარჩიო! – ვრჩები და ვრჩები 
და დავემგვანე მოთმენის სამოსს 
თვალები, თითქოს, გამიხდნენ ჭები, 
რისგანაც წყალი ამოსვლას ლამობს.

(დანელია 2020)

ეს კანონიკური ლექსი – „კარანტინი“ ათმარცვლიანი იზო-
სილაბური სიმეტრიული საზომით არის დაწერილი (5/5). რითმა 
ჯვარედინია  –  abab.  მეორე  და  მესამე ს ტროფებში  მეორდება  მე-
სამე სტრიქონი – „ხვალ, შეიძლება, მესტუმრონ სახლში...“ ეს ფრაზა 
მოლოდინს, იმედს ქმნის, მაგრამ პოეტი ადამიანების სტუმრობის 
ნაცვლად ეზოს, ქუჩის, ნაცნობი ხეების სტუმრობას ელის, რაც მის 
სიმარტოვეს უფრო მეტად უსვამს ხაზს. ადამიანებისგან დაცლილ 
ქალაქში ქუჩა, ეზო და ხეები პიროვნებები ხდებიან და ახლობლებსა 
თუ ნაცნობებს ანაცვლებენ. 

„მარტო ვიყავ და უფრო მარტოსულს/ მხდის ეს კორონა და 
პანდემია“ – ჩივის პოეტი ლექსში „გულისწვა კორონობისას“, რო-
მელიც ასევე ათმარცვლიანი იზოსილაბური (5/5) საზომითა და 
ჯვარედინი abab რითმით არის დაწერილი. გვაქვს რ, ს, ტ – ბგერა-
თა ალიტერაცია, რომლებიც ასოციაციურად სიტყვა „მარტო“-ს 
უკავშირდება. 

ლექსში „პანდემია და შეყვარებული“ შესამჩნევია ლირიკული 
გმირის ამბოხი ამ იძულებითი განმარტოების წინააღმდეგ. ის 



331

მზად არის სიყვარულის სახელით კორონას რიდიც გადალახოს. 
ლოდინისგან დაღლილი და იმედგადაწურული, რომ ხსნა ჩვენამ-
დე მოაღწევს, შემართებით აცხადებს: 

რახან არსებობას არ აქვს სხვაფინიში,
მხსნელმაც აქამომდე რომ ვერ მოაღწია – 
ხვალ შენ პაემანი უნდა დაგინიშნო,
უნდა დავარღვიო ეს იზოლაცია!

(დანელია 2020)

ლექსის ტონი ამჯერად ომახიანი და ოპტიმისტურია. ბათუ 
დანელია ათმარცვლიანის ნაცვლად 12-მარცვლიან 6/6 სიმეტრი-
ულ საზომს მიმართავს. 

აღსანიშნავია, რომ თუმცა ქართველი პოეტები მწვავედ განიც-
დიან ახლობლებისგან, და საზოგადოებისგან მოწყვეტას, მათ-
თვის კარზე მომდგარი სიკვდილისაგან გამოწვეული ტერორი 
მეორეულია. რა თქმა უნდა, არსებობს შიში, მაგრამ ეს უფრო 
იზოლაციის შიშია. თავს მოტრიალე სიკვდილის განცდა კი ისეთი 
სიმძაფრით არ არის წინა ფონზე წამოწეული, როგორც, მაგალი-
თად, ლადო ასათიანის შემოქმედებაში ვხვდებით. 

როგორ არ მინდა, ძლიერო სენო, 
ლექსში ქართულად რომ მოგიხსენო! 
როგორ არ მინდა, ჩემს სიჭაბუკეს 
დააჩნდეს შენი შავი ჩრდილები! 
ეს რა უშრეტი ცეცხლით დამბუგე, 
თვალს მარიდებენ ქალიშვილები!“ 

(ასათიანი 1988: 71)

– აცხადებს   პოეტი. მიუხედავად იმისა, რომ დაავადება მასზე 
ძლიერი ჩანს, ლირკულ  გმირს  დანებება   აზრადაც  არ  მოსდის. 
ლექსში  ჭლექი  გაპიროვნებულია    და  ხორცშესხმულ მოწინააღ-
მდეგედ იქცევა, რომელსაც დამარცხება უწერია, თუ ახლა არა, 
მომავალში მაინც. 

მსგავსი თემატიკის ლექსში „აბასთუმანი“ სანატორიუმში მყო-
ფი პოეტის ფიქრებია გადმოცემული. 



332

აბასთუმანი – ხაბაზთუმანი...	
მზემ ფანჯრებიდან შემოანათა.
ჩემი საწოლი და სასთუმალი,
ჩემი პალატა, თეთრი პალატა.	

(ასათიანი 1988: 72)

პირველ სტროფში მზე და თეთრი ფერი სასთუმალსა და პა-
ლატას უპირისპირდება, რომლებიც ავადმყოფობის ასოციაციას 
იწვევენ. ლირიკული გმირი მისი „სიმღერის ეშხით მიმქრალ 
ქერათმიან ექიმ ქალს“ მოიხსენიებს, რაც მხიარულების ილუზიას 
ქმნის; თუმცა ამაღლებულ ტონს მალე ისევ სევდიანი განწყობა 
ენაცვლება: „წევხარ, ოცნებობ და გენატრება,/ ოდაში რომ დგას, ის 
ხის საწოლი“. 

ლექსი ათმარცვლიანი სიმეტრიული იზოსილაბური საზომით 
5/5 არის დაწერილი. პოეტი კატრენებს შორის ორ ორტაეპედს 
ურთავს. რითმა კატრენებში ჯვარედინია. 

ტუბერკულოზით დაავადებული ლადო ასათიანის ეს ლექსე-
ბი ერთდროულად სიცოცხლის წყურვილით, ახალგაზრდული 
ენერგიითა და სიკვდილის პირისპირ მდგომი ადამიანის ტრა-
გიზმით არის გაჯერებული. აღსანიშნავია პოეტის კიდევ ერთი 
ლექსი – „წარწერა ერთი სამარის ქვისა“. 

ჰეი, შენ, დიდი მომავლის ლანდო, 
ლაჟვარდებიდან რომ იყურები, 
ეს ჩემი სენი თუ დაგემართოს, 
ამაზრზენი და განუკურნელი,
თუ მეცნიერის გონების ღონემ 
უმალ განკურნოს ჭლექით სნეული,
მაშინ მომნახე და მომიგონე, 
სამარადისოდ მიწად ქცეული! 

(ასათიანი 1988: 79)

ლექსი 1941 წლით თარიღდება. ლირიკული გმირი ფარ-ხმალს 
არ ყრის, თუმცა იცის, რომ მისი ბრძოლა ამაოა და მალე დას-
რულდება. მიუხედავად ამისა, ის ინარჩუნებს ოპტიმიზმს, იმედს, 
რომ სიცოცხლე გაგრძელდება და იზეიმებს. 



333

ლადო ასათიანისგან განსხვავებით, რომლისთვისაც, როგორც 
ვთქვით, სიკვდილი გარდაუვალი და თანმდევი იყო, თანამედ-
როვე პოეტებისთვის ის შესაძლებელ ალბათობად რჩება. უფრო 
რეალურია მარტოობა, რომელიც ხალხს ვირტუალური ურთიერ-
თობების გაღრმავებისკენ უბიძგებს. 

კორონავირუსის გამო სახლებში იძულებით გამოკეტილ ადა-
მიანებს ფიქრისთვის მეტი დრო რჩებათ. ზოგი პოეტი იზოლაცი-
ისას გამოთავისუფლებულ დროს თვითრეფლექსიისთვის იყე-
ნებს. იაკი კაბეს (ირაკლი კაკაბაძის) ახალმა კრებულმა „ამაღლების 
ქუჩა“, რომელიც პანდემიის დროს დაწერილ ტანკებსა და ჰაიკუ-
ებს აერთიანებს, დიდი გამოხმაურება ჰპოვა. პოეტი ამ ლექსებ-
ში მონატრებულ თბილისსა და ადამიანებთან ერთად, საკუთარი 
თავის ძიების პროცესზეც გვესაუბრება. თუმცა არსად ახსენებს 
უშუალოდ პანდემიას ან კოვიდს. 

მიუხედავად ამისა, იაკი კაბეს ერთი ლექსი – „არამიანცის სა-
ავადმყოფოში“ პანდემიის დროს საავადმყოფოებსა თუ სახლებში 
გამოკეტილ ადამიანთა განცდებს კარგად ეხმაურება: 

მტვერივით, თეთრი, სქელი მტვერივით,
დუმილი აწევს საწოლებს, რაფებს,
ფანჯრიდან უცქერ აპრილის ხეებს,
ფანჯრიდან ეტრფი აპრილის მწვანეს.
და შენ არ იცი, როდემდე შეძლებ,
და შენ არ იცი, როდემდე გაძლებ,
ასე დუმილში, ასე ეულად,
შენ კედლებში,
და აპრილი გარეთ...	

(იაკი კაბე 2020) 

აქაც, ისევე როგორც ნინო ნასყიდაშვილის ლექსში „***დარა-
ბებს მიღმა გაზაფხულია“, განახლების, სიცოცხლის მომტანი ჟამი 
დაპირისპირებულია იმ პერიოდთან, როცა ადამიანთა სამყარო 
გარინდებულია სიკვდილის შიშის წინაშე. და ეს დუმილი, რო-
მელსაც საზოგადოება და ადამიანთა ყოფა მოუცავს, შემზარავია, 
რადგან უსიცოცხლობის მეუფებას მოასწავებს. ცხოვრების ტემპი 



334

შენელებულია და აქტიურობის ნაცვლად, ხალხი მაყურებელის 
როლში დარჩენას არჩევს. 

ლექსში გამოყენებული გამეორება, როგორც პოეტიკური ფი-
გურა, კიდევ უფრო ექსპრესიულად გამოხატავს ლირიკული გმი-
რის სასოწარკვეთას.  მოთმინების  ფიალა  ავსებულია  და პოეტმა 
არ იცის, ასეთ არსებობას როდემდე შეეგუება. 	

კორონავირუსმა მართლაც რადიკალურად შეცვალა ჩვენი 
ცხოვრება  და ლამის შორეულ წარსულად აქცია უახლოესი აწმყო. 
როგორც  ვნახეთ,  ეს  ცვლილებები  და მათგან გამოწვეული ემოცი-
ები აისახა განსხვავებული ხმის მქონე ქართველ პოეტთა შემოქ-
მედებაში (როგორც კანონიკურ, ასევე, ვერლიბრსა და უცხოური 
სალექსო ფორმით შესრულებულ ტექსტებში). მიუხედავად იმი-
სა, რომ თანამედროვე პოეტთა ლექსებში დომინანტური როლი 
გაუცხოებულ ადამიანთა ტრაგიზმსა და საზოგადოებაში გამეფე-
ბულ შიშის უჭირავს, პანდემიის ფონ-ზე პოეზიის საზრისად მა-
ინც რჩება სიცოცხლის აპოლოგია და სიკვდილზე, იზოლაციაზე 
გამარჯვების სურვილი.

დამოწმებანი:

ასათიანი 1988: ასათიანი ლ. რჩეული. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა 
საქართველო“, 1988 .
დანელია 2020: დანელია ბ. „კარანტინი“ და სხვა ლექსები. მის.: http://belachek-

urishvili.ge/index.php?do=full&id=1737 https://www.facebook.com/batu.danelia.1/
posts/952350188556059

იაკი კაბე 2020: კაკაბაძე ი. ამაღლების ქუჩა. თბილისი: გამომცემლობა 
„არტანუჯი“, 2020.

ნასყიდაშვილი 2020: ნასყიდაშვილი ნ. „ჩვენი დრო პანდემიამდე“ და სხვა 
ლექსები“. ლიტერატურული გაზეთი, N10 (290), 2-8 ივლისი, 2021.

ხინთიბიძე 2000: ხინთიბიძე აკ. ქართული ლექსმცოდნეობა. თბილისი: 2000.

http://belachekurishvili.ge/index.php?do=full&id=1737
http://belachekurishvili.ge/index.php?do=full&id=1737
https://www.facebook.com/batu.danelia.1/posts/952350188556059
https://www.facebook.com/batu.danelia.1/posts/952350188556059


335

Tatia Oboladze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

“Syphilization” and Symbolism
(Charles Baudelaire)

Summary

19th Century Paris - The Center of the World Culture - due to its 
bohemian lifestyle and sexual experimentsalso faced the challenge of a 
venereal disease - syphilis .

Syphilis, naturally, was also reflected in the literature and connected 
with the central concepts of symbolist aesthetics - city-megapolis, drugs, 
bohemia.

The purpose of our article is to explore the French Symbolist tradi-
tion, in particular, the form and character of the syphilis theme in the 
works of Charles Baudelaire.

Key words: Syphilis, Charles Bauedalire, Femme fatal, Symbolism, The 
Flowers of Evil,

თათია ობოლაძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

„სიფილიზაცია“ და სიმბოლიზმი
(შარლ ბოდლერი)

სიფილისმა, ნებისმიერი სხვა ეპიდემიის მსგავსად, შეძრა კა-
ცობრიობა და მსოფლიოში დიდი შიში, უიმედობა დანერგა. სი-
ფილისი, სქესობრივი გზით გადამდები ბაქტერიული ინფექცია, 
ფიზიკურ ტკივილთან ერთად ემოციურ-მენტალური ტანჯვის მი-
ზეზად იქცა, ვინაიდან ინფექცია გარკვეულ სტადიაზე აზიანებს 
ნერვიულ სისტემას და სხვადასხვა ფსიქიკურ აშლილობას იწვევს.



336

ჩვენი მიზანია, მოკლედ მიმოვიხილოთ ისტორიული კონ-
ტექსტი, თუ როდის და რა ფორმით ჩნდება სიფილისი მხატ-
ვრულ ტექსტებში, ძირითად ყურადღებას კი გავამახვილებთ შარლ 
ბოდლერის შემოქმედებაში სიფილისის რეფლექსიაზე, როგორ 
გამოვლინდა, რა შინაარსი შეიძინა, მისი შემოქმედების რომელ 
ცენტრალურ კონცეპტებს დაუკავშირდა. 

სიფილისის ინფექცია ევროპაში ოფიციალურად მე-15 საუკუ-
ნიდან ფიქსირდება. მას მრავალი განსხვავებული სახელით მო-
იხსენიებდნენ, საფრანგეთში განსაკუთრებულად სწრაფი გავრცე-
ლების  გამო,   ხშირად   „ფრანგულ   დაავადებასაც“    უწოდებდნენ 
(კოსი 2007). არსებობს არაერთი თეორია როგორც ინფექციის წარ-
მოშობის შესახებ, ისე მრავალი, ძირითადად მორალისტური 
ინტერპრეტაცია, თუ რატომ აღმოჩნდა ევროპა ამ დიდი განსაც-
დელის წინაშე.

ევროპის კონტინენტზე დაავადების გამოჩენის ყველაზე გავ-
რცელებული თეორია უკავშირდება ქრისტეფორე კოლუმბის სა-
ხელს. ახალი სამყაროდან დაბრუნებულმა მეზღვაურებმა (1493 
წლიდან) ჩამოიტანეს ახალი ცოდნა, ჩამოიყვანეს სხვადასხვა 
ეთნიკური ჯგუფის ადამიანები, რომლებიც იყვნენ სიფილისის 
მატარებელნი. ესპანურ ქრონიკებში დაცული ცნობების მიხედ-
ვით ბარსელონაში ჩამოსული კოლუმბის მეზღვაურები იტანჯე-
ბოდნენ საშინელი დაავადებით, რაც ზუსტად შეესაბამება სი-
ფილისის აღწერას (რენდელი 1999:16). საომარმა მოქმედებებმა, 
ჰიგიენის  საეჭვო  სტანდარტმა,  სიღარიბემ,  დაავადების  სპეციფი-
კამ (იგულისხმება, რომ საწყის ეტაპზე ინფექციის ნიშნები ზოგჯერ 
დროებით ქრება) ხელი შეუწყო და დააჩქარა ევროპაში სიფილისის 
უკონტროლო გავრცელებას.

მართალია, სიფილისი სხვა ეპიდემიებისგან – შავი ჭირი, ქო-
ლერა და სხვა. სიკვდილიანობის მაჩვენებლით განსხვავდებოდა, 
უფრო დაბალი სიკვდილიანობის დონე ჰქონდა, თუმცა დიდი კვა-
ლი დატოვა დასავლური ცივილიზაციის სოციალურ-პოლიტი-
კურ ცხოვრებაში, შეცვალა სააზროვნო და მსოფლმხედველობ-
რივი პარადიგმა. სიფილისი ევროპისთვის პირველი ვენერული 
დაავადება იყო. ბუნებრივია, ეს დიდი მოვლენა თავისებურად 
აისახა ხელოვნების სხვადასხვა სფეროში. რენდელის მართებუ-



337

ლი შენიშვნით, შავი ჭირის შემდეგ სიფილისი არის ერთადერთი 
ეპიდემია, რომელმაც ამ მასშტაბის სახელოვნებო უკუკავშირი 
გამოიწვია (რენდელი 1999: 12). სიფილისის ბუმი ტექსტებში ქრება 
მე-20 საუკუნეში, რასაც ლოგიკური ახსნა აქვს. პენიცილინის გა-
მოგონებით უკვე 1930 იანი წლებიდან შესაძლებელი გახდა სი-
ფილისის მკურნალობა. დაავადებას ყველა მისტიკური შინაარსი 
გამოეცალა.

საინტერესოა მხატვრულ ტექსტებში სიფილისის რეფლექსია. 
სამეცნიერო ლიტერატურაში (ლესა რენდელი, ლეონარდ კოსი 
და სხვ.) მართებულად არის შენიშნული, რომ შავი ჭირისგან 
განსხვავებით, სიფილისი ლიტერატურაში ძირითადად არაპირ-
დაპირი  გზით  (რაბლე,  მოპასანი,  ბალზაკის  მამა გორიო, ფლობე-
რის მადამ ბოვარი), მინიშნებებით გვხვდება. დაავადების სიმ-
პტომების აღწერით იკვეთება პერსონაჟის იდენტობა, მისი წარ-
სული, მისი სოციალური სტატუსი და ა.შ. სიფილისი დიდი ხანი 
ტაბუირებული იყო. თავიდანვე სხვა ეპიდემიების მსგავსად, ეს 
დაავადებაც ღვთიურ სასჯელად აღიქვა საზოგადოებამ. თუმცა, 
სიფილისის შემთხვევაში კათოლიკური ეკლესია განსაკუთრებით 
აპელირებდა საღვთო სამართლის იდეაზე. ის ასოციაციურად 
დაუკავშირდა – ცოდვას, ამორალურობას, სასჯელს. ბუნებრივია, 
სიფილისს საშიშ დაავადებასთან ერთად სამარცხვინო კონოტა-
ცია ჰქონდა. სწორედ ამიტომ, მკურნალობა ხშირად „მორალური 
განწმენდის რიტუალით“ (სხეულებრივი დასჯა, აბაზანების სე-
ანსები) იწყებოდა, რასაც ვერცხლის წყლით მკურნალობა მოს-
დევდა (კონერი 1989:725). 

„დამნაშავის“ იდენტიფიცირება ადამიანის თანშობილი სწრაფ-
ვაა. მას სურს, ახსნას უბედურების მიზეზი და იპოვოს დამნაშა-
ვე. კონტექსტის შესაბამისად „განტევების ვაცი“ იცვლებოდა და 
„ბრალდებულთა“ ჯგუფი ფართოვდებოდა – თავდაპირველად 
უცხო ხალხები, „სხვები“ დაადანაშაულეს, ამ დაავადების ევროპა-
ში შემოტანის პასუხისმგებლობა მათ დააკისრეს, მოგვიანებით 
ღარიბული უბნები დასახელდა სიფილისის გავრცელების კერად, 
შემდეგ – პროსტიტუცია, მეძავთა ჯგუფი, ბოლოს, კი ზოგადად 
ქალი მიიჩნიეს ვენერული დაავადების გავრცელების წყაროდ.



338

სიფილისი და ხელოვნება, მისი რეფლექსია მხატვრულ ტექს-
ტში – ამ პრიზმაში ტექსტების კვლევა საკმაოდ მნიშვნელოვანი 
და საინტერესო დასკვნების გაკეთების საშუალებას გვაძლევს. 
ფრანგულ ლიტერატურაში სიფილისის მეტაფორა, სიფილიზაცი-
ის გამხატვრულება ფრაგმენტულად, მაგრამ გამოკვლეულია. აღ-
ნიშნულ საკითხზე მუშაობდა – პატრიკ ლასოვსკი, სუზან კონე-
რი, ლესა ბეთი* და ა.შ. თუმცა ჩვენ მიერ მიკვლეულ სამეცნიერო 
ლიტერატურაში  ვერ  მოვიძიეთ  შარლ  ბოდლერის   შემოქმედება-
ში სიფილისის  რეპრეზენტაციის ანალიზი, შესაბამისად, სწორედ 
ამ საკითხზე ვამახვილებთ ყურადღებას.

მე-19 საუკუნის პარიზი – „მსოფლიო კულტურის ცენტრი“, 
ქალაქი-მეგაპოლისი, ბოჰემური ცხოვრების წესისა და სექსუალუ-
რი ექსპერიმენტების მიზეზით ვენერული დაავადების – სიფი-
ლისის – ეპიდემიის გამოწვევის წინაშეც აღმოჩნდა. სიფილისი 
განსაკუთრებით გავრცელდა სახელოვნებო წრეში – გუსტავ 
ფლობერი, შარლ ბოდლერი, ტულუზ ლოტრეკი, პოლ გოგენი, 
გი დე მოპასანი და ა.შ. მხოლოდ მცირედი ჩამონათვალია ამ 
დიაგნოზის მქონე ხელოვანების. ტკივილთან და სიმპტომებთან 
„ბრძოლის“   აპრობირებულ   საშუალებად   პარიზული ბოჰემის-
თვის ნარკოტიკული თრობა იქცა.

სიფილისმა შარლ ბოდლერის ბიოგრაფიის მსგავსად პოეტის 
შემოქმედებაზეც დიდი გავლენა იქონია და გარდაუვალად და-
უკავშირდა   მისი   ესთეტიკის    ცენტრალურ   კონცეპტებს  –   ქალა-
ქი-მეგაპოლისი, ნარკოტიკი, ფატალური ქალი, ბოჰემა. ვ. გაფრინ-
დაშვილი საპროგრამო წერილში „დეკლარაცია (ახალი მითოლო-
გია)“ – პირდაპირ აცხადებს: „თუ წინათ პოეზიაში იყო აპოლონი, 
ახლა არის გოტიე, თუ წინათ იყო მედუზა და გოგონა, ახლა არიან 
ედგარი და მალდარორი, არის სიფილისი და ბოგემა.“ 

ნებისმიერ ეპოქაში ცალკეული არქეტიპული სახეები, მოტივე-
ბი აქტიურდება. პ. ალბუის დასკვნით, მე-19 საუკუნეს ფრანგუ-
ლი ლიტერატურის ძირითადი არქეტიპებია – სატანა, კაენი, და 
ფატალური ქალის სახე (ალბუი 2012: 31). ხელოვნებაში დემონუ-

* Patrick Lasowski. Syphilis. Essai sur la literature francaise du XIX siècle); Susan 
P.Conner – Politics, Prostitution and the Pox in Revolutionary Paris, 1789-1799; 
Lesa Beth – Representations of syphilis in sixteenth-century French literature



339

რი ქალის (Femme Fatale) გაძლიერება რომანტიზმის ესთეტიკი-
დან მომდინარეობს და მეცნიერთა ნაწილი, ამ ტენდენციას ყო-
ფითი მიზეზით – აღნიშნულ პერიოდში სხვადასხვა ვენერულ 
დაავადებათა ფართო გავრცელებით – ხსნის. პროსტიტუცია და 
სიფილისი თანამედროვე ქალაქური ცხოვრების გარდაუვალ ნა-
წილად იქცა, რამაც ხელი შეუწყო ქალის დემონიზაციის პროცესს. 
მე-19  საუკუნეში  სამედიცინო  სფერომ   ვენერული   დაავადებები-
სა და მენტალური აშლილობების მთავარ მიზეზად ქალი დაასა-
ხელა (ვიეირა 2017: 46-47; მარშალი 2011:129). 

ბოდლერის პოეზიაში ჩნდება ახალი ტიპის – ვნებიანი, მი-
წიერი, ეგზოტიკური, ფატალური ქალის კომპლექსური სახე. მისი 
შემოქმედების მარკერი – ამბივალენტურობა ამ შემთხვევაშიც 
ნათლად იკვეთება. ქალი მისთვის ერთდროულად არის დაცემი-
სა და ნუგეშის მიზეზი, ხან სპლინის, ხან იდეალის სინონიმი. 
მაგალითად, ლექსში „ვამპირი“: „-ბილწო, ვისზედაც მე ვარ მიბ-
მული,/ვით კატორღელებს აბამს ბორკილი,/ ვით მოთამაშეს ჯი-
უტს-თამაში,/ ვით გალოთებულს-სპირტის სასმელი“ (XXXI ვამ-
პირი). ქალი-დემონი იმორჩილებს პოეტის სულს და ლირიკული 
გმირი ვერ ახერხებს მისი მონობისგან თავის დაღწევას. 

შარლ ბოდლერის შემოქმედებაში სიფილისის თემა ჰაიტელი 
წარმოშობის კაბარეს მოცეკვავე და მეძავ ჟან დუალისადმი მიძღ-
ვნილი  ლექსების  (ლექსი  „შხამი“,  „უცხო სურნელი“ და  ა.შ. ) ციკ-
ლში აისახა. პოეტის ბიოგრაფების აზრით, ბოდლერს ჟან დუა-
ლისგან  გადაედო   სიფილისი  და  ამ  მიზეზით,  ჟან დუალი ითვლე-
ბა ბოდლერის  შემოქმედებაში  ფატალური  ქალის  პროტოტიპად. 

ორივე სიფილისმა იმსხვერპლა. ბოდლერის წამალდამოკიდე-
ბულება სამედიცინო დიაგნოზმა – სიფილისმა განაპირობა, 
ვინაიდან ამ პერიოდში ოპიუმი ვენერული დაავადებების სამ-
კურნალოდ გამოიყენებოდა. სამკურნალო მიზნით დაწყებული 
ოპიუმის მოხმარება   მისდამი დამოკიდებულების ჩამოყალიბება-
ში გადაიზარდა. 

ამდენად, ბოდლერის შემოქმედებაში სწორედ მეძავს, ფატა-
ლური ქალის სახეს და ნარკოტიკულ თრობას (ოპიუმისა და ჰა-
შიშის მითს) დაუკავშირდა სიფილისის თემა და გამოვლინდა ჟან 
დუალისადმი მიძღვნილ ლექსებში.



340

დამოწმებანი:

ალბუი 2012: Albouy, P. Avant-propos (1969). Mythes et Mythologies dans la 
literature Francaise. France: Armand Colin, 2012. 

ბერტი 2005: Burt,E .S. Baudelaire and intoxicants. In: The Cambridge Companion 
To Baudelaire. Ed. Rosemary Lloyd. UK: Cambridge University Press, 2005 (p.117-129)
ბოდლერი 1992: ბოდლერი, შ. „ბოროტების ყვავილები“. თარგ. დავით 

აკრიანი. თბილისი: გამომცემლობა „იანუსი“, 1992.
გაფრინდაშვილი 1990: გაფრინდაშვილი, ვ. ლექსები, პოემა, თარგმანები, ესსე-

ები, წერილები მწერლის არქივიდან. თბილისი: გამომცემლობა „მერანი“, 1990.
ვიეირა 2017: Vieyra N. “Tout n’est que syphilis”: Venereal Terror and the Repre-

sentation of Woman in fin de siècle Belgium. In: Mental Illnesses in Symbolism. Cam-
bridge Scholars Publishing, 2017. Pp.44-62
კონერი 1989: Conner, P., Politics, S. Prostitution and the Pox in Revolutionary 

Paris. 1789-1799. Oxford University Press. https://www.jstor.org/stable/3787545 
კოსი 2007: Koos R. L. Damaged Literary Goods: Telling the Tale of Syphilis in 

Nineteenth-Century France. 2007. https://www.jstor.org/stable/40838407 
მარშალი 2011: Marchal, B. Symbolisme. Armand Colin: 2011.
რანდალი 1999: Randall, B. L. Representations of Syphilis in Sixteenth-Century 

French Literature. The University of Arizona Press. 1999/

Tamar Sharabidze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Death in Relation to Collective Punishment
(On the Example of Georgian Literature)

Summary

The Covid pandemic that is raging in the world has made humanity 
think not only about the means of survival, but also about the existential 
issue in general: On the problem of death and the meaning of human ex-
istence. Forms of “Untimely death” in real life and in literature are also 



341

associated with collective punishment, which is mainly manifested during 
war, pandemic-epidemic and natural disasters. Based on literary examples, 
it becomes clear that it is the understanding of the collective punishment 
that can give a person a focused reflection on the phenomenon of death, 
because at this time the individual and collective perceptions of danger 
intersect. 

Key words: Pandemic, Death, collective punishment

თამარ შარაბიძე
საქართველო, თბილისი 
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

სიკვდილი კოლექტიურ სასჯელთან მიმართებაში
(ქართული ლიტერატურის მაგალითზე)

პანდემიამ,   რომელიც  უკვე წელიწადზე მეტია, რაც მსოფლი-
ოში  მძვინვარებს,  კაცობრიობა  დააფიქრა არა  მხოლოდ  გადარჩე-
ნის საშუალებებზე, არამედ ზოგადად ეგზისტენციალურ საკითხ-
ზე: სიკვდილ-სიცოცხლის პრობლემაზე და ადამიანის არსებობის 
საზრისზე. იმდენად გაიზარდა სიკვდილიანობის მაჩვენებელი, 
რომ კაცობრიობა შიშმა და პანიკამ მოიცვა. ადამიანის გონებამ, 
რომელსაც უჭირს სიკვდილის შესაძლებლობის დაჯერება და 
გარდაცვალების გაცნობიერება, გააკეთა დაშვება, რომ პანდემიას 
შეიძლება  ვერ  გადაურჩეს,   განურჩევლად  ასაკისა,   ჯანმრთელო-
ბის მდგომარეობისა, ეკონომიკური შეძლებისა და საზოგადოებ-
რივი სტატუსისა; რომ ადამიანი ტრადიციულად დამკვიდრებუ-
ლი რიგითობის საპირისპიროდ ამ ქვეყნიდან „უდროოდ წას-
ვლის“ საფრთხის წინაშე დგას; ის მიუახლოვდა სიკვდილს, 
რომელსაც მანამდე შორეულ პერსპექტივაში მოიაზრებდა; მი-
უახლოვდა და კიდევ ერთხელ გაიაზრა მისი რაობა. გააზრება 
მოხდა პერსონალურად, ზოგისთვის – რელიგიათან მიმართება-
ში, ზოგისთვის – ფილოსოფიურ სწავლებებზე დაყრდნობით, ზო-
გისთვის კი – ლიტერატურის დახმარებით. 



342

ამ ქვეყნიდან „უდროოდ წასვლის“ ფორმები როგორც რეალურ 
ცხოვრებაში, ასევე ლიტერატურაშიც, უკავშირდება კოლექტიურ 
სასჯელს, რომელიც ძირითადად ვლინდება ომის, პანდემია-ეპი-
დემიისა და სტიქიური უბედურებების დროს. ლიტერატურულ 
მაგალითებზე დაყრდნობით ნათელი ხდება, რომ სწორედ სას-
ჯელის კოლექტიურობის გაცნობიერებას შეუძლია ადამიანის 
ფოკუსირებული რეფლექსია სიკვდილის ფენომენზე, რადგან ამ 
დროს ერთმანეთთან იკვეთება საფრთხის ინდივიდუალური და 
კოლექტიური აღქმა. ეს უკანასკნელი კი იწვევს სიკვდილის ში-
შის შემსუბუქებას. ამის საუკეთესო მაგალითია ვაჟა-ფშაველას 
„კაი-ყმა“. ლექსში ომის დროს გმირის მიერ საერთოდ უგულე-
ბელყოფილია სიკვდილი, რომელიც სწორედ ბრძოლაში „დაგე-
ლაობს“ და „სუდარაებსა“ ჰკერავს. რა თქმა უნდა, ჩვენ გვხიბლავს 
„კაი   ყმის“  ინდივიდუალური,  გამორჩეული გამბედაობა, მაგრამ 
არ  უნდა  დაგვავიწყდეს,  რომ ის  გამოწვეულია კოლექტიური  სას-
ჯელის ფორმითაც. არ უნდა დაგვავიწყდეს, რომ „დავლათი“ – გან-
საკუთრებული მადლი, რომელიც მამაკაცს უშიშრობასა და გან-
საკუთრებულობას ანიჭებს, სწორედ „ცდის“ ანუ ბრძოლის დროს 
ეძლევა მას. „დავლათი“ არ არის თანდაყოლილი და არც სამუდა-
მო, განსხვავებით „ნაწილიანობისა“, ღვთის ნიშანისა, რომელიც 
ასევე გამოარჩევს ადამიანს სხვათაგან თავისი უნარებით და რაც 
დაბადებიდანვე თან დაჰყვება მას. ზოგადადაც ცნობილია, რომ ომი 
ერთ-ერთი მაპროვოცირებელი ფაქტორია ადამიანის თავდადე-
ბის, რადგან ამ დროს ხდება სიკვდილის შიშის უგულებელყოფა, 
გარდა გამონაკლისი შემთხვევებისა, და ამის მიზეზი სწორედ 
კოლექტიური აღსასრულის გაცნობიერებაა, როცა გამონაკლისი 
დაუშვებელია:

„ყველა მგზავრთათვის ინთქმება,
როცა იღუპვის ნავია“.

(ვაჟა-ფშაველა, ტ. 3, 1964: 219),

– იტყვის შემდგომ ზვიადაურის სიკვდილთან მიმართებაში 
ვაჟა-ფშაველა.

რაც შეეხება ეპიდემიას, როგორც კოლექტიური აღსასრულის 
ფორმას, ის აღწერილია ჩვენამდე მოღწეულ პირველივე ქართულ 



343

ნაწარმოებში – „შუშანიკის წამება“: ბუნებაში გავრცელებულია 
სენი, რომელიც მუსრს ავლებს მოსახლეობას, აავადებს: აყვითლებს, 
ასიებს,  სხეულს  უწყლულებს  და  უმუწუკებს  და   მოხუცებულო-
ბამდე ვერავინ აღწევს. მართალია, ნაწარმოებში წარმოდგენილ 
ბუნების სურათს გვალვიანი ზაფხულის პერიოდში წმინდანის 
– შუშანიკ დედოფლის – ტანჯვის გაძლიერების ფუნქცია აქვს, 
მაგრამ ამავე დროს ეპიდემიური სიმპტომატიკით ავტორი ნათ-
ლად გვიჩვენებს მასობრივი სასჯელის ფორმასაც – მოხუცებუ-
ლობამდე ვერავინ აღწევს, რადგან ნაადრევად, რიგითობის გაუთ-
ვალისწინებლად იღუპება. კონკრეტულ ნაწარმოებში სიკვდილის 
შიშის შემსუბუქება ხდება არა საერთო ბედის გაზიარების გამო, 
არამედ ავტორის – იაკობ ხუცესის – მწყობრად, ზუსტად ჩამო-
ყალიბებული და გააზრებული რელიგიური მსოფლხედვით: 
„ვინ სთესა – მოიმკო, ვინ განაბნია გლახაკთათვის – შეიკრიბა, და 
რომელმან წარიწყმიდოს თავი თვისი, მან პოოს იგი, რომელმან 
ადიდა იგი“ (იაკობ ხუცესი 1981: 24). ჩვენთვის ამჯერად საინტე-
რესოა ის ფაქტი, რომ აგიოგრაფ ავტორს გაცნობიერებული აქვს 
ეპიდემიის არსი და ზუსტად აყალიბებს დაავადების კონკრე-
ტულ ნიშნებს, ხოლო სიკვდილ-სიცოცხლის პრობლემას გაიაზ-
რებს ადამიანის ამქვეყნიური ღვაწლის მიხედვით; თუმცა არ გა-
მოვრიცხავთ იმის გააზრებასაც, რომ კოლექტიური აღსასრულის 
ჩვენებით ავტორი უგულებელყოფს სიკვდილის ტრაგიკულობას.

 არა მხოლოდ აღსასრულის, არამედ უკვე კოლექტიური სასჯე-
ლის  ფორმა   აქვს  სიკვდილს  დავით  გურამიშვილის   „დავითიან-
ში“; მწერალი ამ მოვლენის ზუსტ თარიღსაც მიუთითებს. მისი 
აზრით, ეს იმ ცოდვის _მეფისადმი ღალატისა და ორპირობის – 
ბრალია, რომლის გამოც ქართველები ისჯებიან. ცოდვა კოლექ-
ტიურია და სასჯელიც მთელ საზოგადოებას მოიცავს. მწერალი 
მასზე ემოციური განცდის გარეშე საუბრობს, არგუმენტირებუ-
ლად განსჯის იმ დიდ ტრაგედიას, რომელიც ვლინდება ქვეყანაში 
ომებისა და მასობრივი ეპიდემიის სახით. როცა ადამიანი ღვთის 
ნიშანს   ვერ  იგებს,  კიდევ   უფრო   საშინელი   სასჯელი  ევლინება 
მას – ერთდროულად ავადდება საქონელი და ადამიანი:

 



344

„... შეჰყარა უცხო, უწყალო სენები;
 ხოცა კაცნი და პირუტყვნი, ცხვარნი, ძროხა და ცხენები.
 კვლავ შეაყენა მახვილთა, სისხლით აღივსო ხევნები“.

 (გურამიშვილი 1992: 37)

სასჯელის ვრცელ აღწერაში წარმოჩნდება ლოგიკური მიზეზ-
შედეგობრიობა და ნაკლებად ჩანს გარდაცვალების ტრაგიზმი, 
რადგან ადამიანებმა მიიღეს ის, რაც მათ დაიმსახურეს. ზოგადად 
ნაწარმოებში სიკვდილის შიში იკარგება გარდაუვალობის გაცნო-
ბიერებითაც, მისი პერსონიფიცირებით ცელიანი კაცის სახით, 
რომელიც სიცოცხლეს მასიურად თიბავს და აქედან გამომდინარე, 
საწუთროს დაწუნებით:

„ის მჭლე კაცი ცელს რას აქნევს, რასა სთიბავს, რასა სცელავს?
ამად ვწუნობ საწუთროსა, სულ ბნელია, რასაც ელავს!“

 (გურამიშვილი 1992 : 110)

რადგან საწუთრო ასეთი ვერაგია, „ცრუ, მატყუარა და ფლიდი“, 
მასთან გამოთხოვება აღარ უნდა იყოს ტრაგიკული.

კოლექტიური სასჯელის კიდევ ერთი, თუმცა პანდემიისგან 
განსხვავებული  ფორმა,  რომელიც  სტიქიური  უბედურების  მსგავ-
სად შეიძლება მოევლინოს კაცობრიობას, აღწერილია მე-19 სა-
უკუნის დრამატურგის, ზურაბ ანტონოვის, პიესაში „მზის დაბნე-
ლება საქართველოში“. სხვადასხვა წოდებისა და წარმომავლობის 
გაუნათლებელი ხალხი ერთად მოელის სტიქიურ უბედურებას, 
რომელიც, მათი წარმოდგენით, მზის დაბნელებას მოჰყვება – 
კაცობრიობა მთლიანად დაიღუპება. ამით სარგებლობენ პიესის 
ახალგაზრდა, განათლებული პერსონაჟები, რომელთაც არ სჯე-
რათ ხალხის ჭორების და აწყობენ მშობლების დათანხმებისა და 
შეუღლების გეგმას. კომედიაში ჩანს, როგორ იკარგება შიში საერ-
თო განსაცდელის წინაშე, ხალხი ცდილობს თავი გაიმხიარულოს 
სიკვდილის წინ. სხვადასხვა ერის შვილები განსხვავებულად 
ეგებებიან  სიკვდილს  –  რუსი  სასმელზე  დარდობს  და მას  იმარა-
გებს, სომეხი ქონებას მისტირის, ქართველი „ვეხისტყაოსნის“ 
სიტყვებით იმხნევებს თავს. ეროვნებით სომეხი მწერლის, ზურაბ 



345

ანტონოვის, შემოქმედებაში ძალიან კარგად ჩანს ეროვნებათა 
იდენტობის საკითხი მე-19 საუკუნის საქართველოში.

როგორც ეპიდემიის, ასევე სტიქიური უბედურების, მიმართ 
ხალხის დამოკიდებულებაა აღწერილი კონსტანტინე გამსახურ-
დიას „დიდოსტატის მარჯვენაში“. ეპიდემიის შიში რომანში 
წარმოჩენილია სხვადასხვა პერსონაჟის სუბიექტური განცდების 
ფონზე: ხალხი პანიკაშია, ომში უშიშარი გირშელი მცხეთიდან 
გარბის შავი ჭირის გამო, არსაკიძე არ ერიდება ავადმყოფებს, მაგ-
რამ ერიდება მეფეს, რადგან ავადმყოფთან არის ნამყოფი; მეფე 
ლაჩრობად მიიჩნევს დაავადებულთან მიკარების შიშს, რადგან ეს 
იგივე სიკვდილის შიშია, რომელიც მამაკაცს არ შეშვენის; ხალხის 
კოლექტიური დამოკიდებულება იხატება მიწისძვრით გამოწ-
ვეული   შიშის   მიმართაც,  რის გამოც ისინი თავს ანებებენ სამუ-
შაოს და სურვილი აქვთ სიცოცხლის უკანასკნელი წუთები უქმად 
და  დროსტარებაში  გაატარონ.  პიროვნება  –  დიდოსტატი  –   შრო-
მის   მაგალითს   აძლევს მათ. შრომის დროს გარდაცვალება პატი-
ვად აღიქმება მის  მიერ და სურს, რომ ხალხმაც  იგივე  გააცნობიეროს.

ისტორიულ სინამდვილეში არსებულ ეპიდემიებს გაკვრით 
მოიხსენიებს აკაკი წერეთელი პოემაში „თორნიკე ერისთავში“, 
როდესაც გაბრიელ სალოსის პიროვნებას აღწერს. წმინდა ბერის 
ერთ-ერთი ღირსება იმაშიც გამოიხატება, რომ ის არ ერიდება 
სახადიან ავადმყოფებს:

„როცა სახადი გადამდები რამ
სადმე სოფელში მოედებოდა,
იმათ მომვლელად და საპატრონოდ
წმინდა მოხუცი იქ გაჩნდებოდა“.

 (წერეთელი 2014: 111-112)

გაბრიელ სალოსის ქცევის მოტივაცია ქრისტისნული რწენაა. 
მე-19 საუკუნეში გავრცელებული ხოლერის დაავადებით გა-

მოწვეულ პანიკაზე აგებს ვაჟა-ფშაველა მოთხრობას „ხოლერამ 
მიშველა“. ზემოთ განხილული მხატვრული ნაწარმოებების მსგავ-
სად ამ მოთხრობაშიც სიკვდილის კოლექტიური მზაობაა გა-



346

მოხატული  დაავადების  შესაგებებლად  –  ხალხს დაუტოვებია თა-
ვისი სოფელი და ტყეში გახიზნულა, ჩანს შიშის გრძნობის შემ-
სუბუქებაც სასჯელის კოლექტიურობის გამო. სოფლიდან გამოქ-
ცეულები   უსაფრთხოდ   გრძნობენ  თავს,   მღერიან,   ცეკვავენ   და 
დროს ატარებენ. ვაჟა იმითაც ანეიტრალებს პანდემიის შიშს, 
რომ სწორედ ამ დაავადებით გამოწვეული პანიკა გამოჰყავს 
შეყვარებულთა ხელის შემწყობად. მთავარი პერსონსჟი ბერუა 
ტყიკაციშვილი მოთხრობის ბოლოს ამ სიტყვებით მიმართავს 
მკითხველს: „ხოლერა რომ არ მოსულიყო, ხომ ჩვენ ერთად არ 
ვიქნებოდითო; ხომ ვერცერთი ვერ გავბედავდით ამისთანა საქ-
მესო, მაგრამ ხოლერამ, სიკვდილის მოახლოვებამ კი გაგვაბე-
დინა...“ (ვაჟა-ფშაველა 1964: 213). როგორც ვხედავთ, კოლექტიურ 
სასჯელს  ის  ძალაც  აქვს,  რომ  ადამიანს  არა   მხოლოდ   უადვილებს 
სიკვდილის შიშს, არამედ გაბედულებასაც ჰმატებს.

ამავე თემას – ხოლერის ეპიდემიას – ეხება ვაჟას პუბლიცის-
ტური წერილი „ფიქრები“ (ხოლერის გამო). მწერლის აზრით, 
„შაჰ-აბაზის შემოსევამაც არ ააყაყანა ისე საქართველო, როგორც 
ხოლერის გამოჩენამ“ (ვაჟა-ფშაველა 1964: 145). ამ ფაქტის მიზე-
ზად ვაჟა სიცოცხლის „მეტისმეტად“ სიყვარულს ასახელებს. ის 
ირონიულად მსჯელობს იმ საზოგადოებაზე, რომელმაც ანბანი 
მხოლოდ იმიტომ ისწავლა, რომ გაზეთში ხოლერაზე რაიმე მო-
იწეროს და „თუ ხოლერა არა, თქვენი მტერი, თავის დღეში კალამს 
არ აიღებდა ხელში“ (იქვე). ვაჟა პირდაპირ მიუთითებს, რომ ხო-
ლერა „ჭირია სხეულისა, სიცოცხლის მტერი“, ამიტომ ადამიანები 
ეძებენ ისეთ ღონისძიებებს, რომ ეს მავნე სენი თავიდან აიცილონ. 
ვაჟა პირდაპირი და ირიბი გზითაც მიუთითებს მკითხველს, რომ, 
გარდა წამლობისა, ხოლერას შველის სისუფთავე, ზომიერების 
დაცვა და არა ტყეში გაქცევა და ტურასავით მალვა. მწერალი იმა-
საც გარკვევით მიანიშნებს, რომ საზოგადოებაში გაცილებით მავ-
ნე სენიც არსებობს, ვიდრე ეპიდემიაა: „ჩვენს ცხოვრებაში სხვა ხო-
ლერაცა ბუდობს, უფრო სასტიკი, უფრო მავნებელი, ნეტავი ერთ 
დღეს მაინც ამ მეორე ხოლერამ ისე ააყაყანოს ხალხი, როგორც ეს 
ბაცილა  –  ბაქტერიების  დედა  აყაყანებს  ქვეყანას...“  (ვაჟა-ფშავე-
ლა  1964:  146).  ამ  მეორე  ხოლერას  არც  წამალი  შველის,  არც  სი-
სუფთავე და არც დეზინფექცია. მისი მსხვერპლი ყველაა, მთელ 



347

ერს ავლებს მუსრს, „კაცს ცოცხალ-მკვდრადა ჰხდის“. ამ მეორე, 
ნამდვილი ხოლერის ადგილი იქაა, სადაც „უსამართლობა მძვინ-
ვარებს, საცა უაზრობა და უგრძნობელობაა“. მწერალს უკვირს, 
თუ რად უნდა ადამიანს ისეთი სიცოცხლე, რომ გრძნობდეს თავის 
სიკვდილს, მკვდარი ვარო, ამბობდეს. ვაჟა-ფშაველა საზოგადოებას 
მოუწოდებს, რომ თავი დაანებოს პირველ ხოლერას, რომელიც 
მიიპარება და სადაცაა გაქრება და ამ მეორეს, „ჩუმ-ჩუმად მძრო-
მელს“ მიაქციოს ყურადღება, „რომელიც სისხლს არ აჩენს, მაგრამ 
მკვდრებს კი ამრავლებს“ (ვაჟა-ფშაველა 1964: 147).

ზემოთ მოყვანილ წერილში ვაჟამ ხოლერის გამო ატეხილი 
მითქმა-მოთქმის   მიზეზად სიცოცხლის „მეტისმეტად“ სიყვარუ-
ლი  დაასახელა.  ამით  მწერალმა  მიგვანიშნა,  რომ  სიცოცხლე  ყვე-
ლას უყვარს, მაგრამ სირცხვილია საკუთარი სიცოცხლის გადა-
სარჩენად უღირსი საქციელის ჩადენა. ვაჟამ სიკვდილზე წინ 
ადამიანური ღირებულებები და მათი შენარჩუნებისათვის ბრძო-
ლა დააყენა. შეიძლება ითქვას, რომ მთელ ქართულ ლიტერა-
ტურაში ყველაზე მეტად ვაჟა-ფშაველას შემოქმედებაშია უგუ-
ლებელყოფილი სიკვდილის ტრაგიზმი და ის მშვენიერების 
კატეგორიაშია აყვანილი.

„ღმერთმა გიშველოს, სიკვდილო, 
სიცოცხლე შვენობს შენითა, 
და შენც, სიკვდილო, ფასი გძე
სიცოცხლის ნაწყენობითა“.

 (ვაჟა-ფშაველა 1964: 88)

სიკვდილი მშვენიერია, რადგან სიცოცხლეს – ყველაზე უძ-
ვირფასეს განძს ამ ქვეყნად – მის გამო ედება ფასი (სიკვდილის 
ფასი კი სიცოცხლის წყენა ყოფილა). სიცოცხლე და სიყვარული 
ერთმანეთისგან განუყოფელია – „ერთურთი სწყურან ორთავე, / 
ერთურთთან   დაილევიან“   (იქვე).   ამიტომაც სიკვდილი იგივეა, 
რაც  სიყვარულის  „დალევა“,  გაქრობა,  ხოლო  „იმისთვის  სიკვდი-
ლი, რაც კაცს უყვარს და ებრალება, იგივე სიცოცხლეა“ (ვაჟა-
ფშაველა 1964: 138).



348

დამოწმებანი:

გურამიშვილი  1992: გურამიშვილი დ. დავითიანი. თბილისი: გამომცემლობა 
„საქართველო“, 1992.
ვაჟა-ფშაველა 1964: ვაჟა-ფშაველა. თხზულებათა სრული კრებული ათ ტომად. 

ტ. I. ლექსები. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“,  1964.
ვაჟა-ფშაველა 1964: ვაჟა-ფშაველა. თხზულებათა სრული კრებული ათ ტომად. 

ტ. V. მოთხრობები, თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“,  1964.
ვაჟა-ფშაველა 1964: ვაჟა-ფშაველა. თხზულებათა სრული კრებული ათ 

ტომად. ტ. IX. პუბლიცისტური და ეთნოგრაფიული წერილები. თბილისი: 
გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“,  1964.
იაკობ ხუცესი 1981: იაკობ ხუცესი. „შუშანიკის წამება“. წიგნში: ქართული 

პროზა. ტ. I. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“,  1981.
წერეთელი 2014: წერეთელი აკ. თხზულებათა სრული კრებული ოც ტომად. 

ტ. IV, პოემები, გამომცემლობა „საქართველოს მაცნე“,   2014.



349

პანდემიის თემა ფოლკლორსა და მითოლოგიაში
The Issue of Pandemic in Folklore and Mythology

Dalila Bedianidze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Reflection of Diseases in Georgian Folk Tales

Summary

 Sickness in Georgian folk tales is of two  types: real illness and false 
illness, when one or another character of the fairy tale pretends to be ill. 

The real illness is found in meny Georgian magic fairy tales. for ex-
ample: “Shepherd Blind Daeva and weaver’s disciple”; “Bernadze’s son”; 
“The tale of the king’s wife, that the serpent gave birth” and others. Ani-
mal tales are also interesting in this regard., in “Dog Language” the devil is 
a magician who causes illness, and when he gets away from the sick, the 
sick person also recovers.

False sickness, when one or another character of the fairy tale gets sick 
with evil intentions, is found in magic tales: “Cinderella”, “Nine brothers 
and one sister” and in the animal fairy tale “Tsikara”. 

Key words: Georgian folk tales, real illness, false illness.



350

დალილა ბედიანიძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ავადმყოფობათა ასახვა ქართულ ხალხურ
 ზღაპრებში

ქართული ხალხური ზღაპრები მრავალმხრივი კვლევის საგანია 
და მათში არაერთი საინტერესო მოვლენაა ასახული. მათ შორის 
ყურადღებას იქცევს ის ფაქტი, თუ როგორ არის ასახული ამ 
ზღაპრებში ამა თუ იმ პერსონაჟის ავადმყოფობა.

ავადმყოფობა  ქართულ  ხალხურ  ზღაპრებში  ორგვარია:  1. ნამ-
დვილი ავადმყოფობა, როცა ზღაპრის რომელიმე პერსონაჟს რაიმე 
სენი შეეყრება; 2. ცრუ ავადმყოფობა, როცა ზღაპრის ესა თუ ის 
პერსონაჟი რაიმე განზრახვით თავს მოიავადმყოფებს, თუმცა სი-
ნამდვილეში ავად არ არის. არც ერთ და არც მეორე შემთხვევაში 
დაავადება დასახელებული არ არის, უბრალოდ ნათქვამია, რომ ესა 
თუ ის პერსონაჟი ავად გახდა, თუმცა მისი ავადმყოფობის წამალი 
კი დასახელებულია.

ნამდვილი ავადმყოფობა გვხვდება ქართულ ჯადოსნურ ზღაპ-
რებში: „მეცხვარე ბრმა დევი და ფეიქრის შეგირდი, „ბერნაძის 
შვილი“, „ზღაპარი ხელმწიფის ცოლისა, გველი რომ გაუჩნდა“, 
„მათხოვარი და ხელსახოცი“, „მამის პოვნის ამბავი“, „ზღაპარი 
ხელმწიფის შვილისა, რომელსაც სწავლა არ უყვარდა“, „ერთი ბიჭის 
ზღაპარი“, „ხრისტაგან და ბელთაგან ტარიელების არაკი“, „ისრის-
მასრის სანდლის ქალი“; საყოფაცხოვრებო ზღაპარში „ამხანაგს ნუ 
უღალატებ“, ცხოველთა ზღაპარში „ძაღლების ენა“ და სხვა.

ცრუ ავადმყოფობა, როცა ზღაპრის ესა თუ ის პერსონაჟი თავს 
მოიავადმყოფებს ბოროტი განზრახვით, გვხვდება ჯადოსნურ 
ზღაპრებში: „კონკია“, „ცხრა ძმა და ერთი და“, „მონადირე და მისი 
ასული“, „მადლიერი მკვდარი“, ცხოველთა ზღაპარში „წიქარა“ და 
სხვა.

ნამდვილი ავადმყოფობა ზოგჯერ განუკურნავია და სიკვდი-
ლით მთავრდება. ასეა ეს მეგრულ ზღაპარში „ოქროს ხომალდი“ 



351

(მეგრული 1994: 16) – ერთი მონადირე ავად გახდა, იგრძნო სიკ-
ვდილის მოახლოება, იხმო თავისი ერთადერთი ვაჟი, ჭკუაზე 
დაარიგა და მოკვდა.

„ხელმწიფის  ცოლის  აღსარებაში“ (მეგრული 1994: 206-207) ხელ-
მწიფის ცოლი, რომელიც პირველი ვეზირის საყვარელი იყო, 
ავად გახდა. იგი უკურნებელი სენით აღმოჩნდა შეპყრობილი და 
მკურნალებმა ვერ შეძლეს მისი მორჩენა. მომაკვდავმა ხელმწიფის 
ცოლმა ზიარების წინ აღსარება თქვა, ოღონდ ისურვა სხვა ქვეყნე-
ლი მღვდელისთვის ეთქვა აღსარება. ხელმწიფემ სხვა ქვეყნელ 
მღვდლად მოაჩვენა თავი, გადაიცვა და მიიღო თავისი ცოლისგან 
აღსარება. მომაკვდავი ცოლი ვერაფერს მიხვდა და ჩამოუთვალა 
თავისი ცოდვები: რომ ის ხელმწიფის პირველი ვეზირის საყვა-
რელი იყო და მისგან შვილიც ჰყავდა; რომ ის აპირებდა თავისი 
ქმარი მოეწამლა და ასე მოეკლა. შეძრწუნებულმა ხელმწიფემ გა-
იძრო მღვდლის სამოსი და თავისი სახით ეჩვენა. ქალმა ის რომ 
დაინახა, შეჰკივლა და იმწამსვე განუტევა სული.

ასევე  სიკვდილით  მთავრდება  ავადმყოფობა  მეგრულ  ზღაპარ-
ში „სამი ძმა“ (მეგრული 1994: 788), სადაც სამი ძმის მოხუცებული 
მამა ავად გახდა და ვეღარ გამოჯანმრთელდა, გარდაიცვალა.

ზოგ ზღაპარში მოთხრობილია ექიმთა შესახებ, ექიმის სიმარ-
ჯვის და ავადმყოფის გამოჯანმრთელების შესახებ. ზღაპარში „ხარ-
ბი და ალალმართალი“ (იყო და არა 1977: 280-284) ზღაპრის გმი-
რები   ღარიბი გაბრიელი  და   პეტრე  დაძმობილდნენ, გაუდგნენ 
გზას.  ერთ  სოფელში  მავან ოჯახში ბავშვი კვდებოდა,  ექიმებს მას-
ზე ხელი აეღოთ. გაბრიელს ექიმობა მდიდრების კარზე მოჯა-
მაგირეობისას ესწავლა და ეს ცოდნა ახლა გამოიყენა – გაკვეთა 
ავადმყოფი მუცელზე, რაღაც ამოსჭრა და გაკერა. ბავშვი მაშინვე 
შველივით  წამოხტა  და  სიხარულისგან  ცეკვა  დაიწყო. გაბრიელმა 
ამ საქმეში ნახევარი ტომარა ოქრო აიღო, თუმცა მეტს სთავაზობ-
დნენ. შემდეგ პეტრემ სცადა ერთი ხელმწიფის ქალის მორჩენა, ვერ 
მოარჩინა და კინაღამ ჩამოახრჩვეს – ისევ გაბრიელმა უშველა და 
მოარჩინა ხელმწიფის ქალი. გაბრიელმა გასამრჯელოდ მხოლოდ 
ორი ტომარა ოქრო აიღო, თუმცა ხელმწიფე უფრო მეტს აძლევდა.

ექიმობის შესახებ არის მოთხრობილი ზღაპარშიც „სიკვდილი 
და ყაჩაღი“ (იყო და არა 1977: 409-413) – ერთი ჭკვიანი ყაჩაღი სიკ-



352

ვდილს შეუამხანაგდა და მისი რჩევით და დახმარებით ექიმობა 
დაიწყო. სიკვდილმა მას უთხრა, ავადმყოფთან მე დაგხვდები, 
მაგრამ შენს მეტი ვერავინ დამინახავს. თუ თავთით ვეჯდე, ავად-
მყოფი არ მორჩება და შენც ხელი აიღე, ხოლო თუ ფეხთით და-
მინახო, ის ავადმყოფი ნამდვილად მოსარჩენია და უბრალო წყა-
ლიც რომ დაალევინო, მორჩება. ამ ხელობით ბევრს ფულს იშოვი 
და გამდიდრდებიო. ყაჩაღს გაუვარდა ექიმის სახელი და დიდძა-
ლი ფულიც დაუგროვდა (შდრ. „ძაღლების ენა“ – იყო და არა 1977: 
62-67).

ძველ დროში პროფესიონალი ექიმები არ იყვნენ და მათ მაგივ-
რობას ხშირად მკითხავები ასრულებდნენ. ზღაპარში „ქაჩალ-
მებატე“ (იქვე, 648-659) ხელმწიფე ორჯერ გახდა ავად და მისი 
წამალი მკითხავმა დაასახელა – ჯერ გარეული ირმის რძე, მერე კი 
– „ცხრა მთას იქით, უღრან ტყეში ერთი ხურმის ხე დგას, ხეს ცეცხ-
ლისმფრქვეველი გველეშაპი  ახვევია  ირგვლივ  და  დარაჯობს“ 
(იყო და არა 1977: 655) – ის ხურმაა ხელმწიფის წამალი.

ზღაპარში „მეცხვარე ბრმა დევი და ფეიქრის შეგირდი“ (ხალ-
ხური სიბრძნე 1963: 143-150) მოთხრობილია, რომ ერთხელ ხელ-
მწიფის ცოლი ავად გახდა, დაიბარა სიძეები და უთხრა, ამა და ამ 
ალაგას წყაროა, თუ იმის წყალს მომიტანთ და დამალევინებთ, 
მოვრჩები,  თუ  არა და მოვკვდებიო. წყალი მხოლოდ ქაჩალ-მე-
ბატემ მოიპოვა, უფროს სიძეებს მისცა და მიუტანეს დედოფალს, 
მაგრამ მას წყალმა ვერ უშველა და მან ახლა უკვდავების ყურძენი 
ინდომა წამლად, ესეც მხოლოდ ქაჩალ-მებატემ მოიპოვა, გადასცა 
უფროს სიძეებს, იმათ დედოფალს მიუტანეს, აჭამეს და მორჩა. 
როგორც ვხედავთ, ავადმყოფობა აქ არ არის დასახელებული, ხო-
ლო მისი წამალი სახეზეა. წამლის მშოვნელი რჩეულთა შორის 
რჩეულია  და  ყველაზე  მარჯვე.  იგივე  მოტივი  გვხვდება  ჯადოს-
ნურ ზღაპარში „ხრისტაგან და ბელთაგან ტარიელების არაკი“ 
(ხალხური სიბრძნე 1963: 436-453, 445-447), სადაც ხელმწიფე ავად 
შეიქმნა  და  ვერავითარმა  ექიმობამ  ვერ  უშველა. ვეზირების 
აზრით ხელმწიფის წამალი გარეული ღორის გულ-ღვიძლია; ის 
ქოჩორამ მოიპოვა და გადასცა უფროს სიძეებს. ხელმწიფე გამო-
ჯანმრთელდა  მისი  შეჭმის  შემდეგ,   თუმცა  კიდევ  გახდა  ავად  – 
ახლა თვალის სინათლე დაეკარგა. ხელმწიფის წამალი ამჯერად 



353

მთაში მყოფი ირმის რძეა. ის ისევ ქოჩორამ მოიპოვა და გადასცა 
უფროს სიძეებს, რძემ კი ხელმწიფეს თვალები მოურჩინა.

ჯადოსნურ ზღაპარში „ბერნაძის შვილი“ (ხალხური სიბრძნე 
1963: 203-208) ხელმწიფის ასულს შეუყვარდა ვაჟად გადაცმული 
ბერნაძის ქალიშვილი და მისი სიყვარულით ავად გახდა, ლოგინად 
ჩავარდა. ვერა ექიმმა ვერ უშველა. ხელმწიფის ასულმა მოითხოვა, 
ბერნაძის შვილს უკვდავების წყალი მოეტანა. ბერნაძის შვილმა ეს 
ძნელი დავალება შეასრულა, მაგრამ ქალი უფრო ავად გახდა, თავი 
მოიმკვდარუნა და მთაში მყოფი ირმის რძე მოითხოვა წამლად. 
ისიც მიუტანა ბერნაძის შვილმა, მაგრამ ქალს მაინც არ ეშველა და 
ახლა კოჭლი  დევის ღვიძლი მოსთხოვა ბერნაძის შვილს, თუმცა 
არც ამან გაჭრა. ქალმა ახლა გაქვავებული ქალაქის ამბის გაგება და-
ავალა ბერნაძის შვილს, ის კი ამ დავალების შესრულებისას გაქ-
ვავებული ქალაქის ხელმწიფის ჯადოსანმა ცოლმა ვაჟად აქცია 
მისივე თხოვნით. ხელმწიფის ასულმა და ბერნაძის შვილმა იქორ-
წინეს და ქალიც მორჩა სიყვარულის ავადმყოფობისგან. მსგავს 
სიუჟეტზეა აგებული ზღაპარი „მონადირე და მისი ასული“ (ხალ-
ხური სიბრძნე 1963: 382-387) – აქაც ხელმწიფის ასულს შეუყვარ-
და ბიჭად გადაცმული მონადირის უმცროსი ქალიშვილი, თავი 
მოიავადმყოფა, ცრუ ავადმყოფობა მოიგონა და მამას უთხრა, მაგ 
ბიჭის მოტანილი ქაჯეთის ფარანი მომარჩენსო. ბიჭად გადაც-
მულმა ქალიშვილმა  მიუტანა  ფარანი,  ოღონდ ახლა ისე არ მოხ-
და,  როგორც  წინა  ზღაპარში –  აქ ქალიშვილი ვაჟად არ გადაიქ-
ცევა და არ ირთავს „გამოჯანმრთელებულ“ ხელმწიფის ასულს. 

„ზღაპარი ხელმწიფის ცოლისა, გველი რომ გაუჩნდა“ (ხალხუ-
რი სიბრძნე 1963: 215) აღწერს, თუ როგორ გახდა ბოღმისგან ავად 
ხელმწიფის შვილი გველკაცა ცოლის შეცვლის გამო. ექიმებმა ურ-
ჩიეს მამამისს, სავაჭროდ გაგზავნე, გულს გადააყოლებსო და ისიც 
ასე მოიქცა, გზად გველკაცამ იპოვა თავისი ნამდვილი ცოლი. 
ავადმყოფობის  მიზეზი  აქ  ცოლზე  დარდია  და მისი ნახვა კი – წა-
მალი. ასევე დარდი და ბოღმაა ხელმწიფის ვაჟის ავადმყოფობის 
მიზეზი ჯადოსნურ ზღაპარში „მათხოვარა და ხელსახოცი“ (ხალ-
ხური სიბრძნე 1963: 352-359). ექიმები უძლურნი არიან ამ ავად-
მყოფობის წინაშე და მხოლოდ მაშინ გამოჯანსაღდება ხელმწიფის 
ვაჟი, როცა ხელსახოცის დამკარგავ ქალს შეირთავს. ხელსახოცს 



354

კი აწერია, ნეტავი იმას, ვინც ამის დამკარგავს შემირთავსო. ვაჟს 
ძმობილი გარდაქეშანი დაეხმარა რკინის დევის მოკვლაში, რო-
მელსაც ქალი ჰყავდა მოტაცებული – მოკლა ირემი და ირმის თა-
ვიდან ამოიღო კოლოფი, რომელშიც სამი მერცხალი იყო. დევი 
ავად გახდა, როცა გარდაქეშანმა ჯანის მერცხალს წააგლიჯა თა-
ვი. თვალის სინათლის მერცხალი რომ მოკლა გარდაქეშანმა, დევი 
დაბრმავდა, ხოლო მესამე მერცხლის მოკვლის შემდეგ დევიც 
მოკვდა.

„მამის პოვნის ამბავში“ (ხალხური სიბრძნე 1963: 377-382) ხელ-
მწიფის ვაჟმა წაიყვანა მამადაკარგული ბიჭი. დედამისი დარდის-
გან ავად გახდა. ხელმწიფის ვაჟმა ბიჭს ორი ჯორის საპალნე თვალ-
მარგალიტი  მოსთხოვა.  ბიჭი წავიდა დედამისთან, რომელიც მის-
მა ნახვამ განკურნა და თვალ-მარგალიტი გამოართვა.

ჩავხედოთ ზღაპარს „ზღაპარი ხელმწიფის შვილისა, რომელსაც 
სწავლა არ უყვარდა“ (ხალხური სიბრძნე 1963: 390-396). აქ ხელ-
მწიფის შვილი წერილებით გაიგებს ჯერ დედის ავადმყოფობას, 
მერე კი მამის ავადმყოფობას, მაგრამ არ წავა მათ სანახავად, ჯერ 
დედა გარდაეცვლება და მერე მამა. გარდაცვალების მიზეზი უც-
ნობი ავადმყოფობაა, ზღაპარში დაკონკრეტებული არ არის.

„ერთი ბიჭის ზღაპარში“ (ხალხური სიბრძნე 1963: 428-434) ზღაპ-
რის გმირმა ერთ დღეს საჭმელში შავი ლეღვი შეურია და ხელმწიფემ 
და მისმა ცოლმა რომ შეჭამეს, თავზე ხეები ამოუვიდათ. ექიმებმა 
მათ ვერაფერი უშველეს. ბიჭმა ახლა თეთრი ლეღვი აჭამა მათ და 
ხეები დასცვივდა. ეს დეტალი რამოდენიმე ქართულ ზღაპარში 
გვხვდება ვარირებული სახით.

„ისრის–მასრის სანდლის ქალში“ (ხალხური სიბრძნე 1963: 469-
473) გვხვდება ქართულ ჯადოსნურ ზღაპრებში პოპულარული მო-
ტივი ვაჟის მიერ ქალის უნახავად შეყვარებისა. ერთი ხელმწიფის 
ვაჟს მისგან კოკაგატეხილმა ბებერმა მიაძახა, შენამც ჩაგვარდნია 
გულში ისრის-მასრის ქალის სიყვარულიო. „ის იყო და ის, ჩაუვარ-
და  ყმაწვილს  იმ  ქალის  სიყვარული  გულში,  არ  აძლევდა  მოსვე-
ნებას  არც  დღე, არც ღამე: გახდა საბრალო, სანთელსავით დადნა. 
არც ჭამა იყო მისთვის და არც სმა. შეწუხდა ჩვენი ხელმწიფე. მო-
იწვია თავისი ექიმბაშები, მაგრამ შვილს ვერა უშველა რა“ (ხალ-
ხური სიბრძნე 1963: 470). ბოლოს ვაჟი წავიდა ისრის-მასრის სან-



355

დლის ქალის სანახავად, მონახა ის, ცოლად შეირთო და ამით 
განიკურნა.

საყოფაცხოვრებო ზღაპარში „ამხანაგს ნუ უღალატებ“ (იყო და 
არა 1977: 371-380) წისქვილში ღამით მგელი უყვება დათვს და მე-
ლას მაშრიყის ხელმწიფის ლოგინად ჩავარდნილი ერთადერთი 
შვილის ავადმყოფობის ამბავს, რომლის წამალიც ყბაშავი ცხვრის 
გულ-ღვიძლია. ღარიბი კაცი მოისმენს ამას, მოარჩენს მაშრიყის 
მეფის ვაჟსაც და სხვა ხელმწიფის შვილსაც, რისთვისაც კარგად 
დაჯილდოვდება.

ცხოველთა ზღაპარში „ძაღლების ენა“ (იყო და არა 1977: 62-67) 
ავადმყოფობის გამომწვევი ეშმაკების ჯადოქარია – „წავალ, თქვენს 
ხელმწიფეს რომ მზეთუნახავი ქალი ჰყავს, იმას საწოლზე თავით 
დავუჯდები  და  ისე  ავად  გავხდი,  რომ  სიკვდილის  პირას  მივიყ-
ვან, შენ ხმა დაყარე, ხელმწიფის ქალს მე მოვარჩენ, თუ ცოლად 
მომცემსო“ (იყო და არა 1977: 64) – ეუბნება იგი საწყალ კაცს. კაცი 
ასეც მოიქცა და როცა ავადმყოფთან შეიყვანეს, ეშმაკების ჯადო-
ქარმა ახადა ჯადო ქალს და ფანჯრიდან გაფრინდა. ქალი გამო-
ჯანმრთელდა. ასევე გამოჯანმრთელდა ეშმაკების ჯადოქრისგან 
გათავისუფლებული სხვა ხელმწიფის ვაჟიც.

რაც შეეხება ცრუ ავადმყოფობას, იგი გვხვდება რიგ ზღაპრებ-
ში, რომელთა შორისაც არის „კონკია“(იყო და არა 1977: 510-518) – 
ობოლ გოგონას გარდაცვლილი დედისგან დატოვებული ძროხა 
ჰყავს, რომელსაც ერთ რქაში ერბო აქვს, მეორეში – თაფლი და 
კვებავს დედინაცვლისგან დაჩაგრულ კონკიას. დედინაცვალი ამას 
შეიტყობს და ქმარს მოატყუებს, გვერდები მემტვრევა, ვკვდები და 
მხოლოდ ჩვენი ძროხის ნაღველის დალევა მიშველისო. დაკლეს 
ძროხა.   დალია დედინაცვალმა ნაღველი და წამოდგა, ვითომდა 
ამან მომარჩინაო.

ზღაპარში „ცხრა ძმა და ერთი და“ (იყო და არა 1977: 538-549) 
ხელმწიფის შვილის ახალმა ცოლმა თავი მოიავადმყოფა და ქმარს 
უთხრა, თუ ირემს დაკლავ და მაგის გულ-ღვიძლს მაჭმევ, მოვ-
რჩები, თუ არა და მოვკვდებიო (არადა, ირემი ირმადქცეული უმ-
ცროსი   ძმაა   ხელმწიფის   ვაჟის   ნამდვილი    ცოლისა!)   დაუკლეს 
ირემი, მაგრამ ისევ მოიავადმყოფა ცრუ დედოფალმა თავი და 
ახლა ქალთევზას დაკვლა ითხოვა. დაუკლეს ქალთევზა და ისე 



356

შეჭამა მოხარშული, ფხები არ გადავარდნია, მაგრამ ერთი ფხა 
მაინც გადავარდა ეზოში და ზედ ალვის ხე ამოიზარდა. ახლა 
უკვე მესამედ მოიავადმყოფა თავი ცრუ დედოფალმა – თუ მაგ 
ალვისხის ფიცრისგან საწოლს გამიკეთებთ, მოვრჩები, თუ არადა 
– მოვკვდებიო. ოღონდ ხე ისე უნდა მოეჭრათ, ნაფოტიც არსად გა-
დავარდნილიყო. ასეც მოიქცნენ, მაგრამ ქარმა ერთი ნაფოტი ერ-
თი კეთილი დედაბრისკენ გადააგდო და ნამდვილი დედოფალი 
გადარჩა. ცრუ ავადმყოფის საბოლოო გამოჯანმრთელებაზე აქ 
არაფერია ნათქვამი.

„მადლიერ მკვდარში“ (ხალხური სიბრძნე 1963: 371-377) მო-
ღალატე და თავის ერთგულ ძმას ატყუებს, თავს მოიავადმყოფებს 
და ცხრა მთას იქით რომ ერთი კამეჩია, იმას გულ-ღვიძლი მიშ-
ველისო, ეუბნება. ბიჭმა ჩვეულებრივი კამეჩის გულ-ღვიძლი მი-
უტანა, ქალმა შეჭამა და ვითომ გამოჯანმრთელდა, მერე კი უკ-
ვდავების  წყალი   მოსთხოვა  ძმას   წამლად,  ავად  ვარო.   მოიპოვა 
ბიჭმა უკვდავების წყალი, შინისკენ გაეშურა, მაგრამ დისთვის ის 
წყალი აღარ მიუტანია. მოღალატე და დასაღუპად აგზავნის თა-
ვის ძმას, ბოროტი განზრახვით მოიავადმყოფებს თავს, მაგრამ ძმა 
გადარჩება, არ იღუპება.

„წიქარაში“ (ხალხური სიბრძნე 1963: 274-279), რომელიც ცხო-
ველთა  ზღაპარია,  ავმა  დედინაცვალმა   შეატყო,  რომ   გრძნეული
 წითელი ხარი წიქარა თავის პატრონ ობოლ ბიჭს იმით ასაზრდო-
ებდა, რომ რქიდან ღალას იღებდა. დედინაცვალმა ხარის თავიდან 
მოშორება გადაწყვიტა, მოიავადმყოფა თავი, ლოგინში ჩაწვა და 
ქმარს კვნესა-გმინვით დახვდა, ვკვდები და თუ წიქარას დაკლავ, 
გულ-ღვიძლის ამოაცლი და მაჭმევ, მოვრჩები, თუ არადა, მოვკ-
ვდებიო. კაცმა ცოლის კვნესა-გმინვას ვეღარ გაუძლო და წიქარას 
დასაკლავად მზადება დაიწყო. აქაც, როგორც ზემოხსენებულ 
ზღაპრებში, საქმე გვაქვს ცრუ ავადმყოფობასთან; დედინაცვალი 
ბოროტი განზრახვით მოიავადმყოფებს თავს, სინამდვილეში არა-
ფერი არ სტკივა. იგი კუდიანია. რაც შეეხება წიქარას, იგი ხარია, 
საკულტო ცხოველი და მისი დაკვლა არ შეიძლება, ისევე, როგორც 
ირმის („ცხრა ძმა და ერთი და“) და ძროხისა („კონკია“) და თუ ეს 
მაინც   მოხდება,   მაშინ განსაკუთრებულ ღვთის   წყალობასთან 
გვაქვს საქმე, რომელიც დაკლულ ცხოველს მოაქვს.



357

ამრიგად, ავადმყოფობათა ამსახველ ქართულ ხალხურ ზღაპ-
რებში ავადმყოფობის გამომწვევი მიზეზია სიყვარული, დარდი, 
ზოგჯერ ბოღმა და ბოროტი განზრახვა, ზოგჯერ გაურკვეველი 
მიზეზი და მისთანანი, ხოლო წამალი სხვადასხვაა – უკვდავე-
ბის წყალი, უკვდავების ყურძენი, ირმის რძე, კოჭლი დევის 
ღვიძლი, ირმის გულ-ღვიძლი, ყბაშავი ცხვრის შიგნეული ან გუ-
ლის გადასაყოლებელი მოგზაურობა და სხვა. ზღაპრებში და-
კონკრეტებული არ არის ავადმყოფობა, უბრალოდ ნათქვამია, 
რომ ესა თუ ის პერსონაჟი ავად არის, ან თავი მოიავადმყოფა, 
რაც მიგვანიშნებს ნამდვილ და ცრუ ავადმყოფობაზე. ექიმობა კი 
მეტად საპატიო და შემოსავლიან საქმედ არის მიჩნეული და და-
კავშირებულია ზებუნებრივ ძალებთან. წამლის მშოვნელი მხო-
ლოდ ზღაპრის ღირსეული გმირია.

დამოწმებანი:

მეგრული ზღაპრები ... 1994: მეგრული ზღაპრები და მითები. თბილისი: 1994.
იყო და არა იყო რა 1977: იყო და არა იყო რა. თბილისი: 1977.
ხალხური სიბრძნე 1963: ხალხური სიბრძნე, ტ. I. თბილისი: 1963. 

Nino Gagoshashvili
Georgia, Tbilisi
Shota Rustavelli Institute of Georgian Literature

Disease and Cure Essence According to the Old Testement
and the Gospel of Luke

Summary

Theology considers diseases and cures as ontological experience of 
humankind, which, in itself relates to the Original Sin and the problem 
of abuse of the freedom given by God. Therefore, Jesus Christ approaches 
the issue of curing globally and resurrects not only the body and soul of 
a person, but also his position in the society, his social identity. All this 



358

suggests that a human cannot be fully cured without considering all the 
aspects of his life. 

Specialists of the New Testament compare such cure of a human to 
the Miracle of the Resurrection of the Lord, which reveals the support 
of the Savior to the mortal humankind. 

Key words: „Disease“, „Ontology“, „New Testament“.

ნინო გაგოშაშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის 
ინსტიტუტი

სნეულებისა და კურნების არსი ძველი აღთქმისა 
და ლუკას სახარების მიხედვით

ადამიანებს უძველესი დროიდანვე უწევდათ არაერთ სნეულე-
ბასთან თუ სასიკვდილო ვირუსულ დაავადებასთან ბრძოლა, 
ზოგჯერ იმ დონემდე, რომ ეს ბრძოლა ამა თუ იმ ერის ისტორიულ-
კულტურულ განვითარებას აფერხებდა. პერიოდულად მოვლე-
ნილ ავადობებს, რომლებიც ხშირად მასშტაბურ ხასიათს იძენდა, 
წმინდა ტექსტები ისტორიის, სამყაროს ყოფიერების ხელახლა 
წასაკითხად იყენებს. 

მსოფლიოს დიდი ეპიდემიები უკავშირდებოდა სახელმწიფო-
თა შორის სავაჭრო, კულტურულ, პოლიტიკურ და ა. შ. ურთი-
ერთობებებს,  რომლებიც,  ბუნებრივია,  იწვევდა   ადამიანთა   კონ-
ტაქტებსა  და  სნეულების   გადადება-გავრცელებას.  არც  21-ე  საუ-
უკუნე აღმოჩნდა გამონაკლისი, კორონავირუსულმა პანდემიამ 
(COVID-19) თავისი კვალი დატოვა საზოგადოების ყველა სტრუქ-
ტურაზე. ამ კონტექსტში საღვთისმეტყველო-პოლიტიკური კუ-
თხით დასმულმა კითხვებმა და ისტორიული ვითარების გათ-
ვალისწინებით მოხმობილმა მაგალითებმა ძველი და ახალი 
აღთქმიდან  (მასშტაბურობიდან  გამომდინარე,  შევჩერდით  ძვე-
ლი  აღთქმის  მხოლოდ    რამდენიმე  მუხლსა   და  ახალი   აღთქმი-
დან – ლუკას სახარებაზე), შეიძლება გაგვიჩინოს პასუხის მიღე-



359

ბის შესაძლებლობა სნეულებისა და კურნების ონტოლოგიასთან 
დაკავშირებით. 

წინასწარმეტყველების, იესო ქრისტესა და მოციქულების ეპო-
ქაში გავრცელებული პანდემიებიდან ცნობილია „ათენის ჭირი“ 
(ქრისტემდე 436-430 წლებში), რომელმაც მოიცვა მოსახლეობის 
მესამედი (დაახლოებით 200 000 ადამიანი) და დასაბამი მისცა 
ათენის ოქროს ხანის დასასრულს. შემდეგ საუკუნეებში ჭირის 
რამდენიმე ტალღა აგორდა ბერძნულ და რომაულ იმპერიებში. 
მათგან ისტორიულ ანალებში მოხვდა „ანტონინის ჭირი“, რომე-
ლიც გავრცელდა მე-2 ს-ის დასასრულს. შემდეგი იყო „იუსტინი-
ანეს ჭირი“ – ცნობილი აღმოსავლეთ რომის იმდროინდელი 
იმპერატორის სახელით. ამ დაავადებამ დაახლოებით 25 მილი-
ონი ადამიანის სიცოცხლე შეიწირა, განსაკუთრებით მრავლად კი 
ხმელთაშუა ზღვის აუზის ქვეყნებში.

მე-2 ათასწლეულის პანდემიებიდან ცნობილია „შავი ჭირი“, 
რომელიც ბიზანტიის იმპერიაში გაჩნდა. თუკი „იუსტინიანეს 
ჭირს“ აღმოსავლეთ რომის იმპერიის დაცემის დასაწყისი მოჰყვა, 
ბიზანტიის იმპერია ამ დაავადების გაჩენიდან საუკუნეზე ნაკლებ 
დროში გაქრა. ვარაუდობენ, რომ ბუბონური ჭირის ამ ახალმა 
ტალღამ 75 მილიონზე მეტი ევროპელი შეიწირა, ანუ კონტინენ-
ტის მოსახლეობის თითქმის 40 პროცენტი. შემდეგ საუკუნეებში 
გავრცელდა ქოლერა, ესპანური და აზიური გრიპი, ჰონკონგის 
გრიპი, შიდსი და სხვ. 

დასკვნა, რომელიც ძველი და ახალი აღთქმის პერიოდებში 
მიმდინარე პანდემიებიდან შეიძლება გამოვიტანოთ, არის ის, რომ 
ამ  ტიპის  სნეულება  არავის  ინდობს,  არც  მდიდარსა  და  არც  ღა-
რიბს, არც ბოროტსა და არც მართალს, ანუ არც მას, ვინც უფალს 
უყვარს   („უფალო,   აჰა,   ვინც გიყვარს, ავად არის“ (ბიბლია 1989: 
იოანე, 11.3) – ამ სიტყვებით მიმართავენ უფალს მართალი ლაზა-
რეს დები)). ამავდროულად, პანდემიური ვითარება ნათლად წარ-
მოაჩენს, რომ მსოფლიოს ნებისმიერ კუთხეში მცხოვრები ადამი-
ანები ერთმანეთზე ვართ დამოკიდებული და ყველამ თანაბრად 
უნდა ვცეთ პატივი ერთმანეთის ჯანმრთელობას, დავიცვათ შე-
საბამისი წესები, გავაცნობიეროთ ჰიგიენისა და უსაფრთხოების 
ნორმების – საზოგადოებისაგან განრიდების, განმხოლოების, 
„იზოლაციის“ – აუცილებლობა. 



360

 გადამდები სნეულებების დროს „იზოლაციის“ მნიშვნელობის 
შესახებ პირველი ინფორმაცია გვხვდება ძველი აღთქმის წიგნში 
„გამოსვლათა“. ებრაელი ერის ეგვიპტიდან გამოსვლამდე, ვიდრე 
ჭირი ამოწყვეტდა იქ მცხოვრებ ყველა პირმშოს, მოსე მიმართავს 
ებრაელებს: „აიღეთ უსუპის კონა, ამოავლეთ სისხლიან თასში 
და სცხეთ სისხლი კარისთავსა და ორთავე წირთხლს სისხლიანი 
თასიდან. დილამდე არავინ გახვიდეთ კარში“ (ბიბლია 1989: 
გამოსვლათა, 12, 22). ჭირი, რომლის განრიდებისაკენ მოსე თა-
ნამოძმეთ მოუწოდებს, არ იყო პანდემია, თუმცა მას ძველ აღთქმაში 
„დამღუპველ სენს“ უწოდებენ, რომლის შეყრითაც სერიოზული 
საფრთხე ემუქრებოდა ადამიანის სიცოცხლეს, ამიტომ აუცილე-
ბელი იყო ებრაელები საკუთარი სიცოცხლის გადასარჩენად მთე-
ლი ღამით საკუთარ სახლებში ჩაკეტილიყვნენ.

სხვაგანაც, კერძოდ, „ისაიას წიგნში“, გვხვდება ფრაგმენტი, რო-
მელშიც საუბარია ეპიდემიის მძვინვარების დროს ხალხის ერთ-
მანეთისგან განრიდების საჭიროებაზე: „წადი, ჩემო ხალხო, შედით 
თქვენ-თქვენ ოთახებში და გამოიკეტეთ კარი. მცირე ხანს შეაფარე 
თავი, ვიდრე რისხვა გადაივლიდეს (ბიბლია 1989: ესაია, 26, 20). 

მიუხედავად მოსეს და ესაიას თანამედროვეების ცოდნისა, 
რომ განმხოლოებას შეიძლება სულიერი და ფსიქოლოგიური 
პრობლემები მოჰყვეს, ადამიანი მორალურად დაზიანდეს, მაინც 
მიიჩნევენ, რომ ამგვარი ღონისძიებით გამოწვეული მღელვარება 
და შფოთი უფრო ნაკლებად სარისკოა, ვიდრე ეპიდემიის მსხვერ-
პლად ქცევა. ამას ადასტურებს სიტყვები „მეორე რჯულთადან“: 
„გარეთ მახვილი გაანადგურებს, შიგნით შიშის ზარი ჭაბუკსაც 
და ქალწულსაც, ძუძუთა ბავშვს, ჭაღარა კაცთან ერთად“ (ბიბლია 
1989: მე-2 რჯულთა, 32, 25), თუმცა წესების დარღვევას არაფერი 
ამართლებს. 

ძველი აღთქმა ასევე მიუღებლად მიიჩნევს სნეულების ჟამს 
მორწმუნეთა მხრიდან არსებული ვითარების მხოლოდ ღვთის 
განგებულების კონტექსტში განსჯასა და მასზე დაყრდნობას, 
განსაკუთრებით კი ეპიდემიის მძვინვარებისას. თუ ასეთ დროს 
ადამიანი არაფერს გააკეთებს და მხოლოდ სასწაულს დაელოდე-
ბა, შეიძლება ეს სასწაული მას არც მოევლინოს. ძველი აღთქმა 



361

ადამიანებს მოუწოდებს, გაუფრთხილდნენ საკუთარ სიცოცხლეს: 
„ეკრძალენით თავთა თქუენთა“ (ბიბლია 1989: მე-2 რჯულთა 4, 
15); საკუთარ თავზე ზრუნვა კი სულაც არ ნიშნავს ლოცვაზე უარის 
თქმას და არც მის მნიშვნელობას აკნინებს განსაცდელის ძლევისას.

ძველი აღთქმა ასევე გვასწავლის, რომ ადამიანს სნეულებასა 
თუ სიკვდილს უფლის დაუმორჩილებლობა შეყრის. ამგვარად, 
გამოდის, რომ ადამიანზე მოვლენილი განსაცდელი საღვთო სას-
ჯელის გამოვლინებაა. მოვიხმობთ მაგალითებს: „თუ გაიგონებ 
უფლის, შენი ღვთის ხმას და სწორად მოიქცევი მის თვალში, ყურს 
დაუგდებ მის ბრძანებებს და დაიცავ ყველა მის წესს, არ შეგყრი 
არცერთ სენს, ეგვიპტეს რომ შევყარე, რადგან მე ვარ უფალი, შენი 
გამკურნებელი“ (ბიბლია 1989: გამოსვლა, 15, 26); „ნუ იფიქრებ, 
რომ ბრძენი ხარ, უფლის გეშინოდეს და ბოროტებას განერიდე. ეს 
არის შენი სხეულის განკურნება და საზრდო შენი ძვლებისათვის“ 
(ბიბლია 1989: იგავნი, 3, 7-8) და სხვ.

იუდაიზმი ასევე მიიჩნევს, რომ თუკი ადამიანი ავადმყოფო-
ბით იტანჯება, ეს ნიშნავს, რომ მან ან მისმა მშობლებმა სცოდეს. 
თუმცა მრავალტანჯული იობი ძველ აღთქმაშივე აყენებს კითხ-
ვის ნიშნის ქვეშ ცოდვისთვის სასჯელის მოვლენის ამ ძველ-
აღთქმისეულ დამოკიდებულებას. იგი, როგორც სათნოებებით 
სავსე ღვთისმოსავი, რომელსაც თავს ატყდება ათასი უბედურება, 
უჩანაგდება მოსავალი, უკვდება საქონელი, კარგავს ოჯახის წევ-
რებს, ჯანმრთელობას, მეგობრებსაც კი, არ ღალატობს რწმენას, არ 
ემორჩილება საზოგადოების ზეწოლას და აგრძელებს ღვთის წი-
ნაშე თავისი უდანაშაულობის გამოცხადებას (ბიბლია 1989: წიგნი 
იობისა). 

ძველი  აღთქმის   ამ  შეხედულებას   სნეულებასთან  დაკავშირე-
ბით ეწინააღმდეგება ახალ აღთქმა. უფალმა თავს იდო ჩვენი 
ცოდვები და საკუთარი თავის მსხვეპლად მიტანითა და ჯვარზე 
აღსრულებით,   ფიზიკურის გარდა, მოგვანიჭა სულიერი კურნე-
ბის შესაძლებლობა, როგორც ამის შესახებ ესაია წინასწარმეტყვე-
ლი აცხადებს: „ის ჩვენი ცოდვებისთვის იყო დაჭრილი, ჩვენი 
უკეთურობებისთვის დალეწილი; მასზე იყო სასჯელი ჩვენი სიმ-
რთელისთვის და მისი წყლულებით ჩვენ განვიკურნეთ“ (ბიბლია 
1989: ესაია, 53, 5). 



362

სახარება გვთავაზობს არაერთ ამბავს უფალ იესო ქრისტეს მი-
ერ სხვადასხვა სნეულებისა და პათოლოგიის განკურნებისა; იგი 
მხედველობას  უბრუნებს  ბრმას  (იოან. 9, 1-41),  განწმენდს  კეთრო-
ვანს (მათ. 8, 1-4), აღადგენს დავრდომილს (ლუკ. 5, 17-26 ), გან-
კურნავს სისხლმდინარეს (მარკ. 5, 25-34) და სხვ. ეს კურნებები 
მნიშვნელოვან ადგილს იკავებს უფლის მიწიერ მსახურებაში. მა-
ხარებლები გადმოგვცემენ: „მიმოდიოდა იესო მთელს გალილე-
აში, ასწავლიდა მათ (ხალხს) სინაგოგებში, ქადაგებდა სახარებას 
სასუფევლისას და კურნავდა ყოველგვარ სენსა და ყოველგვარ 
უძლურებას... და მოედო მისი ამბავი მთელს სირიას: მოჰყავდათ 
მასთან უძლურნი, სხვადასხვა სენითა და ჭირით სნეულნი, ეშ-
მაკეულნი, მთვარეულნი და დავრდომილნი, და კურნავდა მათ“ 
(ბიბლია 1989: მათე, 4, 23-24). „მისი ამბავი სულ უფრო ფართოდ 
ედებოდა მთელს ქვეყანას და დიდძალი ხალხი აწყდებოდა, რათა 
მოესმინათ და განკურნებულიყვნენ თავიანთ სნეულებათაგან“ 
(ბიბლია 1989: ლუკა, 5, 15) და სხვ. 

აღსანიშნავია მაცხოვრის კურნების მეთოდებიც, რომლებიც 
დღევანდელი მკითხველისთვის შეიძლება გასაოცარია, მაგრამ 
ანტიკურ ეპოქაში არავის უკვირდა. უფლის ამქვეყნიური ცხოვ-
რების პერიოდში არსებული სამედიცინო ცოდნის ანალიზი 
აჩვენებს, რომ მის მიერ აღსრულებული კურნებანი (როგორი 
ორიგინალურიც არ უნდა იყოს იგი) თანხმობაშია მისივე ეპოქის 
სამედიცინო პრაქტიკასთან.

ახალ აღთქმაში არ გვხვდება ინფორმაცია რომელიმე კონკრე-
ტული პანდემიის შესახებ, თუმცა სამი ე. წ. სინოპტიკური სახა-
რებიდან  (მათე,  მარკოზი,  ლუკა),  რომლებსაც   ხედვის  ერთი  მი-
მართულება აქვთ, მხოლოდ ლუკას სახარება მოიხსენებს „ჟამი-
ანობას“ ანუ ჭირს, ეპიდემიას, ძველქართულად „სრვანს“, როგორც 
ჟამის აღსრულებისა და უფლის მეორედ მოსვლის ერთ-ერთ 
გამაფრთხილებელ ნიშანს: „და იქნება დიდი მიწისძვრანი, აქა-იქ 
– შიმშილობა და ჟამიანობა, საშინელებანი და დიადი სასწაულნი 
ზეცით“ – ბრძანებს მახარებელი (ბიბლია 1989: ლუკა, 21, 11). 

ეს სიტყვები წარმოთქმულია ქრისტეს ვნების დაწყების წინ და 
წარმოადგენს სახარების იმ მონაკვეთს, რომელიც აღწერს დროის 
აღსასრულის ანუ მეორედ მოსვლის მოახლოების ნიშნებს. რო-



363

დესაც მაცხოვარს ესაუბრებიან იერუსალიმის ტაძრის სიდიადის 
შესახებ, იგი აცხადებს: „მოვლენ დღენი, როცა ყოველივე ამისაგან, 
რასაც ხედავთ, ქვა ქვაზედაც აღარ დარჩება, არამედ ყველაფერი 
დაინგრევა“  (ბიბლია  1989: ლუკა, 21, 6). ხოლო როდესაც ეკითხე-
ბიან, თუ როდის მოხდება ეს მოვლენები, იესო პასუხობს: „ფხიზ-
ლად იყავით, რათა არ შეცდეთ; ვინაიდან მრავალნი მოვლენ ჩემი 
სახელით, და იტყვიან: მე ვარ და მოახლოვდა ჟამი; ნუ შეუდგებით 
მათ კვალს.  როდესაც გაიგებთ ომებისა და აშლილობების ამბავს, 
ნუ შეძრწუნდებით, ვინაიდან  ჯერ ეს უნდა  მოხდეს, მაგრამ  მაშინ-
ვე როდი დადგება აღსასრული“ (ბიბლია 1989: ლუკა, 21, 8-9).

უფალი სამყაროს აღსასრულის შესახებ წინასწარმეტყველური 
ნიშნების გამოცხადებით აფრთხილებს თავის მიმდევრებს, რომ 
მრავალი  შეიძლება  მოსულიყო  მისი  სახელით და სიცრუე  ექადა-
გა ჟამის მოხლოების შესახებ; თუმცა იქვე აკონკრეტებს, რომ ეს 
კიდევ არ ნიშნავს უკანასკნელი (ესქატოლოგიური) ჟამის დადგო-
მას, ვინაიდან ჯერ იქნება დევნა, რომელიც მისმა მოწაფეებმა უნდა 
განიცადონ (ბიბლია 1989: ლუკა, 21, 12). ამ სიტყვებს განამტკიცებს 
აპოკალიპსისიც (ბიბლია 1989: იოანეს გამოცხადება 6, 8).

ლუკას სახარების ამ მონაკვეთით ცხადდება, რომ ჟამიანო-
ბას მაცხოვრის დროს, ისევე როგორც კაცთა მოდგმაზე დღემდე 
მოვლენილ არაერთ განსაცდელს (მათ შორის, დღევანდელ პან-
დემიურ ვითარებაშიც), ქრისტეს მიმდევრები ხსნიან უკანასკნე-
ლი ჟამის დადგომით, რომლის მოახლოებაც ამოიცნობა არა 
ადამიანური გამოთვლებით, არამედ უფლის მიერ მოვლენილი 
ნიშნების საშუალებით.

აღსანიშნავია, რომ ლუკა მოციქული თავის სახარებაში სხვა 
მახარებლებზე მეტად ამახვილებს ყურადღებას ღვთაებრივ სიყ-
ვარულზე, მონანიეთა შემწყნარებლობაზე, მაცხოვრის მიერ გამო-
ჩენილ თანაგრძნობასა და შემწეობაზე წარმართებისა და სამა-
რიელების მიმართ და სხვ. მისივე სახარებაშივე ვხვდებით ისეთ 
სასწაულებს, როგორებიცაა: განკურნება უწმიდური სულით შეპყ-
რობილი მამაკაცისა (ბიბლია 1989: ლუკა, 4,33) და უძლურების 
სულით შეპყრობილი დედაკაცისა (ბიბლია 1989: ლუკა, 13,11), 
წყალმანკით დაავადებულისა (ბიბლია 1989: ლუკა, 14,1) და სხვ.



364

ჩვენს შემთხვევაში განსაკუთრებით საინტერესოა ლუკა მახა-
რებლის მიერ აღწერილი სასწაული „ათი კეთროვანის განკურ-
ნების“ შესახებ (ბიბლია 1989: ლუკა, 17,12-19). 

იესოს ამქვეყნიური ცხოვრების დროს მძვინვარებდა ბიბლი-
ური  დაავადება  კეთრი.  ამ  დაავადებას  პანდემიად  არ  მოიხსენე-
ბენ, თუმცა, როგორც ლუკას სახარებიდან ხდება ცნობილი, ადა-
მიანებს კეთრი აშინებდათ, რადგან ადვილად გადამდები იყო და 
ძნელად იკურნებოდა. ამასთან, ყველა კეთროვანი უწმინდურად, 
ცოდვილად ითვლებოდა, ქალაქგარეთ იყვნენ გახიზნული და 
ახლოს არავინ ეკარებოდათ. მოსეს სჯულის მიხედვით, ვინც კეთ-
როვანს შეეხებოდა, უწმიდური იყო და მასზე განწმედის წესი უნ-
და აღსრულებულიყო. ამდენად, კეთრით დაავადებულნი მხოლოდ 
ღვთისა და კეთილი ადამიანების იმედად იყვნენ დარჩენილნი. 

სწორედ ასეთ დღეში მყოფი ათი კეთროვანი შეეგება უფალს 
ერთ-ერთი დაბის შესასვლელში და გამოჯანმრთელება შესთხოვა. 
უფალმა მათ პირდაპირ იუდეველ მღვდელმსახურებთან წასვლა 
უბრძანა: „წარვედით და უჩვენენით თავნი თქვენნი მღვდელთა“ 
(ბიბლია 1989: ლუკა, 17-14). მოსეს სჯულის მიხედვით, ძველი აღთ-
ქმის მღვდლებს ევალებოდათ კეთრით ან სხვა მსგავსი სნეულე-
ბით შეპყრობილთა გასინჯვა. თუ ვინმეს სნეულება აღმოაჩნდებო-
და, უწმიდურად ცხადდებოდა, გამოჯანმრთელებულზე კი მოსეს 
სჯულით  დადგენილი   განწმედის წესი უნდა აღსრულებულიყო 
და ღვთისთვის მსხვერპლი შეეწირათ. 

აღსანიშნავია, რომ ათივე კეთროვანი უფალმა მღვდელმსახუ-
რებთან მანამ გაგზავნა, ვიდრე მათ განკურნავდა. ამგვარად მან 
ამ ადამიანების რწმენა გამოსცადა. კეთროვნები დამორჩილდნენ 
უფლის სიტყვას, რწმენა გამოიჩინეს და, უფლის ნებით, მღვდელ-
თან მისვლამდე განიკურნენ. რწმენამ იხსნა ისინი ფიზიკური 
განადგურებისაგან.

თუმცა ათი განკურნებული კეთროვანისგან მხოლოდ ერთი 
დაბრუნდა მაცხოვართან მადლიერების გამოსახატავად. სახარება 
ამბობს: „ერთი მათგანი, რომელმაც დაინახა, რომ განიკურნა, 
მობრუნდა და ხმამაღლა ადიდებდა ღმერთს. იესოს ფერხთით და-
ემხო და მადლი შესწირა; და იყო იგი სამარიელი“ (ბიბლია 1989: 
ლუკა, 17, 15-16). დანარჩენები კი სასწრაფოდ გაემართნენ იერუ-
სალიმის ტაძარში მსხვერპლის შესაწირად და განსაწმენდად. 



365

საღმრთო წერილის განმმარტებლები (იოანე ოქროპირი, გრი-
გოლ ღვთისმეტყველი და სხვ.) ცხრა განკურნებული იუდეველის 
უმადურობის მიზეზს ძველი სჯულის დამონებულობაში ხედა-
ვენ, სამარიტელი კი ყოველივე ამისგან თავისუფალი იყო, ის „არ 
იყო შებორკილი იუდაური წეს-ჩვეულებებით და არც იუდეველი 
უხუცესებისა ეშინოდა, ამდენად, სავსებით შეეძლო თავისი გუ-
ლის კარნახით მოქცეულიყო“ (დიაჩენკო 2021:).

კეთრისაგან განკურნებულ სამარიტელს, რომელიც უკან მად-
ლობის შესწირავად დაბრუნდა, უფალმა უთხრა: „აღდეგ და წარ-
ვედ!  სარწმუნოებამან  შენმან  გაცხოვნა შენ“ (ბიბლია 1989: ლუკა 
17, 19), რაც ნიშნავს: „შენმა რწმენამ კურნება შესძინა არა მხოლოდ 
შენს სხეულს, არამედ შენს სულსაც მოუპოვა ცხონება, ანუ ცხონე-
ბის  გზაზე  დაგაყენა  შენ,  რასაც  დანარჩენი  ცხრა  მოაკლდა,  ვინა-
იდან მხოლოდ ხორციელ კურნებას დასჯერდნენ“ (დიაჩენკო 2021:).

ამდენად, ახალი აღთქმის ღვთისმეტყველებაში სნეულება და 
კურნება განიხილება ადამიანის ონტოლოგიურ გამოცდილებად, 
რაც თავისთავად უკავშირდება პირველჩენილ ცოდვასა და ღვთის-
გან ბოძებული თავისუფლების ბოროტად გამოყენების საკითხს. 
აქედან გამომდინარე, ახალ აღთქმაში, განსხვავებით ძველი აღთ-
ქმისა, ადამიანზე აღესრულდება სრული კურნება, როდესაც უფა-
ლი იესო  ქრისტე  აღადგენს არა მხოლოდ ადამიანის სხეულს და 
მის  ადგილს  სოციუმში,  ანუ  მის  სოციალურ   მიკუთვნილებობას,
არამედ მის სულსაც. ეს კი მიგვანიშნებს, რომ ადამიანის სრული 
გაჯანსაღება შეუძლებელია მისივე ყოფიერების შემადგენელი თი-
თოეული ასპექტის გათვალისწინების გარეშე. 

ახალი აღთქმის განმმარტებლები ადამიანის ამგვარ აღდგენას 
ადარებენ უფლის მკვდრეთით აღდგომის სასწაულს, რომელიც 
მთელი ძალით განაცხადებს მაცხოვრის თანადგომას მოკვდავი და 
დაწყლულებული კაცობრიობის მიმართ. 

დამოწმებანი:

ბიბლია 1989: ბიბლია. საქართველოს საპატრიარქოს გამოცემა. თბილისი: 
1989.
დიაჩენკო 2001: http://www.orthodoxy.ge/tserili/diachenko/29kvira.htm

http://www.orthodoxy.ge/tserili/diachenko/29kvira.htm


366

Mary Khukhunaishvili-Tsiklauri
Georgia, Tbilisi
Shota Rustavelli Institute of Georgian Literature

Contagious Diseases in Georgian Folklore and Traditions

Summary

Global impact of the Covid-19 pandemic has claimed millions of lives 
and has changed the ways in which each of us relates to. The situation 
created the necessity to go back to distant past when the empiric medicine 
did not exist and men believed in nature spirits affecting their lives. Geor-
gian folklore and time – honored customs give opportunity to restore the 
history of medicine the genetic roots of which is connected to the pagan 
period of life, to so called magical-religious medicine.

Key words: Contagious Diseases, Magical-Religious Medicine

მერი ხუხუნაიშვილი-წიკლაური
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული ლიტერატურის 
ინსტიტუტი

ინფექციური დაავადებები ქართულ ფოლკლორსა 
და ტრადიციებში

კოვიდ-19 მსოფლიო პანდემიამ, იმ პრობლემებმა, რომლის წი-
ნაშეც ცივილიზებული სამყარო აღმოჩნდა, შექმნა აუცილებლობა 
დავბრუნებულიყავით შორეულ წარსულში, როცა ემპირიული მე-
დიცინა არ არსებობდა და ჩვენი წინაპრები თავიანთი წარმოსახ-
ვის წყალობით ცდილობდნენ ავადმყოფობებთან გამკლავებას. 
არქეოლოგიური გათხრები ადასტურებენ, რომ პირველყოფილი 
ადამიანი სულაც არ იყო აბსოლუტურად ჯანმრთელი და დაავა-
დებები, მათ შორის გადამდები უკვე არსებობდნენ. მათ გავ-
რცელებას ეპიდემიებად და პანდემიებად ხელი შეუწყო ცხოვრების 



367

წესის შეცვლამ: სამონადირეო-შემგროვებითი საქმიანობიდან მი-
წათმოქმედებაზე, მესაქონლეობაზე გადასვლამ, ბინადარი ცხოვ-
რების დაწყებამ, ქალაქების აგებამ, გზების გაყვანამ, ვაჭრობის 
ხელშეწყობამ, ომებმა მიწებისა და სიმდიდრის დასაუფლბლად. 
საქართველოზე მისი გეოპოლიტიკური მდებარეობის გამო, ევრო-
პისა და აზიის იმპერიების ინტერსები გადიოდა, რის გამოც 
მუდმივი თავდასხმების ობიექტი იყო და ბუნებრივია, ქვეყანის 
მოსახლეობა ადგილობრივი ეპიდემიების გარდა, გარეშე მტრე-
ბის  მიერ  შემოტანილი  მსოფლიო  პანდემიად  ქცეული   ინფექცი-
ების მსხვერპლიც ხდებოდა. საუკუნეების მანძილზე დაკვირ-
ვებებისა და პრაქტიკული გამოცდილების წყალობით ავადმყო-
ფობებთან ბრძოლის გარკვეული ცოდნა დაგროვდა, რამაც ხელი 
შეუწყო სამკურნალო წიგნების შექმნას საქართველოში (XI-XVI სს).

პირველი წერილობით ცნობას საქართველოში ინფექციური 
დაავადების, შავი(ბუბონური) ჭირის ეპიდემიის შესახებ XIV სა-
უკუნის მემატიანე და კალიგრაფი ავგაროზ ბანდაისძე გვაწვდის. 
თუმცა თავად დაავადება უფრო ადრე, „უსწორო კარაბადინშია“ 
(XI ს.) ნახსენები (ჟღენტი 2019: 9-11). ავგაროზ ბანდაისძე 1348 
წელს „სიკვდილობის წელს“ უწოდებს. დაავადება საქართველო-
ში ოქროს ურდოს ლაშქარმა გაავრცელა და ორი ათეული წელი 
მძვინვარებდა. ამ დაავადებამ 1366 წელს მეფე ბაგრატ V მეუღლის, 
დედოფალ ელენეს სიცოცხლეც შეიწირა (ბერაძე ... 2003: 211-212). 
ოქროს  ურდომ შავი  ჭირი ევროპაშიც  გაავრცელა, სადაც  60  მილი-
ონ ადამიანზე მეტი დაიღუპა. შავი ჭირის მეორე პანდემია სამასი 
წლის შემდეგ განმეორდა. ამ პერიოდის საქართველოს შესახებ 
უფრო მეტი ინფორმაციული მასალა მოგვეპოვება – ისტორიული 
წყაროები, მემუარული ლიტერატურა: შავი ჭირით გამოწვეული 
ერეკლე მეფის თელავიდან მცხეთაში გადასვენებისა და დაკ-
რძალვის პრობლემები (1798 წლის 11 იანვარი – 21 თებერვალი), 
ცნობილი ქართველი მწერლისა და საზოგადო მოღვაწის ალექ-
სანდრე ორბელიანის (1802-1869) მემუარები, რომელიც 1867 
წლით თარიღდება და მოთხრობილია ორბელიანების ოჯახის 
1811 წლის ისტორიას, როცა თბილისში შავი ჭირი მძვინვარებდა. 
ორბელიანების ოჯახი კახეთში მამიდასთან გაიხიზნა, თუმცა 9 
წლის ალექსანდრე შავი ჭირით სწორედ კახეთში დაავადდა და 



368

ორმოცი დღე ებრძოდა ვერაგ ინფექციას. მოგონებაში გადმოცე-
მულია შავი ჭირის იმდროინდელი მკურნალობის ხალხური მე-
თოდები, რომელზეც ქვემოთ გვექნება საუბარი (მიქაბერიძე 2018: 
9-45). რთული და გაუსაძლისი იყო გასული საუკუნის 10-იანი, 
20-იანი წლებიც: საზღვარგარეთიდან რიგ-რიგობით ვრცელდე-
ბოდა პარტახტიანი ტიფი, შავი ჭირი, ხოლერა, „ესპანური გრიპი“. 
არსებული ვითარება ამ პერიოდის ქართულ პრესში აქტიურად 
შუქდებოდა.

ინფექციური დაავადებები ქართულ ვერბალურ და მუსიკა-
ლური ფოლკლორში, ტრადიციებში: (მითოლოგიური გადმოცე-
მები, ზეპირი ისტორიები, მითოლოგიური და სყოფაცხოვრებო პო-
ეზია,სიმღერები, რწმენა –წარმოდგენები, ადათ-წესები):

ადამიანის წარმოდგენები გარე სამყაროზე ქვის ხანიდან მო-
ყოლებული ეტაპობრივად ვითარდებოდა. ბუნებაზე ზემოქმედე-
ბის თავდაპირველი მეთოდი მაგიურ – ჯადოქრული იყო,რაც 
გულისხმობდა მაგიურ ქმედებებს, მაგიური სიტყვების, საგნების 
გამოყენებას,  მათ  შორის  მსხვერპლშეწირვას. ავადმყოფობების მი-
ზეზად ადამიანის სხეულში ჩასახლებული სულებს მიიჩნევ-
დნენ და სიმპათიური მაგიის (ხვეწნის, მორჩილებისა და პატი-
ვისცემის, შებრალების, თხოვნის) საშუალებით ცდილობდნენ 
ავადმყოფობისგან თავის გადარჩენას, ავადმყოფობაზე გავლენის 
მოხდენას. დროთა განმავლობაში ადამიანმა ავადმყოფობები ადა-
მიანური თვისებებით აღჭურვა: დაჰყო მამაკაცებად და ქალებად, 
შექმნა მათი ოჯახური და იერარქიული ინსტიტუტი, განსაზღვრა 
მათი საცხოვრებელი ადგილი, დაუკავშირა ისინი მცენარეებს, 
ცხოველებს, სხვადასხვა საგნებს, ფერებს, მნათობებს, წარმართულ 
ღვთაებებს. ქრისტიანული რელიგიის გავრცელების შემდეგ ინ-
ფექციური დაავადებები ღმერთის, ქრისტესა და სხვადასხვა 
ქრისტიანული წმინდანების დაქვამდებარებაში მოექცა. 

ინფექციური დაავადებების საცხოვრისად სამყაროს სამივე 
განზომილება განიხილებოდა: მიწაზე – ზღვის გაღმა, ქვესკნელში, 
ცაში (ხალხური პოეზია 1973: 360). 

ერთი გადმოცემის მიხედვით მეთევზე უზარმაზარმა თევზმა 
გაიტაცა იმ კუნძულზე, სადაც ინფექციური დაავადებები სახ-
ლობდნენ. მის თვალწინ გადაიშალა   მშვენიერი წალკოტი, თაფ-



369

ლის მდინარეები და რძის ნაკადულები. მეთევზემ აქ მისი  გარდაც-
ვლილი მეზობლები ნახა, რომლებიც წლების წინ ინფექციურ და-
ავადებებს თავიანთ ყმებად წამოეყვანათ. მეთევზე გატაცებიდან 
მეორე წელს იმავე თევზის დახმარებით სახლში დაბრუნებულა 
(სახოკია 1956: 25-26). მეორე გადმოცემით ერთი კაცი ზღვის 
ტალღამ კლდის ძირას მიაგდო, კლდეზე ავიდა, მის წინ დიდი 
მინდორი გადაიშალა, სადაც ანკარა წყარო მოდიოდა. წყაროსთან 
თოვლივით თეთრი ტიტველი ქალი იდგა და სარეცხს რეცხავდა. 
ქალი ინფექციური დაავადებების ყვავილისა და წითელას დედა 
იყო.ქალმა კაცი შვილად მიიღო და სახლში წაიყვანა, გზაზე სხვა 
სნეულებების სახლებიც აჩვენა, მარტო სურდოს არ ჰქონდ მუდმივი 
ბინა. ყვავილისა და წითელას სახლის დარბაზის შუაგული იმ 
ადამიანების თვალებით იყო მოჭედილი, რომლებიც ყვავილმა და-
აზარალა. როცა ყვავილი და წითელა დაბრუნდნენ, დედამ შვილებს 
სთხოვა არაფერი ევნოთ კაცისთვის და სახლში დაებრუნებინათ. 
კაცი ჟამს ჩააბარეს, რომელმაც ის სახლში მშვიდობით მიიყვანა 
(ნიჟარაძე 1962: 147-148). ინფექციური დაავადებები, „ბატონები“ 
ორსაფეხურიან იერარქიულ ინსტიტუტში „დიდ“ და „პატარა ბა-
ტონებად“ იყვნენ გაერთიანებულნი. „დიდ ბატონებად“ ითვლე-
ბოდნენ შავი ჭირი, ხოლერა და ყვავილი. მეორე ჯგუფს წარმო-
ადგენდნენ წითელა, ჩუტყვავილა, ქუნთრუშა, ყივანახველა, 
ყბაყურა და წითურა. თითოეულ მათგანს ჰყავდა ოჯახი, დედა, 
და-ძმა, ოჯახურ წყვილს – ცოლ-ქმარს წარმოადგენდნენ. თეთრსა-
მოსიანი ქალები და შავსამოსიანი გრძელწვერა მამაკაცები შვიდ 
წყვილად ჯორებით გადაადგილდებაოდნენ. მათ ვერანაირი 
გეოეგრაფიული დაბრკოლება ხელს ვერ უშლიდა: „თეთრი ზღვი-
დან გიახელით, შვიდი  და-ძმანი  ბატონი“..., იისა და ვარდის ბაღ-
ში  ბატონები  ბრძანდებიან... ია ვკრიფე, ვარდი  ვშალე... წინ  ბატო-
ნებს გავუშალე“. „ბატონების ბაღიაო, ვარდო ნანინაო, თეთრი 
თუთა ასხიაო... განა მართლა თუთა არი....ბატონები ბრძანდებიან, 
მათ ვენაცვალეო“ (სახოკია 1956: 24, 27; დონაძე ... 1990: 13-14: 
ქართული ხალხური პოეზია 1979: 124 – 132). ბატონების მკურ-
ნალობის ხალხურ ტრადიციის განუყოფელი ნაწილი იყო რი-
ტუალური ლექს-სიმღერების შესრულება, რომელიც ჩონგურის 
ან ფანდურის თანხლებით სრულდებოდა და ორ ჯგუფად იყო-



370

ფოდა: ორხმიან „იავნანად“ და სამხმიან „ბატონებოდ“, იგივე „სა-
ბოდიშოდ“.  მოგვიანებით  „იავნანა“  თანამედროვე  აკვნის  სიმღე-
რად იქცა: საყოფაცხოვრებო ელემენტები – ტექსტობრივი მრა-
ვალფეროვნება შეიძინა, თუმცა შეინარჩუნა მისამღერი „იავნანა, 
ვადო ნანა, იავნანინაო“, სადაც ბატონების საკრალური ყვავილების 
კვალია შემორჩენილი. „შვიდი“ კი უნივერსალური საკრალური 
ციფრია. ქუნთრუშას ხალხური სახოლწოდება „ვარდკოხაა“. „კოხი“ 
ცეცხლგამძლე ქვაა, მას მეორე მნიშვნელობაც აქვს, წვრილ სეტყვას 
ნიშნავს. ჩვენი აზრით „ვარდკოხა“ სწორედ „ვარდების სეტყვას“ 
უნდა გულისხმობდეს და ქუნთრუშას დროს ავადმყოფის სხე-
ულზე წვრილი სეტყვის მსგავსი წვრილწინწკლოვანი გამონაყარის 
მეტაფორული აღწერაა ბატონების საპატივცემულოდ (ორბელი-
ანი 1992: 254, 387; ღლონტი 1984: 308-30). ანტიკურ რომსა და 
საბერძნეთში ია თაყვანისცემის საგანი იყო და ათენის სიმბოლო-
საც წარმოადგენდა, სიყვარულს, ერთგულებას, თავმდაბლობას, 
ღირსებას განასახიერებდა. მას სამკურნალო დანიშნულებაც ჰქონ-
და  –  იის  გვირგვინით  თავის  შემკობა  თავბრუსსხვევისაგან იცავ-
და ადამიანს. ევროპულ ფოლკლორში ია სიკვდილთან, გლო-
ვასთან ასოცირდება. ვარდიც პოპულარული მცენარე იყო. მისი 
არსებობა 35 მილიონი წლიდან დასტურდება, სიყვარულის 
ღვთაებების აფროდიტას და ვენერას სიმბოლიური ყვავილი იყო. 
ძველ რომში მას კვდომა-აღდგომის სიმბოლოდ მიიჩნევდნენ და 
ხშირად რგავდნენ საფლავებზე. მითოსურ წარმოდგენებში ია და 
ვარდი  ქვესკნელის  დედოფლისა  და  ქვესკნელი  მეფის   ყვავილე-
ბია, რისი კვალიც ქართულ ხალხურ ჯადოსნურ ზღაპარშიც 
იძებნება: „იამ რა უთხრა ვარდსა, ვარდმა რა უთხრა იასა“ (ხალხუ-
რი სიბრძნე 1963: 107-110; კოტეტიშვილი 1961: 325). უნდა აღინიშ-
ნოს, რომ მცენარეებს დაავადებების სულების როგორც საამებ-
ლად,ასევე მათ წინააღმდეგ საბრძოლველადაც იყენებდნენ. ზე-
მოთ მოყვანილი „ბატონების“ ლექსიდან ჩანს, რომ თუთა ბა-
ტონებს განასახიერებდა. ამიტომაც სპეციალურდ მორთული 
მრავალგანშტოებიანი თუთის ხის ტოტი ბატონებისთვის მისარ-
თმევი საჩუქარი იყო. აღსანიშნავია, რომ ბატონების სტუმრობის 
დროს ოჯახში აბრეშუმის ჭიის მოვლა-პატრონობა იკრძალებო-
და. ტრადიციის მიხედვით სამეგრელოში გარდაცვლილი უფროსი 



371

ქალის ოჯახის წევრები ეზოში დარგულ თუთის ხეს ამოთხრიდ-
ნენ, დასაფლავების წინ მიცვალებულს თუთის ხის გარშემო შე-
მოატარებდნენ და მის საფლავზე გადარგავდნენ (სახოკია 1956: 
36; აბაკელია 2007: 23-40; მინდაძე 2017: 111-124). წმინდა ხედ 
მუხა, თხილი, ბროწეული, კაკალი და ცაცხვიც ითვლებოდა. ლეჩ-
ხუმში ხვამლობის დღესასწაულის დროს (20 ივლისი) წინასწარ 
შესახელებული კაკლის (სახვამლო კაკას) ხის ქვეშ შლიდნენ 
სუფრას. სუფრაზე აუცილებლად უნდა ყოფილიყო ნიგვზიანი 
ხმიადი. სახვამლო კაკას მოსავლიანობასთან ერთად ბავშვების 
ჯანმრთელობას შესთხოვდნენ. გამოჯანმრთელების მიზნით ყი-
ვანახველით დაავადებულ ბავშვებს მეხნაკრავი კაკლის ხის ქვეშ 
აძვრენდნენ (ალავიძე 1951: 129-130). ხევში ბატონებს დანაყილი 
ნიგვზისგან დამზადებულ პატარა სანთელებს ე.წ. ბაზმებს უნ-
თებდნენ, რომლებიც წვის დროს სასიამოვნო სუნს გამოსცემდნენ 
(ქართული ხალხური პოეზია 1979: 355). ცაცხვის ხის თაყვანისცემა 
მთელ დასავლეთ საქართველოში იყო გავრცელებული. ის სა-
ლოცავის მოვალეობას ასრულებდა. ავადმყოფის ოჯახის წევრები 
ცაცხვის ხესთან მიდიოდნენ, ყველა ტოტს დაათვალიერებდნენ, 
თუ ყველა ტოტი მთელი აღმოჩნდებოდა ავადმყოფი მალე გამო-
ჯანმრთელდებოდა (ქისტაური 2012: 47).

ინფექციური დაავადებების საწინააღმდეგოდ, კერძოდ შავი 
ჭირის დასამარცხებლად გამოიყენებოდა ღვია. ამ უნიკალურ წიწ-
ვოვან მცენარეს უძველესი დროიდან სამკურნალო დანიშნულება 
ჰქონდა.მას 50 მილიონი წლის ისტორია აქვს და ყველა კონტი-
ნეტზე ხარობს. საქართველოში სხვადასხვა სახელწოდებებით 
გვხდება:ტუია, ოდაღაჯი, ჭყერი, ღვიო (მაყაშვილი 1991: 75), 
600-დან 3000 წლამდე ცოცხლობს, კლავს ბაქტერიებს. ჩვენი წინაპ-
რები ღვიას ტოტებს სახლის კარზე კიდებდნენ, სახლში წვავდნენ 
და მისი კვამლით „ავ სულებს“ ებრძოდნენ. ალექსანდრე ორბელი-
ანი მემუარებში აღწერს თუ როგორ მკურნალობდნენ ორმოცი 
დღის განმავლობაში შავი ჭირით დაავადებულ მცირეწლოვან 
მწერალს: დარბაზში, სადაც ის იწვა,ნაკვერჩხალზე ღვიას აკმევ-
დნენ, აგურზე კი ძმარს, დღეში სამჯერ აიაზმას ასხურებდნენ.

ცალკე განხილვას იმსახურებს ავადმყოფის ოჯახის და ახ-
ლობლების ქცევის წესები, რათა სრული კომფორტი შეექმნათ 



372

მათ ოჯახში დროებით ჩასახლებული იფექციური დაავადებების-
თვის, სტუმართმოყვარეობა გამოეჩინათ მათ მიმართ, მორჩილება 
გამოევლინებინათ, არ განერისხებინათ, მშვიდობიანად დასრუ-
ლებულიყო  მათი  სტუმრობა.  ავადმყოფს  „ბატონებისადმი“   მორ-
ჩილების ნიშნად გახვრეტილ ქვას ჰკიდებდნენ, რომელსაც შემ-
დეგ ავადმყოფი ლეიბის ქვეშ ინახავდა.თეთრეული ახალი და 
სუფთა უნდა ყოფილიყო, საბანი-აბრეშუმის, მუქი ფერის სამოსი 
იკრძალებოდა, კერაზე ცეცხლი ჩამქრალი იყო, რადგანაც ბატო-
ნებს“ ცეცხლი არ უყვარდათ. სახლში საჭმელი არ მზადდებოდა 
– მეზობლები აწვდიდნენ. მენიუდან ამოღებული იყო ღორის 
ხორცი, მწარე და ცხარე საჭმელი, ძმარი და ღვინო. მეზობლები 
ავადმყოფობის სულებს საჩუქრებს მიართმევდნენ: ვარიებს, რომ-
ლებსაც ნისკარტი და ფეხის ფრჩხილებს წითლად უღებავდნე-
ბატონებს ღია ფერები უყვარდათ. ხალხურ წარმოდგენებში ფერთა 
კლასიფიკაცია მათი მაგიური ძალის ხარისხით იყო განპირობე-
ბული (ხუციშვილი 2010:4-5). 

ავადმყოფის მოვლას „ბატონების მსახური“ (მამაკაცი ან ქალი) 
განაგებდა, რომელსაც ეს დაავადება მოხდილი ჰქონდა და შე-
ეძლო „ბატონების“ გართობა:ცეკვა-სიმღერა, ჩონგურზე დაკვრა, 
ზღაპრების მოყოლა. „მსახური“ იცავდა სახლის სისუფთავეს, იის 
ნაყენით ახდენდა სახლის და ეზოს დეზინფექციას. თუ „ბატონები“ 
ავადმყოფს ყურთასმენას ან თვალის სინათლეს წაართმევდა და-
ზარალებული სამ წელიწადი დადიოდა იმ ოჯახებში, სადაც „ბა-
ტონები“  გაჩნდა  და  ბატონებისთვის  ძღვენი მიჰქონდა. თუ თვალ-
ყური არ მოურჩებოდა ზეციურ ღვთაებათა ამქვეყნიურ საბრძა-
ნისში ხატში (ჯვარში), ეკლესიაში მიდიოდა ოჯახი და შესაბამის 
წმინდანს, ღვთაებას მიაგებდა პატივს,რომელიც სნეულებათა 
მკურნალი იყო. ხალხის წარმოდგენით ზოგი ღვთაება სასჯელად 
ადამიანს თავად უგზავნიდა ავადმყოფობას. ასეთ სნეულებს ხალ-
ხი „ხატის დამიზეზებულს“ ან „ხატის დაჭერილს“ უწოდებდნენ. 
მკურნალ ღვთაებებს პატივს მიაგებდნენ და საქმეში ჩარევას ევედ-
რებოდნენ. თუ ავადმყოფი გარდაიცვლებოდა, მწუხარებას არ 
იმჩნევდნენ, თავს იდანაშაულებდნენ, „ბატონები“ გავანაწყენეთო 
და მიცვალებულის დასაფლავების წესს არ იცავედნენ (სახოკია 
1956: 23-39). ქართულმა მითოლოგიურმა პოეზიამ შემოგვინახა 



373

ავადმყოფობასთან მებრძოლი ახალგაზრდა გოგონას სახე, რომე-
ლიც არ ჰგავს მორჩილ რელიგიურ ფანატიკოსს, თავად ემუქრება 
სენს: „მე შენ ვერ დამიჩათინებ თუ ვარ ყოჩაღი ქალიო, ... ქურდო! 
ქურდულათ დაძვრები, მყრალად გაგხსნია ხახაო“ („ცივების ლექ-
სი“, ქართული ხალხური პოეზია 1973: 172-174).

ასტრალური პანთეონის ჩამოყალიბებას თან ახლდა მზე და 
მთვარის ადამიანებზე, მათ ჯანმრთელობაზე, ზოგადად ცოცხალ 
ბუნებაზე, ამინდზე გავლენის მქონე მნათობი ღვთაებების ფუნ-
ქციური ინსტიტუტის შექმნა. ამის მაგალითები მრავლადაა შე-
მორჩენილი ქართულ შელოცვებში (ცანავა 1994: 472-496; შიოშვილი
1994: 126-231)... „მთვარის დაავადებად“ ითვლებოდა ეპილეპსია, 
მას „დემონური დაავადებაც“ ჰქვიოდა. ქართველები ამ დაავადე-
ბას „ბნედას“, „ავ ზნეს“ უწოდებენ. „იადიგარ დაუდში“ (XVI ს.) 
შემონახული ინფორმაციით მას ავი და ბოროტი სული „ალი“ 
იწვევდა. მზეს უკავშირებდნენ შაკიკს – „მზის თავის ტკივილს“ 
უწოდებდნენ. აღნიშნული რწმენა-წარმიდგენების კვალი შაკიკის 
შელოცვებშია შემონახული: ავადმყოფი მზის ამოსვლამდე შუბლზე 
იდებდა ტყემლის ტყლაპს, მივიდოდა კაკლის ხესთან და კაკალს 
ეტყოდა: „რომელსაც უმალ დაგვინახავს მზე, იმას უმალ ასტკივდეს 
თავიო“. ავადმყოფს კაკალი სიცოცხლეში არ უნდა ეჭამა (შიოშვილი 
1994: 77). თუშების წარმოდგენით ცისარტყელა („თითბეჭედა“) 
ხელზე მუწუკის დაყრას იწვევდა, ამიტომ მისი დანახვისთანავე 
ხელს დამალავდნენ და იტყოდნენ: „თითბეჭედა დავინახე, თითი 
კარგა შემინახეო“ (მაკალათია 1983:196).

წარმართული რელიგიური პანთეონის ქრისტიანულით ჩანაც-
ვლების შემდეგ ავადმყოფობები ქრისტიანულმა წმინდანებმა გა-
დაიბარეს, თუმცა წარმართობის კვალი სრულად ვერ წაშალეს. 
მოხევეები „ყვავილ-ბატონებს“ იოანე ნათლისმცემლის ყვავილს 
უწოდებდნენ (ქართული ხალხური პოეზია 1979: 355). იგი ღვთის 
იასაულია,  ღმერთის  დავალებით  ციდან მიწაზე  ჩამოდის  და ნარ-
ჩევ თუშებს მუსრს ავლებს (ქართული ხალხური პოეზია 1973: 
171-172). ცნობილი ეთნოგრაფი ვერა ბარდაველიძე ნაშრომში 
„ქართველთა უძველესი სარწმუნოებრივი ისტორიიდან – ღვთა-
ება ბარ-ბაბარ“ აღნიშნავდა, რომ ქრისტიანულ ხანას წინ უსწრებ-
და განვითარების გრძელი პერიოდი,რომელიც იდეოლოგიის 



374

ხაზით უძველეს მდიდარ სარწმუნოებებს და კულტებს შეიცავ-
და. ამით აიხსნებაოდა ის ფაქტი, რომ ქართულ რელიგიურ 
სინკრეტიზმში ქრისტიანულს წარმართული სჭარბობდა, ქრის-
ტიანული წმინდანების სახელით უმრავლეს შემთხვევაში, უძ-
ველესი ხალხური ღვთაებები იგულისხმებოდნენ. აღნიშნულ 
პრობლემასთან დაკავშირებით მან შეისწავლა ღვთაება ბარბარეს 
ტრანსფორმაცია ქართულ სინამდვილეში. ბარბარე / ბარბალე კა-
თოლიკურ სამყაროში ცეცხლისა და ქარიშხლისაგან დამცველი 
ღვთაება იყო. სნეულებათა მკურნალი ქართული ბარბარე ციურ 
ცეცხლთანაც ასოცირდებოდა. წმინდა ბარბარესადმი მიძღვნილი 
ლოცვა შუა ცეცხლთან ან ამომავალი მზის მხარეს სრულდებოდა. 
აღსანიშნავია, რომ ფშაველებმა წმინდა ბარბარეს ფუნქცია სათაყ-
ვანებელ თამარ მეფეზე გადაიტანეს და მას „ღელეს აქიმ-დე-
დოფალს“ უწოდებდნენ (ბარდაველიძე 2006: 6- 62).

ზეპირი ისტორიები: შავი ჭირის ეპიდემია საქართველოში 
მე-19 საუკუნეში ტალღებად გავრცელდა(1803-1807; 1811-1812; 
1836-1843) ქართლში, კახეთში და დასავლეთ საქართველოშიც 
შეაღწია. წინამდებარე ისტორია სწორედ აღნიშნულ პერიოდს 
უკავშირდება, რომელიც გვიამბო ცაგერის რაიონის სოფელ ორ-
ბელის მკვიდრმა, პედაგოგმა მზია ბურჯალიანმა. ამბავი სო-
ფელ ორბელში სოფლის ველებთან მდებარე „სამძიმარას გორას“ 
უკავშირდება. მე-19 საუკუნის დასაწყისში ლეჩხუმში შავი ჭი-
რის ეპიდემიის დროს გარდაცვლილებს სოფლის ველების ბო-
ლოს კრძალავდნენ, მოსახლეობა კი სოფლებიდან ახლო-მახლო 
ტყეებში იხიზნებოდა. მიცვალებულთა სიმრავლის გამო სამარხი 
გორად იქცა და ხალხმა მას „სამძიმარას გორა“ უწოდა. გასული 
საუკუნის 30-იან წლებამდე (კოლექტივიზაციამდე) ეს ტერიტორია 
ხელშეუხებლი იყო (ბურჯალიანი 2021: იანვარი). მეორე ისტორია 
ეხება ზემოთ აღნიშნულ პერიოდში თბილისის ტიტულარული 
მრჩევლის, კარანტინის დარგში დანიშნული კომისრის (1812-
1825) აზნაურ სტეფანე მიზანდარის (1781-1859) სამოქალაო 
გმირობას, რომელიც განსაკუთრებული მზრუნველობითა, მოქმე-
დებებით გამოირჩეოდა – უშიშრად შედიოდა ოჯახებში, აცალ-
კევებდა შავი ჭირით დასნეულებულებს ჯანმრთელი ოჯახის 
წევრებისაგან, გადაჰყავდა ლაზარეთებში, საწოლი ადგილების 



375

უკმარისობის გამო იძიებდა თანხებს დაავადებულთათვის ქა-
ლაქის შემოგარენში დამატებით კარვების ქალაქის მოსაწყობად. 
მისი სამსახურებრივი ატესტატიდან ირკვევა, რომ გამოჩენილი 
თავდადებისთვის კავკასიის მთავარმართებელმა ე. გოლოვინმა 
წელიწადში 240 ოქროს მანეთი დაუნიშნა. სტეფანე მიზანდარის 
ფერწერული პორტრეტი საქართველოს ხელოვნების მუზეუმში 
ინახება (მხატვრის ვინაობა საკამათოა). ცნობისათვის, სტეფანე 
მიზანდარი მიზანადარების ცნობილი მუსიკალური დინასტიის 
– ალოიზ, ფელიქს და ვალერიან მიზანდარების დიდი პაპა იყო. 
აღნიშნული ისტორია სტეფანე მიზანდარის მეშვიდე თაობის 
შთამომავალმა ისტორიკოსმა და მკვლვერმა ლევან მიზანდარმა 
გვიამბო, რომელმაც მიზანდარების დინასტიის ცხოვრებისა და 
მოღვაწეობის არაერთი უცნობი თავგადასავალი მოუთხრო ჩვენს 
საზოგადოებას. კიდევ ერთი ზეპირი ისტორია ცნობილ მკვლევარს, 
სახელოვანი პაპის თედო სახოკიას შვილიშვილს, შუქია აფრი-
დონისძეს უკავშირდება. მიმდინარე წლის ზამთარში, ღამით, კო-
ვიდ ეპიდემიის გართულებულ პერიოდში, ქალბატონი შუქიას 
სახლის კარზე ვიღაცამ დარეკა. სანამ კარს გააღებდა ბუნებრივია 
იკითხა თუ ვინ იყო ამ დროს, როცა ადამიანები ერთმანეთთან კონ-
ტაქტს ერიდებოდნენ. მის წინ ორი არასრულწლოვანი ბიჭი იდგა. 
ერთს ხელში ნახატები ეჭირა. კოვიდ ეპიდემიამ მათი მშობლები 
უმუშევრები დატოვა და ბიჭმა გადაწყვიტა თავისი ნახატები 
გაეყიდა და ოჯახს ფინანსურად დახმარებოდა, ქალბატონ შუქიას 
ნახატების ყიდვა სთხოვეს. მას საფულეში არც თუ დიდი თანხა 
აღმოაჩნდა და ერთი ნახატი შეიძინა. ბიჭი სთხოვდა გადახდილი 
თანხის სანაცვლოდ ყველა სურათი აეღო, მაგრამ შუქიამ აუხსნა, 
რომ სჯობდა დარჩენილი ნახატებით დამატებითი ფული ეშოვ-
ნათ ოჯახისთვის. ეს პატარა ამბავი მრავლისმთქმელია და ერთი 
ეპიზოდია კოვიდ პანდემიის ორწლიანი თბილისური ისტორი-
იდან. საზოგადოების მრავალმხრივი ინფორმირობულობა ჩვენი 
მოქალაქეების, მედიცინის თუ სხვა დარგის წარმომადგენლების 
უანგარო, თავდადებული საქმიანობის შესახებ კოვიდ პანდემი-
ის პირობებში გადაუდებელი აუცილებლობაა. დღევანდელი კო-
ვიდური ცხოვრება პანდემიებთან და ეპიდემიებთან ჩვენი ხალ-
ხის ბრძოლის ისტორიის გაგრძელებაა და აქტუალური თემაა 
შემოქმედებითად მოაზროვნე ხელოვანთათვის. 



376

დამოწმებანი:

აბაკელია 2007: აბაკელია ნ. სიცოცხლის ციკლთან დაკავშირებული საკრა-
ლური ხის სიმბოლიკა ქართულ მითო-რიტუალურ სისტემაში. სამეცნიერო 
ჟურნალი „სემიოტიკა“, I. თბილისი: ილიას უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 
2007.
ალავიძე 1951: ალავიძე მ. ლეჩხუმური ზეპირსიტყვაობა. თბილისი: გამომ-

ცემლობა „საბჭოთა საქართველო“, 1951.
აფრიდონიძე 2021: აფრიდონიძე შ. ზეპირი ისტორია. თბილისი: 2021. 
ბარდაველიძე 2006: ბარდაველიძე ვ. ქართველთა უძველესი სარწმუნოების 

ისტორიიდან, ღვთაება ბარბარ-ბაბარ. თბილისი: გამომცემლობა „კავკასიური 
სახლი“, 2006.
ბერაძე ... 2003: ბერაძე თ., სანაძე მ. საქართველოს ისტორია, წიგნი 1. თბილისი: 

გამომცემლობა „საქართველოს მაცნე“, 2003.
ბურჯალიანი 2021: ბურჯალიანი მ. ზეპირი ისტორია. ცაგერი: სოფელი 

ორბელი, 2021.
დონაძე ... 1990: დონაძე ლ., ჩიჯავაძე ო., ჩხიკვაძე გ. ქართული მუსიკის 

ისტორია, წიგნი 1. თბილისი: გამომცემლობა „განათლება“, 1990.
კოტეტიშვილი 1961: კოტეტიშვილი ვ. ხალხური პოეზია. თბილისი: 

გამომცემლობა „საბჭოთა მწერალი“, 1961. 
მაკალათია 1983: მაკალათია ს. თუშეთი. თბილისი: გამომცემლობა 

„ნაკადული“, 1983. 
მაყაშვილი 1991: მაყაშვილი ა. ბოტანიკური ლექსიკონი. თბილისი: გამომ-

ცემლობა „მეცნიერება“, 1991. 
მიზანდარი 2021: მიზანდარი ლ. ზეპირი ისტორია (სტეფანე მიზანდარის 

სამოქალაქო გმირობა). თბილისი: 2021.
მინდაძე 2001: მინდაძე ნ. რელიგიური სინკრეტიზმი ქართულ ხალხურ 

მედიცინაში. ქართველური მემკვიდრეობა. V. ქუთაისი: აკ. წერეთლის სახელ-
მწიფო უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2001.
მინდაძე 2002: მინდაძე ნ. ტრადიციული მედიცინა ევრაზიულ სივრცეში. 

ქართველური მემკვიდრეობა, VI. ქუთაისი: აკ. წერეთლის სახელმწიფო უნი-
ვერსიტეტის გამომცემლობა, 2002. 
მიქაბერიძე 2018: მიქაბერიძე მ. XIX საუკუნის ქართველ მწერალთა მემუ-

არული მემკვიდრეობა. სადოქტორო ნაშრომი. თბილისი: საქართველოს სა-
პატრიარქოს წმინდა ანდრია პირველწოდებულის სახელობის ქართული 
უნივერსიტეტი, 2018.



377

ნიჟარაძე 1962: ნიჟარაძე. ისტორიულ-ეთნოგრაფიული წერილები, I. თბი-
ლისი: თსუ გამომცემლობა, 1962.
ორბელიანი 1991: ორბელიანი ს. ლექსიკონი ქართული. თბილისი: გამომ-

ცემლობა „მერანი“, 1991.
სახოკია 1956: სახოკია. ეთნოგრაფიული ნაწერები. თბილისი: განათლების 

სამინისტროს სამეცნიერო-მეთოდური კაბინეტის გამომცემლობა. 1956.
ქართული ხალხური პოეზია 1973: ქართული ხალხური პოეზია. ტ. II. 

მითოლოგიური ლექსები. შემდგენლები: მ. ჩიქოვანი, ნ.შამანაძე. თბილისი: 
გამომცემლობა „მეცნიერება“, 1973.
ქართული ხალხური პოეზია 1979: ქართული ხალხური პოეზია. ტ. VIII. 

საყოფაცხოვრებო ლექსები. შემდგენლები: ფ.ზანდუკელი, ვ.მაცაბერიძე, აპ. 
ცანავა. თბილისი: გამომცემლობა „მეცნიერება“, 1979.
 ქისტაური 2012: ქისტაური გ. წარმართული რელიქტი V-X საუკუნეების 

ქართულ ჰაგიოგრაფიულ მწერლობასა და ხალხურ ქრისტიანობაში. სადოქ-
ტორო ნაშრომი. თბილისი: საქართველოს საპატრიარქოს წმინდა ანდრია 
პირველწოდებულის სახელობის ქართული უნივერსიტეტი, 2012.
ღლონტი 1984: ღლონტი ა. ქართულ კილო-თქმათა სიტყვის კონა. თბილისი: 

გამომცემლობა „განათლება“, 1984. 
შიოშვილი 1992: შიოშვილი თ. ქართული ხალხური შელოცვები. ბათუმი: 

აჭარის ჟურნალ-გაზეთების გამომცემლობა, 1992.
ცანავა 1992: ცანავა აპ. ქართული მითოლოგია. თბილისი: გამომცემლობა 

„მერანი“, 1992.
ხუციშვილი 2010: ხუციშვილი ქ. წინარექრისტიანული რწმენა-წარმოდ-

გენები საქართველოში. სამეცნიერო ჟურნალი ეთნოგრაფია/ეთნოლოგია. 

თბილისი: გამომცემლობა „უნივერსალი“, 2010.



378

Bela Mosia 
Georgia, Zugdidi 
Shota Meskhia State Teaching University of Zugdidi, Affiliated Professor 

Conspiracy Theories and Folklore Narrative

Summary

Modern world folklore interestingly explores the idea of ​​the folk 
foundations of conspiracy theories. As a collective phenomenon, 
conspiracy theories are to some extent related to the history of thought 
and become interesting in order to study the psychological or emotional 
state of a nation. It is associated with folk genres: fairy tales, hunting 
epics, myths, ancient weather management rituals, charms as the result of 
collective creativity. There is a worldwide tendency to pay more attention 
to different types of treatments with charms, phytotherapy and other 
similar remedies than to medicine based on research, facts and experiences. 
Legends that are most interestingly considered by world folklorists as an 
interesting genre feature of the real and the fiction.

Key words: conspiracies, folk genres, myths. 

ბელა მოსია 
საქართველო, ზუგდიდი
შოთა მესხიას ზუგდიდის სახელმწიფო სასწავლო უნივერსიტეტი 

კონსპირაციული თეორიები და ფოლკლორული 
ტრადიცია

ჩვენი წინამდებარე სტატიის მიზანია კონსპირაციის როგორც 
მოვლენის, ჟანრისა თუ თეორიის ფოლკლორის პერსპექტივიდან 
დანახვა. კვლევა ინტერდისციპლინურია, იმდენად რამდენადაც 
ზეპირი გადმოცემები მუდმივად არის რელიგიური მსოფლხედვის, 
მწიგნობრული ტრადიციის, კულტურულ-ისტორიული პროცე-
სების, სოციალური გარემოსა და სხვადასხვა ფსიქოლოგიური 



379

მდგომარეობის შედეგი, ამდენად მათზე დაკვირვება არასდროსაა 
ერთ სფეროში მოსაქცევად იოლი. კონსპირაციული თეორიები 
არა ერთი წიგნის, სამეცნიერო ნაშრომის, ასობით ჟურნალის, გა-
ზეთის, სხვადასხვა ბლოგების თემა გამხდარა. კონსპირაციის 
კულტურის ახსნა უცდიათ ისტორიკოსებს, პოლიტიკური მეცნი-
ერების წარმომადგენლებს, ფსიქოლოგებს, სოციოლოგებს, ანთრო-
პოლოგიისა და ფილოსოფიის მიმდევრებს, ასევე ჟურნალისტებს, 
პოლიტიკის ექსპერტებს და ამჟამად ის უკვე მსოფლიო ფოლ-
კლორისტთა განხილვის თემაა. 

ჩვენი კვლევის მეთოდად გამოყენებულია სამეცნიერო კვლე-
ვებზე დაფუძნებული მონაცემების შეჯერების, შედარების მეთო-
დი. წინამდებარე ნაშრომის მიზანი საჭიროებდა მთელი რიგი 
სამეცნიერო ნაშრომების განხილვას, ეროვნულ და საერთაშორისო 
სამეცნიერო ლიტერატურაზე დაყრდნობით კვლევის შედეგების 
ანალიზსა და წარმოდგენას. 

 მითოსი როგორც აზროვნების სისტემა და გაზვიადებული და 
დაუჯერებელი   წარმოდგენები   სამყაროში მოვლენებისა   და არ-
სების შესახებ   ქმნის აზროვნების სისტემას. აზროვნების რა სის-
ტემასთან  გვაქვს  საქმე,  როცა   კონსპირაციული  თეორიების   გარ-
შემო მიმოვიხილავთ მსოფლიო და ეროვნულ მოვლენებს და ვხე-
დავთ მსგავსებას, განსხვავებას, მასშტაბებს, არეალებს, თუმცა 
სისტემა ისევ იგივე რჩება? ხომ არ არის კონსპირაციებიც აზროვ-
ნების ერთგვარი სისტემა, რომელიც ყველგან და ყოველთვის 
ბუნებრივი მოვლენაა და ის სულაც არ არის საშიში. 

სიტყვა კონსპირაცია კარგად განსაზღვრული, გავრცელებული 
და დამკვიდრებულია ინგლისურ ენაში. „ის მომდინარეობს ლა-
თინური conspirare სიტყვიდან და გულისხმობს „ერთად სუნთ-
ქვას“ (ბაიფორდი 2011: 20). კონსპირაცია რამდენიმე ადამიანის 
გაერთიანებაა საერთო შედეგის მისაღწევად, რომელიც უკავშირ-
დება კრიმინალს, მკვლელობას და მისი ფართო გაგებით მსოფ-
ლიო სხვადასხვა შეთქმულებას, გადატრიალებას. რა არის ხალხის 
წარმოდგენით კონსპირაცია? „ზოგერთს სჯერა, რომ არსებობს 
მოჩვენებითი   მსოფლიო  მმართველობა,   რომელიც   წარმოდგენი-
ლია პოლიტიკური ელიტის, თავისუფალი მასონური ორგანიზა-
ციის ან რომელიმე საოჯახო კლანის სახით მაგ: უინძორები და 



380

როტშილდები და ისინი ერთად წყვეტენ ეკონომიკურ პოლიტი-
კას, საომარ თამაშებს, რომლითაც ცდილობენ მოაწყონ თავიან-
თვის სასრგებლო მსოფლიო, ხდიან რა ამ უკანასკნელს ჩვენთვის 
საზიანოს“ (კონსპირაციული თეორიების ფილოსოფია 2014: 23). 
კონსპირაციის თანახმად ესენი მოქმედებენ: გარკვეული გეგმით, 
ნაბიჯ-ნაბიჯ საბოლოო მიზნისკენ. ის ყოველთვის ჯგუფურია 
და ნაკლებად ინდივიდუალური. მას მართავენ კოსპირატორები, 
რომლებსაც სურთ დასასრული, მაგრამ არა თავიანთი დასასრუ-
ლი. ამდენად ხშირად ეს შეუსაბამოა. წარმოუდგენელია როგორ 
შეიძლება დაასრულო საკუთარი დასასრულის გარეშე. 

როდიდან იღებს სათავეს კონსპირაციული თეორიები? მსოფ-
ლიოს ცნობილი კვლევების   მიხედვით   მის  დასაბამს საფრანგე-
თის  რევოლუციას  უკავშირებენ.  დღეს  არ  დარჩა  არც  ერთი  მნიშ-
ვნელოვანი მოვლენა მსოფლიოში – არჩევნების შედეგები, ეკო-
ნომიკური კრიზისი, საზოგადოების წევრების გარდაცვალება, 
ტერორიზმი, ბუნებრივი თუ ავია კატასტროფები, პოლიტიკური 
მკვლელობები, სამხედრო კონფლიქტები, ბრიტანეთის სამეფო 
კარის მოვლენები, გავლენიან პოლიტიკოსთა მკვლელობების სე-
რიები, კომუნიზმიდან ანტიკომუნიზმამდე, მსოფლიოს უდიდესი 
ბანკები,  მსოფლიოს  დიდი  ომები,  მედიკამენტები  და  ნარკოტიკე-
ბი,  აზარტული თამაშები,  ბიზნესი,  მეტეოროლოგიური  ანომალი-
ები თუ გრიპის პანდემიები – რომლებიც არ გამხდარა კონსპირა-
ციული სპეკულაციის საგანი. რომლის მონაწილე ხდებიან თვითონ 
პოლიტიკური ლიდერებიც კი. ისინი ხშირად მედიცინის მიღწე-
ვების პარალელურად ჩნდებიან და კონკრეტული მედიკამენტე-
ბისა და ექიმების მიმართ უნდობლობის საფუძველი გამხდარან. 
თითქოს ცალკეული დაავადებების ხელოვნურად წარმოქმნა აუცი-
ლებელია, რომ კონკრეტული მედიკამენტის ინდუსტრიას შეეწყოს 
ხელი. სხვადასხვა ინფექციებთან ერთად კონსპირაციული თე-
ორიები ვაქცინებთან დაკავშირებით დაიწყო 1990-იანი წლებიდან 
პოლიომელიტის ვაქცინების გარშემო. კონსპირაციაა რასაც ხალხი 
ხედავს როგორც საშიშროებას და ამდენად ის ასოცირდება შიშთან. 
კოსპირაციული თეორიები ჩინეთის ღამურაზე, ბიოიარაღზე, 5G 
ინტერნეტის შესახებ, ბილ გეითსის მონოპოლიაზე, კონსპირაცი-
ული თეორიები კორონა ვირუსის ტესტებთან და მის საწანააღმდე-



381

გო აცრებთან დაკავშირებით, შესაძლებელია ადამიანებს ამ თეო-
რიებით სურთ შეამცირონ მოსალოდნელი საშიშროებები. მათ 
ხშირად უჭირთ დაიჯერონ რომ ცოცხალ სამყაროში მასობრივი 
მოვლენები შემთხვევით ხდება, ამდენად არიან მიდრეკილნი და-
იჯერონ, რომ მსგავსი მოვლენების უკან დგანან „ძლიერნი ამა 
ქვეყნისა“ და მათვე ეკისრებათ მომხდარზე პასუხისმგებლობა. 
კონსპირაციული თეორიები ადამიანების კომფორტის ზონაა და 
ხანდახან მიიჩნევა, რომ მსგავსი თეორიები არც მავნეა და არც 
საშიში. ხშირად საინტერესოც და იუმორისტულიც. 

ხანდახან სრულიად მარტივად შეიძლება წარმოვიდგინოთ თუ 
რა იწვევს სხვადასხვა კონსპირაციებს. სამყაროშიც შემთხვევითი 
მოვლენები ხდება, ხოლო ადამიანებს აქვთ სურვილი მოვლენები 
ახსნან არა შემთხვევითობით, არამედ სხვადასხვა მაგიზმით ან 
იდუმალებით. ფსიქოლოგი ჟან ვილიემ ვან ფროიჯენი ვრცლად 
მსჯელობს კონსპირაციული თეორიების ფსიქოლოგიის შესახებ 
და დასკვნის სახით წერს, რომ „კონსპირაციული თეორიები არის 
ადამიანების ბუნებრივი ტენდენციის შედეგი დაყოს მსოფლიო 
„ჩვენ“ და საპირისპირო „ისინი“ კატეგორიებად, რომ დაიცვან თა-
ვიანთი სოციალური ჯგუფები გარე საფრთხეებისაგან“ (ფროიჯე-
ნი 2018: 63). ის მსჯელობს იმის გარშემო თუ რა ტიპის გარემოში 
შეიძლება  გაჩნდეს  კონსპირაციული თეორიები და მიიჩნევს, რომ 
ის სხვადასხვა პოლიტიკური რეჟიმის შედეგია, ამდენად სხვადა-
სხვა ქვეყნის ხალხს შესაძლებელია განსხვავებული მიდრეკილება 
ჰქონდეს კონსპირაციებისადმი. 

კონსპირაციები და კონსპირაციული თეორიები განსაკუთრე-
ბულია რელიგიის თვალსაზრისითაც. ქრისტიანული რელიგია 
უდიდესი განათლების, რწმენისა და ინტელექტუალური აზროვ-
ნების შედეგია, რომელიც ხშირად წარმოუდგენელია მასებში გან-
ხორციელდეს რეალურად.  ამდენად,  ხშირად ბევრი კითხვის  ნიშა-
ნი  რელიგიასა  და  ღვთის  განგებასთან   დაკავშირებით   თავისთა-
ვად მოიზარებს კონსპირაციას, მხოლოდ მშვიდობიანსა და თვი-
ნიერს. როდესაც ადამიანებს ვერ აუხსნიათ რატომ ემართებათ 
კარგებს ცუდი, რატომ ისჯებიან უკეთილშობილესი ადამიანები 
სხვადასხვა დაავადებითა და აუტანელი გარდაცვალებით, ადა-
მიანებს უბიძგებს დაიჯერონ კონსპირაციები, თითქოს უფლის ან 



382

ეშმაკის ნებითაა განსაზღვრული ესა თუ ის მოვლენა და ჩვენ არ 
შეგვიძლია გავიგოთ ისინი სრულად. 

ყოველი ზემოთქმულს ემატება კოლექტიური აზროვნების, 
კოლექტიური შემოქმედების სფერო, ფოლკლორი. ამჟამად ჩვენი 
ინტერესის სფეროა კონსპირაცია, როგორც ფოლკლორის სახე-
ობა. თუ ფოლკლორი აღიქმება, როგორც ინდივიდუალური და 
კოლექტიური  შემოქმედების  ერთობლიობა,  მასთან  ახლოსაა  კონ-
სპირაციაც. კონსპირაცია და კონსპირაციული თეორია როგორც 
რეალურისა და წარმოსახვითის მაგალითები ლეგენდის ჟანრსაც 
უახლოვდება. კონსპირაციული თეორიები მიიჩნევა სოციალური 
ხასიათის თეორიებად, რომელიც არ ეკუთვნის ინდივიდს, არამედ 
კრებულს, კოლექტივს და თანაც ის ხშირად შეიჭრება ერსა და 
კულტურაში, გავლენას ახდენს ეროვნულ და კულტურულ მოვ-
ლენებზე.  კონსპირაციული  თეორიების,  კორონა  ვირუსის  გარშე-
მო გავრცელებული სხვადასხვა „ჭორის“ მიღმა ტიმოთი თანგერ-
ლინი თავის მოხსენებაში ვრცლად საუბრობს და წერს: „ფოლ-
კლორულ  ჭორსა  და  ლეგენდაზე  დაკვირვებით, ჩვენ ვხედავთ, 
რომ უდიდესი რაოდენობა ნარატივისა გავრცელებული სოცი-
ალურ  ქსელებში  კორონა  ვირუსის  შესახებ,  სტრუქტურით  მსგავ-
სია, როგორიცაა ორიენტაცია (ვინ, რა, სად და როდის), გართუ-
ლებული მოქმედება: სტრატეგია (გამოსავალი საფრთხის თავი-
დან ასაცილებლად) და შედეგი (ამ სტრატეგიის გამოყენება 
საფრთხის წინააღმდეგ)“ (თანგერლინი 2020: 282). იმავე შრომაში 
ტიმოთი თანგერლინი წარმოაჩენს შეთქმულების თეორიების 
სტრუქტურულ ჩარჩოს: „შეთქმულების თეორების კოტექსტში, წი-
ნასწარმა  კვლევებმა  წარმატებით  უჩვენეს,  რა  მარტივადაა  სუბი-
ეტი-ზმნა-ობიექტი წყობა მორგებული რთულ და ფართო მოდელს 
შეთქმულების თეორიისას“ (თანგერლინი 2020: 284). 

კოლექტიური აზროვნება არასდროსაა უცვლელი, რაოდენ ლო-
კალური და ვიწრო არ იყოს ის. შეთქმულების თეორიები არას-
დროსაა სრული თხრობა, მაგრამ მუდმივი გამეორება, მუდმივად 
კოლექტივში  გავრცელება  მას  უნახავს  მდგრადობას.  ფოლკლორ-
ში სიუჟეტების მდგრადობა გამოწვეულია კრებულის კუთვნილე-
ბით. სიუჟეტის მდგრადობა სხვადასხვა შეთქმულების თეორი-
ებშიც სწორედ მათი გავრცელების, კოლექტივში ღრმად დამკვიდ-



383

რების შედეგია. იქ შეიძლება ბევრი რამ შეიცვალოს, ბევრი რამ 
დავიწყებას მიეცეს (კონკრეტული ფაქტები, პიროვნების შესახებ 
დეტალები), მაგრამ საერთო უბედურება, მოსალოდნელი კატას-
ტროფა, თავდაცვა და ბუნებრივი თვითგადარჩენის ინსტიქტი 
მთელ რიგ სიუჟეტებს უნარჩუნებს მდგრადობას. ფოლკლორის 
ჟანრების მსგავსად აქაც გადარჩება რაღაცა მთავარი, მის ირგვლივ 
კი იცვლება სიუჟეტები. თხრობის მანერა, დინამიკა, ფორმა, თა-
ვისთავად საინტერესოა მსგავსი თეორიების ფოლკლორული სა-
ფუძვლების კვლევის თვალსაზრისით.  ის  მოიცავს  ინფორმაციას  
რა   გეოგრაფიულ  არეალში,  ვის მიერ  და  რა თემის  გარშემოა  ესა 
თუ ის კონსპირაცია, შეთქმულება. რიჩარდ როპერმა მიაქცია 
ყურადღება იმას, რომ კოსნპირაციული თეორიები ფოლკლორის, 
ზღაპრების, მითებისა და ჭორების მსგავსად ვრცელდება, თუმცა 
აღნიშნა, რომ ეს აიხსნება წარსულით, როცა სიმართლე არ იყო 
ასე ხელმისაწვდომი, მაგრამ იქვე დასვა კითხვა: როგორ შეიძლე-
ბა ფოლკლორი, მითები, ზღაპრები, ჭორები აყვავდეს სამყარო-
ში, სადაც სიმართლე ამდენად ცხადი და ხელმისაწვდომია? 
(როპერი 2008: 11). განვიხილოთ რამდენიმე მნიშვნელოვანი პა-
რალელი. „კონსპირაციული თეორიების არსებითი პრინციპი 
ის არ არის, რომ ის სინამდვილეში ხდება, არამედ ის, რომ ისინი 
ისტორიის მამოძრავებელი ძალაა“ (ბაიფორდი 2011: 33-34). ამ 
თვალსაზრისითაც ის ზღაპრის ფენომენს უახლოვდება. ზღაპრის 
მთავარი არსი ის კი არ არის, რომ ის, რაც მასშია მოთხრობილი 
სინადვილეში ხდება, არამედ ის, რომ ის არის კოლექტივის აზ-
როვნების მამოძრავებელი ძალა. ზღაპრებსაც აქვთ მუდმივად 
კვლავწარმოქმნის პროცესი. კონსპირაციები ანუ შეთქმულების 
თეორიები შეიძლება დავყოთ იმის მიხედვით თუ რამდენად შე-
იძლება ისინი იყვნენ მიახლოებული ფანტაზიის, ყოველდღიური 
ცხოვრებისა თუ სხვადასხვა ზებუნებრივი არსებების შესახებ 
წარმოდგენებთან. კონსპირაციების სიუჟეტური დაყოფა ძნელია, 
იმდენად რამდენადაც მათ სრული სიუჟეტი არც ერთს არ აქვს, 
მაგრამ ადვილია მათში საინტერესო ფანტასტიური, ყოველდღი-
ური, დაუჯერებელი თუ დამაჯერებელი ელემენტების დანახ-
ვა. ამ უკანასკნელით ის ლეგენდებს უფრო უახლოვდება, ვიდრე 
ზღაპრებს. 



384

კონსპირაციული თეორიების ანალოგებია სამონადირეო ეპო-
სის ფარგლებში. მონადირეების მიერ აღმოჩენილი უცნაური 
არსებები. სხვადასხვა არსებები, რომლებიც დადიან ტყეში, 
ხვდებიან მონადირეებს. სხვადასხვა მითოსურმა არსებამ შექმნა 
ხანგრძლივი რწმენა ზღაპრული არსებების შესახებ. სხვადასხვა 
პარანორმალური მოვლენა. გარდაცვლილთა სულების, ეშმაკებ-
თან წილნაყარი ქალების, ზებუნებრივი მოვლენების შესახებ 
ფოლკლორული მასალები. ადამიანები საკმაოდ ხშირად ბრაზ-
დებიან ამინდზე, როდესაც შვებულების ან დასვენების დროს 
აღმოჩნდება, რომ ამინდმა არ გაამართლა. ასეთ დროს ხშირია ჩი-
ვილი ბედის, გაუმართლებლობისა და თანამედროვე მსოფლი-
ოში უკვე სხვადასხვა სააგენტოების მიმართაც, რამეთუ ხალხის 
წარმოდგენით ისინი იწვევენ წვიმას, თოვლს, ამინდს მართავენ 
ხელოვნურად   კონკრეტულ ადგილას კონკრეტული მიზნისთვის 
და ეს ხშირად საპირისპირო ამინდს იწვევს ცალკეულ გეოგრა-
ფიულ  ადგილებში.  ამინდის  მართვის  რიტუალები  არ  არის  ახა-
ლი. ზევსი (საბერძნეთი), იუპიტერი (რომაული) და თუნდაც 
ქართული ელია ამინდის მმართველები არიან და ადამიანები 
ხშირად მათით ხსნიდნენ ამინდის ცვლილებას და მათგან გა-
მოითხოვდნენ სასურველი ამინდის მართვას. საინტერესოა კონ-
სპირაციები სხვადასხვა ჯადოებისა და თილისმების შესახებ, 
რომლებსაც ხშირად სასიყვარულო მიზნით მიჯნურები მიმართა-
ვენ. ადამიანებს სჯერათ, რომ ერთი შესაძლებელია სიყვარულის 
სამიზნე  გახდეს  მეორის  მხრიდან ჯადოს, თილისმის ან დასალე-
ვი  სახით  მიცემული სითხეების  გავლენით, მათივე  რწმენით სა-
ჭიროა  ჯადოსა  და  თილისმის,  რომლებიც  უმეტესად  უხილავია,
მოხსნის რიტუალებისა და საიდუმლო საქმიანობის წარმართვა. 
აღნიშნული კონსპირაციები 21-ე საუკუნისთვისაც ისევეა დამა-
ხასიათებელი, როგორც სამონადირეო ეპოსის სიუჟეტებისთვის. 
მონადირის ქალ-ღმერთს გამიჯნურებული მონადირე სასიყვა-
რულო საიდუმლოს ინახავდა. საჭიროა მიპარვით სასიყვარული 
ურთიერთობისას ქარ-ღმერთისთვის რძის შესხურება, მისთვის 
თმის მოკვეთა რომ მას მაგიური ძალა დაეკარგა. ამ ტიპის სიუჟე-
ტებისთვის დამახასიათებელია სხვადასხვა ზებუნებრივი არსე-



385

ბებისაგან საფრთხის მოლოდინში რწმენა-წარმოდგენების ჩამო-
ყალიბება ტყისა თუ წყლის მეფე ქალების შესახებ. 

სხვადასხვა კონსპირაციები მოზარდების მხრიდან მოწყობი-
ლი საიდუმლო სერობების შესახებ სასაფლაოებზე, რომლებიც 
მიეწერება ცალკეული სექტანტური მოძრაობის რიტუალებს. 
მსგავსი ტიპის მასალას ვხვდებით წარსული ისტორიიდან, როცა 
სხვადასხვა ეპიდემიის გავრცელებას აბრალებდნენ ადამიანს ან 
ადამიანთა დაჯგუფებას და მათ როგორც ეპიდემიის მიზეზებს 
ცეცხლში წვავდნენ. კონსტანტინე გამსახურდია „დიდოსტატის 
მარჯვენაში“ სახლთუხუცესი რატის მელის ტვიფარით დადაღ-
ვის მიზეზს ჟამიანობას მიაწერს. ისევე როგორც ჟამის სვირინ-
გების გამოჩენა მიეწერა ფარსმან სპარსს, რისთვისაც დადაღეს 
მწვალებელი და ეშმაკთან წილნაყარობით ბრალდებული ფარსმა-
ნი.  ფოლკლორში ხშირია ქალების  მაქციაობის  კონსპირაცია, როცა 
ქალი კატის სახით მაქციაა და ხშირად ჯადოქრობაშია ბრალდე-
ბული. ჯადოქრები, კუდიანები, მაქციები და სხვადასხვა ზებუ-
ნებრივი ძალის მატარებელი ადამიანები ისჯებოდნენ ცეცხლში 
დაწვით. თანამედროვე კონსპირაციები აღნიშნულ სისასტიკეს არ 
იცნობს. ცალკეული სასამართლო პროცესები მხოლოდ არკვევენ 
რამდენად შეიძლება მათი ბრალდება იყოს რეალური. 

როდესაც კონსპირაციული თეორიების ფსიქოლოგიურ ფაქტო-
რებს განიხილავენ, ხშირად უსვამენ ხაზს ადამიანებში გავრცელე-
ბულ ტენდენციას უფრო მეტი ყურადღება დაუთმონ სხვადასხვა 
ტიპის მკურნალობის მეთოდებს შელოცვების, ფიტოთერაპიის 
და სხვა მსგავსი საშუალებებით, ვიდრე მედიცინით, რომელიც 
კვლევებს, ფაქტებსა და გამოცდილებებს ემყარება. საინტერესოა 
პასუხი კითხვაზე: შელოცვებისადმი ნდობა გაპირობებულია მე-
დიცინის არარსებობით თუ საქმე გვაქვს ფსიქოლოგიურ მოვლე-
ნასთან – არ ვენდო, რაც არ ვიცი? თუ მე არ ვიცი მეცნიერების, 
ფაქტებისა  და  კვლევების  შესახებ,  შესაბამისად  არ  ვენდობი  მას. 
მაშინ როგორ შეიძლება ენდოს შემლოცველს, როცა მისი ზებუ-
ნებრივი ძალაც უცნობია ჩემთვის? შელოცვების მსგავსია დამო-
კიდებულება ექსტრასენსების მიმართ. ისინი სულიერი მკურ-
ნალები არიან და ხშირად მძიმე ონკოლოგიური პაციენტები 
ამტკიცებენ, რომ ისინი განიკურნენ მათი დახმარებით, თუმცა მათ 



386

ვერ აუხსნიათ  რამ   განაპირობა   სხვადასხვა   სიმსივნის რემისია, 
რაც ხშირად სრულიად ბუნებრივადაც ხდება. 

ძალიან საინტერესოა კონსპირაციული, შეთქმულების თეორი-
ების მრავალფეროვნების საკითხი. კვლევამ დაგვანახა, რომ 
ისინი შეიძლება  ფანტაზიის   სფეროს,   კონკრეტული   ადამიანის  
გარშემო გაზვიადებებს, ზებუნებრივ არსებებს, კონკრეტული 
საფუძვლის მქონე ისტორიულ მოვლენებს, მაგიის სფეროს, მო-
იცავდნენ. რამდენიმე მათგანი უფრო გამძლე აღმოჩნდა დროსა 
და სივრცეში, ზოგიერთი მხოლოდ მოკლე დროში და კონკრე-
ტულ არეალში შეიძლება არსებობდეს. ბევრ მათგანს ახასიათებს 
კონკრეტული ჯგუფებისადმი მიკუთვნების ტრადიცია. ადამიანე-
ბი, როგორც ჩანს, ეპოქალური განვითარების ფონზეც კი არიან 
მიდრეკილნი კოლექტიური აზროვნებისკენ, აქვთ ტენდენცია 
მიეკუთვნონ გარკვეულ ჯგუფებს, რომლის უკან დგას თავდაც-
ვის, ურთიერთგატანის, თვითგადარჩენის, საფრთხის თავიდან 
აცილების სურვილი. კონსპირაციული თეორიები სამყაროს სა-
მივე სკნელს წვდება და თანაბრად მოიცავს საშიშროებას მიწი-
დან, ზეციდან თუ ქვესკნელიდან. რაც ნაკლებია რეალური 
ცოდნა მოსალოდნელი საფრთხის თავიდან აცილების მიზნით, 
მით მეტია ტენდენცია კოლექტიური აზროვნება დაუბრუნდეს 
წარსულს, თვითდაგარჩენისა და თავდაცვის, სამყაროს მოწყობის 
ფანტასტიურ გზებს. კორონა ვირუსისგან თავდაცვის საშუალე-
ბად ხშირად ისმოდა ხალხური ბატონებისგან თავის დაცვის 
მსგავსი პოზიტიური განწყობის შემცველი მოწოდებები როგორც 
მედიცინის ისე სახელმწიფო ლიდერებისაგან, რომლებსაც ხალხი 
მიმართავდა, მათ შორის იყო: პოზიტიური განწყობის შექმნა, 
ნაკლები მიმართვიანობა მედიკამენტებისადმი, რომლის მიზეზი 
ხშირად პაციენტის შინაგანი ძალების გააქტიურება იყო, თუმცა 
ხშირად ხალხის მხრიდან აღიქმებოდა, როგორც ბატონებისგან 
თავის დაცვის აუცილებელი პირობა. შეთქმულების თეორიების 
წრე შემდეგნაირად შეიძლება შევკრათ: საფრთხე – თავის დაცვა – 
ჩვენ (კრებული). 

თუ კარგად ვაკვირდებით კონსპირაციული ანუ შეთქმულების 
თეორიების სისტემას, ყველგან ერთია თვითგადარჩენა, თავდაც-
ვა, დამნაშავისა თუ დამნაშავეთა ჯგუფის დასახელება, კონკრე-



387

ტული პირების გარშემო მოსაზრებების აგება, მხოლოდ ადგი-
ლი, დრო, სივრცე და მოქმედებაა განსხვავებული. ანუ მას აქვს 
მყარი და დროებითი ელემენტები. აქაც იჩენს თავს აკრძალვის 
დარღვევის შედეგად მიღებული სასჯელის იდეა, რომელიც 
ხშირად რელიგიითაცაა ნაკარნახევი, თუმცა რელიგიური და ფსი-
ქოლოგიური თუ ხალხური საფუძვლები ცოდნის დეფიციტითაა 
გაპირობებული. მეცნიერება კი ამარცხებს ყოველივეს. 

დამოწმებანი:

ბაიფორდი 2011: Byford J. Conspiracy Theories. A critical Introduction by Jovan 
Byford, Palgrave Macmillan, 2011. 

თანგერლინი 2020: Tangerlini T. Conspiracy in the time of corona: automatic de-
tection of emerging COVID-19 conspiracy theories in social media and the news, ar-
ticle in Journal of Computational Social Sicnece. November, 2020. 

კონსპირაციის თეორიები ამერიკის ისტორიაში 2003: Conspiracy Theories in 
American History an Encyclopedia, volume 1, A-L, Edited by Peter Knight, 2003.

კონსპირაციული თეორიების ფილოსოფია 2014: The Philosophy of Conspiracy 
Theories. Matthew R. X. Dentith, Published Palgrave Macmillan, 2014. 

ნიუტონი 2006: Newton M. The Encyclopedia of Conspiracies and Conspiracy The-
ories. 2006.

პროოიჯენ 2018: Prooijen J.W. The Psychology of Conspiracy Theories. Routledge, 
Taylor & Francis Group, London and New York: 2018. 

როიპერი 2008: Roeper R. Debunked! Conspiracy Theories, Urban Legends, and Evil 
Plots of the 21st Century. Chicago: Review Press 2008. 

უეზეროლი ... 2019: Weatherall C. and J. O. The Misinformation Age. How False 
Beliefs Spread. New Haven & London: Yale University Press, 2019. 

უშინსკი 2020: Uscinski. Conspiracy Theories A Primer by Joseph E. Uscinski. 2020.
ჰოდაპი ... 2008: Hodapp Chr., Kannon A. V. Conspiracy Theories & Secret Societies 

for Dummies by Christopher Hodapp and Alice Von Kannon, Wiley, 2008. 
გულუბრყვილობის სოციალური ფსიქოლოგია 2019: The Social Psychology of 

Gullibility. Fake News, Conspiracy Theories, and Irrational Belief, Edited by Joseph 
P. Forgas and Roy F. Baumeister, published by Routledge, Published by Cambridge 
University Press 2019. 



388

Ketevan Sikharulidze
Georgia, Tbilisi
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

Morbidity and Epidemy in Caucasian Peoples’ Myths 
and Religious Beliefs

Summary

This paper is focused on the Caucasian people’s similar mythologi-
cal perceptions about disease and epidemic. Ethnographic and folklore 
materials show the magic elements in the traditional treatment of infec-
tious diseases. All of the diseases were personified and the rituals were 
addressed to each of them personally. People in the Caucasus believed that 
the disease bringers would siege the village like an enemy. So, they fought 
against an epidemic by performing special collective ritual: they would 
hold a prayer procession and make a furrow around the village, thus try-
ing to keep the disease in containment and prevent its spread.

 
Key Words: Mythology, epidemic, rituals, disease treatment.

ქეთევან სიხარულიძე
საქართველო, თბილისი 
ივ. ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ავადობა და ეპიდემია კავკასიელთა 
მითოლოგიურ-რელიგიურ კონტექსტში

ძველი ადამიანების ცხოვრება უშუალოდ უკავშირდებოდა 
მთელი სამყაროს წრე-ბრუნვას. რაც კი გააჩნდათ, ყველაფერი 
ღვთაების ბოძებულად მიაჩნდათ, როგორც სიკეთე, ისე სიძნელე-
ები. მათი წარმოდგენით, სამყაროში ყველაფერს თავისი გამრიგე 
ღვთაება ჰყავდა, მათ შორის ავადმყოფობებსაც. 



389

კავკასიელთა ხალხური სამედიცინო კულტურა მოიცავს რო-
გორც სამკურნალო,  ისე  რიტუალურ  პრაქტიკას.  კავკასიის  ტერი-
ტორიაზე პალეოლითის ხანიდან მოყოლებული, ყველა არქე-
ოლოგიური ეპოქის განათხარ მასალაში უხვად გვხვდება სამე-
დიცინო იარაღი და ჭურჭელი, ნამკურნალევი ძვლები, ქირურ-
გიული იარაღი (მინდაძე 1981: 5).

ძველად კავკასიელებს სწამდათ, რომ ავადმყოფობას უგზავ-
ნიდა მათზე გამწყრალი ღვთაება ან ავი სული ეძალებოდა. ამი-
ტომ მიმართავდნენ მაგიურ-რელიგიურ საშუალებებს. ეს არ 
ნიშნავდა, რომ ავადმყოფს არ წამლობდნენ. ისინი ფიქრობდნენ, 
რომ მკურნალობას არ ექნებოდა შედეგი, თუ ღვთაებას არ მო-
იმადლიერებდნენ. სნეულების აღსანიშნად უფრო გავრცელე-
ბული იყო ტერმინი „ავადმყოფობა“. იგი კეთილისა და ბოროტის 
დაპირისპირებასთან დაკავშირებულ მითოლოგიურ წარმოდგე-
ნებს ასახავს. თუ კარგად ყოფნა სიკეთეში არსებობას გულის-
ხმობდა, ავადობა ნიშნავდა ადამიანის ავი სულების ტყვეობაში 
ყოფნას,   ანუ  მის  სხეულში   ავი  სული,  ავი  ძალა  იყო   შეჭრილი. 
ყველა  დაავადება  პერსონიფიცირებულად  ჰყავდათ წარმოდგენილი. 

ავადმყოფობის თუ ეპიდემიისგან თავის დასაცავად ხალხმა 
შეიმუშავა მრავალფეროვანი საშუალებები. მათი ფორმა და მოცუ-
ლობა დამოკიდებული იყო იმაზე, თუ რომელი ღვთაება ით-
ვლებოდა ამა თუ იმ დაავადების გამომწვევად და ნაკარნახევი იყო 
მითოლოგიური წარმოდგენებით. ყველაზე უფრო დატვირთული 
ამ მხრივ ინფექციური დაავადებებია. ამის მიზეზი ნაწილობრივ 
ისიცაა,  რომ  მათი  მკურნალობა  არ  იცოდნენ  და  იმედს  ძირითა-
დად მაგიურ საშუალებებზე ამყარებდნენ. გადამდებ და ეპიდემი-
ურ დაავადებებს აღნიშნავდნენ „სახადის“ სახელით, რაც იმაზე 
მიუთითებს, რომ ერთხელ გადატანის შემდეგ იგი აღარ შეეყრება 
ადამიანს. ქართველი მთიელები მას „ღვთის ვალს“ უწოდებდნენ. 
ბატონების  საგალობლის  „იავნანას“   ზოგიერთ  ვარიანტშიც   სახა-
დი ღვთიურ დაავადებად მოიხსენება. წეს-ჩვეულებებს უპირა-
ტესად  ოჯახებში ასრულებდნენ, რადგან ამ მოგზაურ  ღვთაებებს 
და მათ დედას – ნანას თავიანთ სტუმრებად თვლიდნენ. საწესო 
ლექსის  მისამღერში  ნანა  იხსენიება  თავისი  ატრიბუტებით – იითა 
და ვარდით. ეს მისამღერი – „იავ ნანა, ვარდო ნანა“ – ქალღმერ-



390

თისადმია მიმართული და თავის დროზე მისთვის განკუთვნილ 
ვედრებას წარმოადგენდა (ბარდაველიძე 1957: 86-87)

ბატონების მობრძანებისას თითოეული ოჯახი ხდებოდა მათი 
სალოცავი ადგილი, ავადმყოფის საწოლი კი – საკურთხეველი. სა-
ხადები სულიერ არსებებად ჰყავდათ წარმოდგენილი, რომლებიც 
დროდადრო მოევლინებოდნენ ადამიანებს. ისინი ადმიანის სხე-
ულში შედიოდნენ და გამონაყარით (ნანას ყვავილებით) ამცნობ-
დნენ ამას. ფაქტობრივად, ბატონები დაავადებად არც მიაჩნდათ. 
ვისაც ბატონები არ შეხვდებოდა,  ის  დაწუნებულად ითვლებოდა 
– ანგელოზები არ დაუბრძანდა, არ მოეწონათო.

ავადმყოფის სურვილი განუხრელად სრულდებოდა, რადგან 
მისი პირით ღვთაებები საუბრობდნენ. ფერად ტანსაცმელს იც-
ვამდნენ ისინი, ვინც ავადმყოფს უვლიდა. მათი სახლი იყო ბა-
ტონებისა და მათი დედის დროებითი სამყოფელი. მათ კარგად 
უნდა დახვედროდნენ და გაეცილებინათ კიდეც. ბატონებისადმი 
მიძღვნილ რიტუალში ჩართულია ცეკვა, რომელსაც ასრულებ-
დნენ ოჯახის წევრი ქალები – დედა, ბებია, დეიდა. ბევრი რიტუ-
ალის აუცილებელი ელემენტია ცეკვა. მისი სიმბოლური და რი-
ტუალური ფუნქცია მეტად მრავალფეროვანია. იმის გამო, რომ 
ცეკვა გარკვეულ რიტმს ემორჩილება, იგი ხელს უწყობს სამყაროს 
ორგანიზაციასა და ციკლურ მოწესრიგებას (ალავერდაშვილი 
2005). ხალხის წარმოდგენით, საფერხულო სიმღერებსა და ცეკ-
ვებს სასწაულმოქმედი ძალა მიეწერებოდა და მათ სამკურნალო 
თვისებაც გააჩნდათ. თავისი წარმოშობით ყველა ცეკვა საკრალუ-
რი  იყო  და იქმნებოდა მითოსურ წინადროში,  მითოსური  წინაპ-
რის თუ ღვთაების მიერ (სიხარულიძე 2006: 66).

ქრისტიანობის გავლენით საქართველოს ზოგიერთ რეგიონში 
ბატონების წინამძღოლად ბარბარე ითვლებოდა, დედა ქალღმერ-
თის ერთ-ერთი გვიანდელი იპოსტასი. ბატონებთან დაკავშირე-
ბულ წესებს დღესაც ასრულებენ და ამ ტრადიციას ცოტა ხნის წინ 
მიენიჭა არამატერიალური  კულტურული მემკვიდრეობის ძეგლის 
სტატუსი.

კავკასიის სხვა ხალხებშიც შემორჩა ბოლო დრომდე ავადმყო-
ფობებსა და ეპიდემიებთან დაკავშირებული რიტუალები ან მათი 
ფრაგმენტები. საქართველოში ამ მითოსურ სახეებზე გარკვე-



391

ული გავლენა ქრისტიანობამ იქონია, ასევე ჩრდილოეთ კავკასიის 
მაჰმადიანი მოსახლეობის წეს-ჩვეულებებშიც შევიდა ისლამის 
ელემენტები, მაგრამ რიტუალების სტრუქტურა მაინც ინარჩუნებ-
და ძველ, წარმართობისდროინდელ სახეს. 

ოსების რწმენით, ყვავილის ავადმყოფობას განასახიერებდა 
ღვთაება „ალაურდი“, რომლის კულტის ფრაგმენტები დიდხანს შე-
მორჩა ხალხის ყოფაში და მას ბევრი საერთო აქვს ბატონების რი-
ტუალთან. ალაურდები, როგორც ბატონები, მრავლობით რიცხვში 
იხსენიებიან. ქართველების მსგავსად, ამ წეს-ჩვეულებას ქალები 
ატარებდნენ, რომლებიც ცდილობდნენ ღვთაების მომადლიერე-
ბას, გამოხატავდნენ სიხარულს მათი მობრძანების გამო. როცა 
ბავშვი ყვავილით გახდებოდა ავად, დედის მეგობარი ქალები იკ-
რიბებოდნენ ოჯახში, აცხობდნენ კვერებს, რომლებზეც საკმეველს 
დებდნენ, ცეკვით წრეს უვლიდნენ და სიმღერით ადიდებდნენ 
ალაურდებს (ოსური ზეპირსიტყვიერება 2005: 28).

ჩეჩნეთსა და   ინგუშეთში   ავადმყოფობის   ღვთაება იყო უნ-
ნანილგ (ან უ-ნანა). უ არის ავადმყოფობა, ნანილგ – დედა ანუ 
ავადობათა დედა. იგი მისანი დედაბრის სახით წარმოედგინათ, 
რომელიც ავადობას ავრცელებდა. სადაც გამოჩნდებოდა მაღალი, 
ხმელ-ხმელი  ქალი  ძონძებში,  იქ   უსათუოდ   იფეთქებდა   ეპიდე-
მია და ამას უკავშირებდნენ უ-ნანას ბოროტ ნებას. ცდილობდნენ 
მისი  გულის მოგებას, მსხვერპლს  სწირავდნენ, უწოდებდნენ „ოქ-
როს   წმინდანს“.   ეპირფერებოდნენ,   რომ   ესიამოვნებიინათ მის-
თვის და კეთილად განეწყოთ ადამიანებისადმი.

დეღესტანში ავარელების მითოსურ პერსონაჟთა შორის იყო 
ავადმყოფობის ქალღვთაება როდხულაი, ავი და ადამიანებისად-
მი მტრულად განწყობილი. ხალხის წარმოსახვით, როდხულაი 
მაღალი, ძონძებში ჩაცმული ქალია, შებრუნებული ტერფებითა და 
ფეხზე ხშირი შავი თმებით. იგი საღამოობით ჩამოდიოდა რომე-
ლიმე სოფელში. მისი დამნახავი ადამიანი ავადდებოდა, აციებდა 
და კვდებოდა (ხალიდოვა 1984: 186).

ნოღაელები ეპიდემიის დროს აწყობდნენ რიტუალს, რომელსაც 
„ჯასაკი“ ან „კურმანლიკი“ ერქვა. მას ატარებდნენ ქალები. არჩე-
ული ორი-სამი ქალი ჩამოივლიდა სოფელს და აგროვებდნენ 
შემოწირულობებს. დანიშნულ დღეს აულის ყველა ქალი შეიკრი-



392

ბებოდა მდინარესთან, გააჩაღებდნენ კოცონს და იწყებდნენ 
მზადებას; აცხობდნენ, ხორცს ხარშავდნენ, მწვადს წვავდნენ. მოწ-
ვეული   სასულიერო პირები   წარმოთქვამდნენ ვედრების   ლოც-
ვას. ამის   შემდეგ   ქალები ჯგუფებად ნაწილდებოდნენ და მთელ 
საჭმელს იყოფდნენ. სასულიერო პირებს საუკეთესო ნაჭრებს 
უდებდნენ.  ძვლებსა  და ნარჩენებს  წვავდნენ  ან  მიწაში   მარხავდ-
ნენ, რომ ძაღლებს არ შეეჭამათ და არ წაებილწათ წმინდა 
დღესასწაული.

მამაკაცები ჯასაკში არ მონაწილეობდნენ, მაგრამ თუ ეპიდე-
მია გამძაფრდებოდა, მაშინ კი მთელი საზოგადოება იკრიბებოდა 
განსაკუთრებული რიტუალის ჩასატარებლად. არავინ გადიოდა 
მინდვრის სამუშაოებზე. ერთობლივად იყიდდნენ შავ ძროხას 
და მიდიოდნენ მდინარესთან. შეკრულ ძროხას ორმოსთან აწვენ-
დნენ. საერთო ლოცვის შემდეგ ძროხას დაკლავდნენ ისე, რომ 
სისხლი ორმოში ჩადიოდა, სადაც შემდეგ მის შიგნეულობასა და 
ძვლებს მარხავდნენ. ამ დროისათვის მომზადებული იყო გუთა-
ნი, რომელშიც ექვსი ხარი ება და ძველი ხმალი. მთელ საქონელს 
სოფელში შერეკავდნენ, ხოლო წმინდა (შავი) ძროხის ტყავით 
პროცესია მოძრაობას იწყებდა. ორი ახალგაზრდა მოლა ყურებში 
ხელს  წაავლებდა  ძროხის  ტყავს  და  მას  სიმღერით  წინ  მიათრევ-
დნენ. მათ უკან გუთანს გაჰქონდა ღრმა ხნული, ხოლო ერთი 
მოლა ხმლის წვერით ხაზავდა ხნულს. ამ პროცესიას მიჰყვებოდა 
მთელი სოფელი, რომელიც შეძახილით პასუხობდა ყურანის 
კითხვას. ხნულით შემოხაზავდნენ მთელ სოფელს და მდინარეს-
თან ბრუნდებოდნენ, სადაც საზოგადო სადილი იმართებოდა 
(სიხარულიძე 2006: 70).

საზოგადო რიტუალი იმის ილუსტრაციაა, თუ როგორ კრავ-
დნენ მონაწილეები წრეს სოფლის გარშემო. გუთნითა და ხმლით 
გაკეთებული ხნულით შემოიხაზა საკრალური სივრცე, რომლის 
ცენტრში მოექცა დაავადებული ადგილი – მთელი სოფელი (ისე, 
როგორც ავადმყოფის საწოლი ხდებოდა ბატონების ფერხულის 
ღერძი) და ამ საშუალებით ცდილობდნენ მის გაწმენდას. 

ჩერქეზეთში ეპიდემიის, კერძოდ, ქოლერის განდევნისთვის 
ატარებდნენ რიტუალს, რომელიც ძალიან ჰგავს ნოღაელთა ზემოთ 
აღწერილ წეს-ჩვეულებას. ამოარჩევდნენ ერთ მართალ და მორ-



393

წმუნე  მოხუცს,  რომელსაც  თავის   სიცოცხლეში  არაფერი   მოუპა-
რავს.  შემდეგ  სასულიერო  პირის  თანდასწრებით  დაკლავდნენ 
ხარს, ტყავს მოხუცს დააჭერინებდნენ მარჯვენა ხელში, მარცხე-
ნაში – ჯოხს. მოხუცს უკან მიჰყვებოდნენ აულის უხუცესები და 
სასულიერო პირები, მათ უკან კი მოსახლეობა მისდევდა. შემო-
უვლიდნენ სოფელს ისე, რომ სწორ ოთხკუთხედს მოხაზავდნენ. 
პროცესიას  წინ  მიუძღოდა  ხარებშებმული  გუთანი,  რომლის  სახ-
ნისითაც ხაზავდნენ ოთხკუთხედს, ხოლო მის გვერდებზე ტო-
ვებდნენ შუალედებს, ანუ ქოლერას უტოვებდნენ გზას, რომ ის 
სოფლიდან წასულიყო. ამის შეემდეგ მეჩეთში ილოცებდნენ, წი-
ნასწარ ნაყიდ საქონელს დაკლავდნენ, ალაჰს შესწირავდნენ, და-
ნარჩენს კი ღარიბებს ურიგებდნენ. ეს მეორდებოდა სამი დღის 
განმავლობაში, ოღონდ სახნისის გარეშე აკეთებდნენ წრეს.

ავადმყოფობასთან დაკავშირებულ კავკასიელთა წეს-ჩვეულე-
ბებში შერეულია როგორც ქრისტიანული, ისე მაჰმადიანური 
სარწმუნოების ელემენტები, მაგრამ მათში არის საგულისხმო 
დეტალები, რომლებიც არქაული რიტუალის რუდიმენტებია. ეს 
წარმოდგენები საკმაოდ გამძლე აღმოჩნდა და დიდხანს შემორ-
ჩა ხალხის მეხსიერებას. ხალხური ტექსტების გვიანდელი ჩანა-
წერებიდანაც ჩანს, რომ სნეულებას, ეპიდემიას ღმერთი უგზავნის 
ადამიანებს  მათი  ცოდვების  გამო და  მთავარი  მკურნალიც  ღმერ-
თია. ავადმყოფობა (ციება, ცხელება, ქოლერა) პერსონიფიცირებუ-
ლად არის წარმოდგენილი XVIII-XIX საუკუნეებში შექმნილ 
ხალხურ ლექსებშიც. 1898 წელს „აკაკის კრებულში“ დაიბეჭდა ს. 
მერკვილაძის მიერ ჩაწერილი „ციების ლექსი“, რომელიც ახალ-
გაზრდა ქალისა და ციების პაექრობაა. ამ გაბაასებიდან ჩანს, რომ 
ციება პერსონიფიცირებულია და მისგან ადამიანის დამცველი 
ღმერთია. ქალი ასე მიმართავს ციებას:

„მე შენ ვერ დამიჩათინებ, თუ ვარ ყოჩაღი ქალია,
მყავს შემწედა და მფარველად ჩემი ხატი და ჯვარია“. 

(ქხპ 1973: 174)

პ. უმიკაშვილის ჩაწერილ ვრცელ ხალხურ ლექსში „ხორველა“ 
დაწვრილებითაა აღწერილი მე-19 საუკუნის შუა ხანებში თბი-



394

ლისში ქოლერის ეპიდემიის გავრცელება. ამ გვიანდელ ლექსშიც 
ეპიდემია წარმოდგენილია, როგორც ღვთის სასჯელი, რადგან 
ადამიანებმა დაივიწყეს ქრისტეს მცნებები:

„ჩვენი ცოდვით მოგვეწია შუა მარიობის თვესა,
რისთვისა და ამისთვისა, თუ რომ გული გაგვიგებსა:
არა სწამდა დაი ძმასა, მეზობელი – მეზობელსა...
ამისთანა ყოფაქცევა აღარ მოსწონს ქრისტე ღმერთსა.
„ჩემის ხელით დაწერილი სახარება ძირსა ძევსა, 
სთქვა თუ, ხელი წამოუსო, სულ გავწყვიტო ამ ერთ დღესა“.

საყურადღებოა, რომ ამავე ლექსში ქოლერა პერსონიფიცირე-
ბული არსებების სახეს იღებს, რომლებიც, ძველი წარმოდგენების 
მსგავსად, ალყაში აქცევენ ქალაქს:

„სამწილად დადგა ხორველა, სამად ანგარიში ქნესა.
ერთსა ერგო ქაშავეთი, ხევის პირი ჩაუბესა;
მეორესა – ავლაბარი, ხიდის ყური ჩაუბესა;
მესამესა – განჯისკარი, აბანოებ ჩაუბესა,
გარშემოფარგლეს ქალაქი, კაცი აღარ გაუშვესა“. 

(ქხპ1973: 182)

როგორც ვხედავთ, ხალხი ეპიდემიას აღიქვამდა, როგორც 
მტრის შემოსევას, რომელიც ალყაში აქცევდა სოფელს, ქალაქს. 
რადგანაც ეს მტერი უხილავი იყო, მასთან გამკლავებას მხოლოდ 
ღვთაებრივი ძალის მეშვეობით თუ შეძლებდნენ. თავად სნეულე-
ბანი პერსონიფიცირებული სულების ან ღვთაებების სახით ჰყავ-
დათ წარმოდგენილი, რომლებიც მითოლოგიურ-რელიგიური სის-
ტემის  წევრები  იყვნენ. ამიტომ  მათთან  ურთიერთობის  წესებიც 
ამ სისტემით იყო ნაკარნახევი.

წარმოდგენილი   მასალიდან ჩანს, რომ კავკასიაში ძველთაგან-
ვე შემუშავდა ავადმყოფობასა თუ ეპიდემიასთან ბრძოლის მსგავ-
სი საშუალებები, რაც ერთგვაროვანი მითოლოგიური წარმოდგე-
ნებით იყო ნაკარნახევი.



395

დამოწმებანი:

ალავერდაშვილი 2005: ალავერდაშვილი ქ. წრიული რიტუალური ფერხუ-
ლების სიმბოლიკისათვის ქართული ეთნოგრაფიული მასალის მიხედვით. მსე, 
XXV, 2005.
ბარდაველიძე 1957: Бардавелидзе В. Древнейшие религиозные верования и 

обрядовое графическое искусство грузинских племен. Тбилиси: из-во Академия 
Наук Грузинской ССР, 1957.
მინდაძე 1981: მინდაძე ნ. ქართული ხალხური მედიცინა. თბილისი: 

გამომცემლობა „მეცნიერება“, 1981.
ოსური ზეპირსიტყვიერება 2005: ოსური ზეპირსიტყვიერება. თბილისი: 

კავკასიური სახლის გამომცემლობა, 2005.
სიხარულიძე 2006: სიახარულიძე ქ. კავკასიური მითოლოგია. თბილისი: 

კავკასიური სახლის გამომცემლობა, 2006.
ქხპ 1973: ქართული ხალხური პოეზია. ტ. II. თბილისი: გამომცემლობა 

„მეცნიერება“, 1973.
ხალიდოვა 1984: Халидова М. Мифологические образы в устной прозе народов 

Дагестана. Махачкала: „Мифология народов Дагестана“, 1984.

 



396

ლიტერატურის სწავლების მეთოდების 
ცვლილება (უნივერსიტეტებსა 

და სკოლებში) პანდემიის  პირობებში
Adjustment of Literature Teaching Methods 

(at Universities and Schools) under Pandemic Conditions

Irina Natsvlishvili
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature

Problems and Opportunities to Teaching Lterature 
in a Modern „Online School“

Summary

The pandemic created difficult challenges for the teaching process, 
which had to transfer to the so-called online regime. Despite the fact that 
modern technologies allow for such communication, it is significantly 
complicated by the lack of relevant material-technical base and digital 
teaching resources for specific subjects. From this viewpoint, teachers 
of Georgian language and literature faced special challenges. It became 
necessary to not only modify teaching methods, but also to create digital 
resources.

It is an important fact that the new form of learning-teaching made it 
possible to tightly integrate digital technologies with it and targeted their 
usage for the student development. 

Key words: teaching process, online regime, digital technologies.



397

ირინა ნაცვლიშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ლიტერატურის სწავლების პრობლემები 
და შესაძლებლობები თანამედროვე 

„ონლაინსკოლაში“

კაცობრიობის ისტორიული მეხსიერება ხანგრძლივი პანდე-
მიების  შესახებ არაერთ და ზოგჯერ საკმაოდ ინფორმაციულ ცნო-
ბას  ინახავს,   თუმცა   ესოდენ   მდიდარი  გამოცდილება   თანამედ-
როვე  სწრაფად  განვითარებადსა   და  ცვალებად   სამყაროში   მხო-
ლოდ ზოგადი სურათის წარმოდგენაში გვეხმარება და პროცესე-
ბის მართვის რეალურ, ადეკვატურ გზამკვლევად, ბუნებრივია, ვერ 
გამოდგება. 

ახალი ვირუსის, SARS-cov-2-ის, იმავე COVID-19-ის, უპრეცე-
დენტოდ მასშტაბური გავრცელების შედეგად შექმნილმა პანდე-
მიურმა გარემომ, ზოგადად, მთელ მსოფლიოში და, ცხადია, საქარ-
თველოშიც, საზოგადოებრივი ცხოვრების არაერთ სფეროსთან 
ერთად, მოულოდნელი და რთული გამოწვევების წინაშე დააყენა 
საგანმანათლებლო სისტემაც, სასწავლო პროცესი, რომელიც სა-
ყოველთაო კარჩაკეტილობის პირობებში ე.წ. ონლაინრეჟიმში გა-
დავიდა. მიუხედავად იმისა, რომ თანამედროვე ტექნოლოგიები 
ამგვარი კომუნიკაციის საშუალებას იძლევა, დისტანციურ სწავ-
ლებას  მნიშვნელოვნად  ართულებს   მრავალი   სამედიცინო   ხასი-
ათის უკუჩვენება   თუ ფსიქოემოციური   ფაქტორი, ხშირ შემთხ-
ვევაში – სათანადო მატერიალურ-ტექნიკური ბაზის უქონლობა, 
პედაგოგთა გაზრდილი სამუშაო დატვირთვა, აგრეთვე, სპეცი-
ალური ციფრული სასწავლო რესურსების სიმწირე კონკრეტულ 
დისციპლინათა ფარგლებში და მათი სწავლების სპეციფიკაც. 

ამ თვალსაზრისით, განსაკუთრებული პრობლემების წინაშე 
ქართული ენისა და ლიტერატურის მასწავლებლები აღმოჩნდ-
ნენ. თუკი საბუნებისმეტყველო, მათემატიკურ, სახელოვნებო 
თუ საზოგადოებრივ მეცნიერებათა დარგებში მზა უცხოენოვა-



398

ნი ინტერნეტრესურსები მნიშვნელოვან დახმარებას გაუწევდნენ 
პედაგოგებს, ქართული ენა-ლიტერატურის მიმართულებით ამ-
გვარი შესაძლებლობა, ცხადია, არ არსებობდა, რომ აღარაფერი 
ვთქვათ ლიტერატურის გაგება-გააზრების, მისი უმთავრესი ხიბ-
ლის გაცნობიერებისა და შემეცნების პროცესში უშუალო, ცოცხა-
ლი, დინამიკური კომუნიკაციის მნიშვნელობაზე. შესაბამისად, 
დისტანციურ ფორმატში საინტერესო, შედეგზე ორიენტირე-
ბული ინტერაქტიური გაკვეთილების წარმართვისთვის აუცილე-
ბელი გახდა არა მხოლოდ სწავლების მეთოდებისა და სტრატე-
გიების მოდიფიცირება, არამედ ციფრული რესურსების შექმნაც; 
სხვადასხვა ინტერნეტპორტალისა და პროგრამის იმგვარ შესაძ-
ლებლობათა ძიება, რომელთა პრაქტიკული გამოყენება სწორედ 
ლიტერატურის სწავლების მიზანსა თუ ეროვნული სასწავლო 
გეგმის სტანდარტით განსაზღვრული შედეგების მიღწევას მოემ-
სახურებოდა. ყოველივე ამისთვის კი დროც იყო საჭირო და, 
ცოდნისა და უნარების მობილიზების კვალდაკვალ, თუნდაც 
სულ მცირე გამოცდილების შეძენაც. ამიტომ აუცილებლად უნ-
და აღინიშნოს, რომ სწავლების პანდემიური ონლაინრეჟიმის 
პირველ ეტაპზე უდავოდ დიდი როლი შეასრულა საქართველოს 
განათლებისა და მეცნიერების სამინისტროს მიერ საზოგადოებრივ 
მაუწყებელთან ერთად, ფაქტობრივად, მყისიერად დაწყებულმა 
მასშტაბურმა პროექტმა „ტელესკოლამ“, რომელიც, მიუხედავად 
ზოგიერთი ხარვეზისა, ძალიან მნიშვნელოვანი იყო იმ დროის-
თვის, გულწრფელად მიიზიდა ქართველი მაყურებლის უდიდესი 
ნაწილი და საერთაშორისო საზოგადოების ყურადღებაც მიიპყრო 
– ეკონომიკური თანამშრომლობისა და განვითარების გავლენიანი 
ორგანიზაციის, OECD-ის, ჩარჩო-დოკუმენტში ის კორონავირუ-
სის გამო შექმნილი გამოწვევების დასაძლევად განათლების მი-
მართულებით საუკეთესო პროექტადაც კი დასახელდა (https://
globaled.gse.harvard.edu/files/geii/files/framework_guide_v2.pdf). 
პარალელურად, განათლებისა და მეცნიერების სამინისტრომ სა-
კუთრივ აბიტურიენტებისთვის ვებინარების სახით წარმატებით 
განახორციელა მეორე ციფრული პროექტიც – „ვებსკოლა“, რომე-
ლიც პანდემიური კარჩაკეტილობის პირობებში მნიშვნელოვნად 
დაეხმარა ეროვნული გამოცდების ზღურბლთან მდგარ მეთორ-

https://globaled.gse.harvard.edu/files/geii/files/framework_guide_v2.pdf
https://globaled.gse.harvard.edu/files/geii/files/framework_guide_v2.pdf


399

მეტეკლასელებს. მიუხედავად ეპიდემიური ვითარებისა თუ 
სხვა ფაქტორების გამო შექმნილი არაერთი სირთულისა, კმაყო-
ფილი ვარ, რომ ვიყავი ორივე დასახელებული პროექტის მო-
ნაწილე. „ტელესკოლაც“ და „ვებსკოლაც“ ჩემთვის იყო ახალი 
გამოცდილება, შესაბამისი ახლებური ვითარებისა, სწავლების 
ახალი მეთოდოლოგიის ძიების გზაც და, აქედან გამომდინარე, 
პროფესიული ზრდის საშუალებაც. 

რაც შეეხება მთელი ქვეყნის მასშტაბით გახსნილ ონლაინ 
საკლასო ოთახებს, რომლებიც დღეისთვისაც კი, კორონაპანდემი-
ის თითქმის ორი წლის მიწურულს, საქართველოში მოსწავლე 
ახალგაზრდობის არცთუ ისე მცირე ნაწილისთვის, პერიოდულად 
კი, ეპიდემიური ვითარების გამწვავების ფაზაში – ყველასთვის, 
სამწუხაროდ,   ზოგადი   განათლების   მიღების ერთადერთ სივრ-
ცედ  რჩება,  Microsoft office-365-ის  პროდუქტების,  ძირითადად  კი 
TEAMS პროგრამის საშუალებით ფუნქციონირებს. მიუხედავად 
იმისა, რომ ეს პროგრამა სხვადასხვა ტიპის კომუნიკაციის შესაძ-
ლებლობას იძლევა, როგორებიცაა, მაგალითად: სასწავლო მასალე-
ბის ელექტრონული მიწოდება, შესრულებული დავალებებისა და 
რეფლექსიების სწრაფი ურთიერთგაცვლა, ინდივიდუალური და 
ჯგუფური  მიმოწერა,  დამატებითი შეხვედრების ორგანიზება და 
ა. შ., ის  მაინც  ელექტრონული   მოწყობილებების   ეკრანების   ჩარ-
ჩოებით მკაცრად შემოსაზღვრული, ჩაკეტილი და სიცოცხლეს 
მოკლებული გარემოა, რომელშიც, მეტაფორულად რომ ვთქვათ, 
თუნდაც მცირეოდენი მზის სხივის შეტანა მასწავლებლის კომ-
პეტენციასა და უნარებზეა დამოკიდებული. ამიტომ ასეთ ვითა-
რებაში  მეტად  მნიშვნელოვანია,  რომ  სასწავლო  პროცესი  არ  გახ-
დეს რუტინული და პირიქით, უზრუნველყოფილი იყოს მოს-
წავლეთა თავისუფლებისა და ჩართულობის მაღალი ხარისხი, 
რისთვისაც, პირადი გამოცდილებიდან გამომდინარე, კარგი საშუ-
ალება ონლაინკონფერენციებისა და დისკუსიების ორგანიზებაა, 
აგრეთვე, ისეთი იმიტირებული თამაშებისა, როგორებიცაა: ტექ-
სტური შეტყობინებებით მოყოლილი ამბები, ფოტოკოლაჟის 
საფუძველზე დაწერილი მოთხრობები, ლიტერატურულ პერსო-
ნაჟთა ფეისბუქპროფილები და სხვ. ციფრული რესურსებით სწავ-
ლების თვალსაზრისით, მინილექციის საპირწონედ, რომელიც 



400

ერთ-ერთი  მიღებული  სტრატეგიაა  თანამედროვე  პედაგოგიკაშიც, 
ონლაინსწავლების დროს მასწავლებელმა შეიძლება მოსწავლეებს 
მიზნობრივად შესთავაზოს სხვადასხვა საპრეზენტაციო პროგ-
რამით თავის მიერ შექმნილი თუ youtube-ს მასალებზე და-
ფუძნებული ვიდეოვირტუალური მოგზაურობა მწერლის ან ტექ-
სტის ეპოქაში, სახლმუზეუმებში, ხელნაწერთა გალერეაში და ა. შ.

მეტად აქტუალური გახდა მხატვრული თუ დოკუმენტური 
ფილმების, აუდიო და სხვა მულტიმედიური პროდუქტების, რო-
გორც სასწავლო რესურსების, გამოყენების პრაქტიკა, რომლის 
დანერგვაც,  მიუხედავად  საჭიროებისა   და  მნიშვნელოვანი ე  ფექ-
ტიანობისა, ზოგადსაგანმანათლებლო დაწესებულებების ტექნი-
კური   საშუალებებით   არასათანადო  აღჭურვილობის   გამო    ძნე-
ლად ან თითქმის ვერ ხერხდებოდა. ამ თვალსაზრისით, ონლა-
ინ-სწავლებამ მრავალმხრივი შესაძლებლობები გააჩინა – გაკვე-
თილებზე მოსწავლეებს საშუალება აქვთ ერთობლივად გაეცნონ 
ამა თუ იმ მხატვრული ტექსტის ეკრანულ ვერსიას და რეჟისორის 
ხედვისა და კინოეფექტების გათვალისწინებით ჩაუღრმავდნენ 
ლიტერატურული ნაწარმოების დეტალებს; მწერლის ცხოვრების 
გზა აღიქვან კადრებით ისეთი შესანიშნავი მულტიმედიური სა-
ტელევიზიო პროექტის საშუალებით, როგორიცაა, მაგალითად, 
„საუკუნის პორტრეტები“; მოისმინონ ავტორების მიერვე წაკი-
თხული შედევრები, დაუკვირდნენ მათ ინტონაციას, აქცენტებს; 
ნახონ ფილმები თანატოლებისა თუ სასკოლო ცხოვრების შესახებ, 
გააანალიზონ პრობლემები და იმსჯელონ მათთვის აქტუალურ 
საკითხებზე. 

ონლაისწავლების ერთ-ერთ მნიშვნელოვან ნაწილად იქცა 
სხვადასხვა ინტერნეტპორტალის (learningapps.org, ed.ted.com, ren-
derforest.com, wittycomics.com, easel.ly და სხვ.) საშუალებით მას-
წავლებლებისა თუ მოსწავლეების მიერ სასწავლო თემატიკასთან 
დაკავშირებული ახალი ციფრული პროდუქტების შექმნა, რო-
გორებიცაა, მაგალითად: პოსტერები, კომიქსები, შემეცნებითი 
თამაშები, კრიტიკული აზროვნების განმავითარებელი ელექტრო-
ნული რესურსები და ა. შ. ზოგიერთი მათგანი შეჯიბრის კომ-
პონენტსაც მოიცავს, რაც უფრო სახალისოს ხდის თამაშით 
გამოკითხვისა თუ შემეცნების პროცესს. მაგალითისთვის, დავა-



401

სახელებ learningapps.org პორტალის საშუალებით ჩემ მიერ მე-
ექვსეკლასელებისთვის შექმნილ თამაშს, „დოღს“, რომელშიც მოს-
წავლეებს ჯგუფურად შეუძლიათ მონაწილეობა. შესწავლილი 
მასალის საფუძველზე მათ მართებული პასუხი უნდა გასცენ 
შეკითხვებს და ამ გზით დაწინაურდნენ ფინიშისკენ მიმავალ 
ასპარეზზე.

უფრო ღრმა შემეცნებით მიზანსა და კრიტიკული აზროვნე-
ბის განვითარებას ემსახურება ჩემ მიერვე უფროსკლასელთათვის 
შექმნილი ციფრული პროდუქტი, რომელიც აერთიანებს ტექსტს, 
საკვანძო ეპიზოდს კინოფილმიდან, დამატებით შემეცნებით ინ-
ფორმაციას, პასუხგასაცემ ანალიტიკურ შეკითხვებსა და წერი-
ლობით წარსამართ დისკუსიას, რომელშიც მოსწავლეები ერთ-
დროულად ერთვებიან. 



402

მიუხედავად არაერთი განხილული თუ სხვა ეფექტიანი სა-
შუალებისა, რომლებიც სწავლების პროცესში დამკვიდრდა ან 
შეიქმნა „ონლაინსკოლის“ ფარგლებში, დისტანციური განათლების 
მოდელი, ზოგადად, ბავშვებისა და მოზარდებისათვის მრავალი 
საფრთხის შემცველია. მათ შორის უნდა დავასახელოთ როგორც 
სამედიცინო ხასიათის უკუჩვენებები, ისე სოციალიზაციის პრობ-
ლემა და კიბერბულინგი. უნდა აღინიშნოს, აგრეთვე, რომ დის-
ტანციურმა სწავლებამ მოსწავლეებში ერთგვარად წაახალისა ისე-
თი უარყოფითი ჩვევები, როგორებიცაა: ინტერნეტკომუნიკაციის 
საშუალებით ერთმანეთისაგან თუ ვებგვერდებიდან გადაწერა, 
ე. წ. „Copy-Paste“ – პლაგიატი და სხვ. თუმცა, ამავე დროს, მეტად 
თვალსაჩინო გახადა ისინი და გაამარტივა მათზე ადეკვატური 
რეაგირება. 



403

უაღრესად მნიშვნელოვანი ფაქტია, რომ სწავლა-სწავლების 
ახალმა ფორმამ შესაძლებელი გახადა მასთან ციფრული ტექნო-
ლოგიების მჭიდრო ინტეგრირება და მათი ფუნქციების მიზ-
ნობრივი  გამოყენება  მოსწავლეთა  კოგნიტური  და  მეტაკოგნიტუ-
რი უნარების  განვითარებისათვის.  ონლაინსწავლების  იძულებით-
მა რეჟიმმა და ამ ფონზე პროცესის ეფექტიანად წარმართვის 
გზების ძიებამ მნიშვნელოვნად შეუწყო ხელი, აგრეთვე, როგორც 
მასწავლებელთა ინდივიდუალურ პროფესიულ განვითარებას, 
ისე ახალ გამოწვევებთან გასამკლავებლად კოლეგიალური ურთი-
ერთდახმარების გარემოში ჯანსაღი თანამშრომლობითი კულ-
ტურის ჩამოყალიბებას. პანდემიური გამოცდილება მომავალში 
უთუოდ  დიდად   წაადგება   საყოველთაოდ   „გახსნილ“ საგანმა-
ნათლებლო სივრცეს. 

Marine Turashvili
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Accessibility of the Archival Materials During 
Covid-19 Pandemic

2020 was hard time for the World because of the pandemic of Co-
vid-19. Offices, educational system, scientific-research centers, etc., were 
forced to change their style of life and started online working. Hence 
electronic libraries, websites of archives, data base, electronic platforms 
became important sources for the scientists. According to the world statis-
tics from the point of view of accessibility the first place occupies Lietuva 
– 86. 81%. Georgia occupies eighth place 70. 99%, much more closed is 
Uzbekistan – 31.87. 

Folklore Archive of Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 
have started electronic systematization and retrodigitalization of the ar-
chive materials since the 90s of the past century that makes possible to 
access the materials by internet. 

Key words: Archival Materials, Pandemic, Data Base.



404

მარინე ტურაშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

საარქივო მასალების ხელმისაწვდომობა Covid-19 
პანდემიის პირობებში*

2020 წელი საკმაოდ რთული აღმოჩნდა მსოფლიოსათვის, რად-
გან  დადგა  Covid-19-ად  წოდებული  პანდემიის  წინაშე.  საქმიანო-
ბის ყველა სფერო: სკოლები, უნივერსიტეტები, სამეცნიერო-კვლე-
ვითი დაწესეულებები და ა.შ. – იძულებით გადავიდა „ონლაინ“ 
მუშაობაზე. ცხადია, მკვლევრებისთვის საარქივო მასალებზე 
წვდომის ერთადერთი წყარო გახდა ინტერნეტი. შესაბამისად, 
ელექტრონული ბიბლიოთეკები, არქივების ვებგვერდები, მონა-
ცემთა ბაზები და ელექტრონული პლატფორმები გახდა ის მნიშ-
ვნელოვანი წყაროები, რომლებითაც უნდა ესარგებლათ მკვლევ-
რებს. ამ მხრივ კი უმნიშვნელოვანესი იყო არქივების ღიაობა და 
მასალების ხელმისაწვდომობა. ჩვენი კვლევა ეყრდნობა ინფორ-
მაციის თავისუფლების განვითარების ინსტიტუტის (IDFI) მიერ 
2018-2020 წლებში მოგროვებულ სტატისტიკურ მონაცემებს, რომ-
ლებიც ხელმისაწვდომია შემდეგ ვებგვერდზე: იხ., http://www.open-
archives.org/en/newsblogs/interestingnews/36.

ახალ გამოწვევას  მსოფლიო  მეტ-ნაკლებად  მომზადებული შეხ-
ვდა. ამ ყველაფერში მნიშვნელოვანი იყო ის ფაქტი, რომ 21-ე სა-
უკუნეში ჰუმანიტარული მეცნიერება უახლესი ტექნოლოგიური 
საშუალებებით დოკუმენტირებდულ და არქივირებულ ინტერ-
დისციპლინურ კვლევით რესურსებს ეფუძნება. ამ ყველაფერს კი 
საფუძველი ჩაუყარა ტექნოლოგიების განვითარებამ და ცხოვრე-
ბასა თუ საქმიანობაში აქტიურად პრაქტიკულმა გამოყებამ. თა-
ნამედროვე ტექნოლოგიურ გამოწვევებს არც სახელმწიფო არქივები 
ჩამორჩა. ბოლო წლებში ჩატარებული სტატისტიკური კვლევების 

* „კვლევა განხორციელდა „შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული 
სამეცნიერო ფონდის“ ფინანსური მხარდაჭერით [PHD-19-3709, „თანა-
მედროვე ქართული ნარატიული ფოლკლორი (ზეპირი ისტორიების 
მიხედვით)].“

http://www.open-archives.org/en/newsblogs/interestingnews/36
http://www.open-archives.org/en/newsblogs/interestingnews/36


405

თანახმად, თვრამეტი შეფასებული ქვეყნიდან ღიაობის რეიტინგის 
მიხედვით, პირველ ადგილზეა ლიეტუვია (86.81%) მომდევნოზე 
კი – ლატვია (83.23%).  საქართველო ამ კვლევაში მერვე ადგილზეა 
70.99%-ით. ამავე წყაროზე დაყრდნობით, 31.87%-ით კი ყველაზე 
დახური აღმოჩნდა უზბეკეთი   (იხ:http://www.open-archives.org/en/
rating). 

Covid-19-ად წოდებულმა პანდემიამ მსოფლიო კიდევ ერთხელ 
დაარწმუნა ელექტრონული რესურსებისა და ონლაინპლატფორ-
მების აუცილებლობისა და გამოყენების წინაშე. სტატისტიკური 
კვლევების თანახმად, უკრაინის სახელმწიფო არქივები მოქმედებ-
დნენ ყველაზე აქტიურად და გამჭვირვალედ პანდემიის დროს: 
ისინი  ყოველთვიურად  აქვეყნებდნენ  სრულყოფილ  მიმოხილვებს
სახელმწიფო არქივების მუშაობის შესახებ, რაც ძირითადად შე-
ეხებოდა ახალი ელექტრონული რესურსების შექმნას და დოკუ-
მენტების  გაციფრულებას.  ასევე  აქტიურობით  გამოირჩეოდა  ლი-
ეტუვის  არქივი  (იხ., https://eais-pub.archyvai.lt/eais/), სადაც  დაფუძ-
ნდა „კულტურის  საგანგებო  ფონდი“,  რომლის  40%  ისეთ   პროექ-
ტებს უჭერდა მხარს, რომლებიც საარქივო მასალების ხელმისაწ-
ვდომობას უზრუნველყოფდა, მათ შორის საარქივო დოკუმენტების  
გაციფრულებას.  ლატვიის  არქივმა,  მიუხედავად  დისტანციური მუ-
შაობისა,  არ  შეწყვიტა  გენეალოგიური  ხასიათის  კვლევების  ჩატა-
რება მაშინ, როდესაც მასზე უარი თქვა ბელარუსის ეროვნულმა 
არქივმა. რაც შეეხება უნგრეთს, მან შეამცირა არქივების დაფი-
ნანსება, ხოლო ყაზახეთის არქივების უმრავლესობა ცნობებს დის-
ტანციურადაც არ გასცემდა. ამ მხრივ საქართველოს ეროვნულმა 
არქივმაც გადადგა გადამწყვეტი ნაბიჯები, რადგან მკვლევრებს, 
გარდა გენეალოგიისა, დარბაზებში მუშაობის ნებას რთავდა.  

2019 წელს ჩატარდა კვლევა, რომლის ფარგლებშიც საბჭოთა 
რესპუბლიკებისა და აღმოსავლეთის ბლოკის 18 ქვეყნის არქივები 
შეისწავლეს  ღიაობისა   და  მასალების   ფართო   ხელმისაწვდომო-
ბის თვალსაზრისით (იხ., http://www.open-archives.org/en/newsb-
logs/interestingnews/36). ამ მხრივ პირველ ადგილზეა ლიეტუვა 
(86.81%), მას მოჰყვება ლატვია (83.23%), ბულგარეთი (81.25%), 
უკრაინა (80.8%). აღნიშნული არქივები მოხვდნენ ე.წ. „მწვანე 
ზონაში“, რომელიც გულისხმობს 80%+ ღია არქივებს. „მწვანე 

http://www.open-archives.org/en/rating
http://www.open-archives.org/en/rating


406

ზონასთან“ საკმაოდ ახლოსაა ჩეხეთისა (79.29%) და პოლონეთის 
(78.43%) არქივები, უნგრეთმა (74.46%) დაიკავა მეშვიდე ადგილი 
და საქა-რთველომ (70.99%) კი მერვე, ხოლო რუმინეთმა (70.83%) 
და მოლდოვამ (69.9%) – მეცხრე და მეათე ადგილები. რეიტინგის 
მიხედვით, ქვეყნები ყველაზე ნაკლებად ღია არქივებით იყო: 
ბელარუსი (42.17%), ყირგიზეთი (41.21%) და უზბეკეთი (31.87%). 
ყველა ამ ქვეყნის ყოფილი სახელმწიფო უშიშროების კომიტეტის 
(КГБ) არქივები სრულად დახურულია. 

განსაკუთრებით აღსანიშნავია ისეთი არქივები, რომელთაც 
საერთოდ არ აქვთ ვებგვერდი. ასეთებია: 

• ბელარუსის უშიშროების (КГБ) არქივი;  
• აზერბაიჯანის შსს არქივი;  
• უზბეკეთის უშიშროების (КГБ) არქივი;  
• ყირგიზეთის შსს არქივი;  
• ტაჯიკეთის ორივე არქივი;  
• სომხეთის უსაფრთხოების სამსახურის არქივი;  
• რუსეთის უსაფრთხოების ფედერალური სამსახურის (ФСБ) 

არქივი.  
„ონლაინსერვისები“ სუსტად განვითარებული აქვთ შემდეგ 

არქივებს:  
• აზერბაიჯანის რესპუბლიკის ეროვნული უსაფრთხოების სამ-

სახურის არქივებს;  
• ყაზახეთის რესპუბლიკის, ყარაღანდას რეგიონის მთავარი 

პროკურატურის სამართლებრივი სტატისტიკისა და სპეციალურ 
საქმეთა კომიტეტის არქივებს; 

• მოლდოვის ორივე არქივებს.  
საყურადღებოა კიდევ ერთი ფაქტორიც: ზოგიერთი ზემოხსე-

ნებული არქივის ვებგვერდზე განთავსებულია ძველი აღწერების 
(ე.წ. დავთრების) დასკანერებული ვერსიები, მათ არ აქვთ ელექ-
ტრონული საძიებელი და, შესაბამისად, დისტანციურად შესაძ-
ლებელია მხოლოდ ამ აღწერების დათვალიერება და არა საჭი-
რო ინფორმაციის სწრაფად მოპოვება. ასეთივე აღწეროლობები 
ვებგვერდზე განთავსებული აქვს, მაგალითად, საქართველოს 
ეროვნულ არქივსაც.  



407

IDFI-და მისი პარტნიორების მიერ Covid-19-ის პანდემიის 
დროს 10 სხვადასხვა ქვეყნის არქივებში განხორციელებული 
ცვლილებების მონიტორინგისა და შეფასების შედეგად რამდენი-
მე ტენდენცია გამოიკვეთა: უპირველეს ყოვლისა, უნდა აღინიშ-
ნოს, რომ განხილულ ქვეყანებში პანდემიასთან დაკავშირებით 
არ შეცვლილა არც საარქივო კანონმდებლობა და არც საარქივო 
და საქმისწარმოების წესები, თუმცა, აღსანიშნავია, რომ ათივე 
ქვეყანაში პანდემიასთან დაკავშირებით შიდა რეგულაციები და 
ზოგადი წესები, რომლებიც მიიღეს, რაც გულისხმობდა: დახურულ 
სივრცეში პირბადის ტარების ვალდებულებას, სოციალური დის-
ტანციის დაცვას, სანიტარიისა და ჰიგიენის ნორმების დაცვას და 
ა.შ. ამასთანავე, არც ერთ ქვეყანაში, პანდემიის გამო, არქივებიდან 
არ გაუთავისუფლებიათ თანამშრომლები, მიუხედავად იმისა, რომ 
რიგ შემთხვევებში (მაგალითად, უნგრეთი) არქივების ბიუჯეტი 
შემცირდა. 

საგანგებო მდგომარეობაში არქივების ეფექტური მუშაობის 
კუთხით კვლევის შედეგად გამოვლინდა საუკეთესო პრაქტიკის 
რამდენიმე მაგალითი. მიუხედავად იმისა, რომ IDFI-ის არქივე-
ბის ღიაობის რეიტინგში   ბელარუსის არქივები (იხ., http://www.
open-archives.org/en/newsblogs/interestingnews/36)   მნიშვნელოვნად 
ჩამორჩებიან დანარჩენ ქვეყნებს, პანდემიის პირობებში ეფექტუ-
რად იმუშავა. პანდემიის დაწყებიდან მალევე არქივებში დაინერ-
გა სიახლე – დაინტერესებულ პირებს შეეძლოთ საარქივო დო-
კუმენტები შეკვეთა და სკანირებულ ასლებს იღებდნენ. ყველა ამ 
სახის შეკვეთა დადგენილ ვადებში სრულდებოდა და შესაბამისი 
საფასურის გადახდის შემდეგ ჩვეულებრივი ან ელექტრონული 
ფოსტით ეგზავნებოდათ დამკვეთებს, გამონაკლისი იყო მხოლოდ 
გენეალოგიური ხასიათის დოკუმენტები, რომელთა მოძიებაც 
განმცხადებელთა დიდი რაოდენობისა და სამუშაოს მოცულო-
ბიდან გამომდინარე შეწყდა. 

პანდემიის პირობებში საუკეთესო მუშაობის თვალსაზრისით 
უნდა აღინიშნოს უკრაინის გამოცდილება (იხ., https://avr.org.
ua) და მისი სახელმწიფო საარქივო სამმართველოს მიერ განხორ-
ციელებული დროული და ეფექტური ღონისძიებები. გარდა 
ზოგადი უსაფრთხოების წესებისა თანამშრომლებისა და სტუმ-



408

რებისთვის, სამმართველო ყოველთვიურად, და ზოგჯერ ყოველ-
კვირეულად, ამზადებდა სრულყოფილ მიმოხილვას უკრაინის 
სხვადასხვა არქივის მუშაობის შესახებ. ეს გულისხმობდა:

• დოკუმენტების ელექტრონული კოლექციების განახლებას, 
• საარქივო აღწერების „ონლაინ“ გამოქვეყნების დინამიკას, 
• ელექტრონული რესურსების / მონაცემთა ბაზების დამატებას, 
• საინფორმაციო წიგნებისა და ანბანური საძიებლების ონლაინ 

გამოქვეყნებას, 
• სხვადასხვა კოლექციის გაციფრებას და ა.შ.
ეს ინფორმაცია ხელმისაწვდომია ვებგვერდითა და არქივების 

სოციალური მედიით. რაც შეეხება საარქივო სერვისებს, უკრაინის 
არქივები ამ მხრივ პანდემიამდეც საკმაოდ რეიტინგული იყო 
IDFI-ის არქივების ღიაობის რეიტინგში, რადგან ეფექტურად ემ-
სახურებოდნენ მკვლევარებს „ონლაინ“ რეჟიმშიც, პანდემიის 
პირობებში   კი კიდევ უფრო გააუმჯობესეს. ამის მაგალითია უკ-
რაინის უშიშროების   სამსახურის  უწყებრივი   არქივი,  რომელიც   
მკვლევართა დარბაზების დახურვის შემდეგ დაინტერესებულ პი-
რებს „ონლაინ“ რეჟიმში სრულიად უფასოდ აწვდიდა სკანირებულ 
დოკუმენტებს. ასევე, პანდემიის დროს, უკრაინის უშიშროების 
სამსახურის არქივმა გამოაქვეყნა მნიშვნელოვანი საარქივო დოკუ-
მენტებიც. ამასთან უკრაინამ პანდემიის გამო მკვლევრებისგან 
დაცლილი დარბაზები ეფექტურად გამოიყენა და პარალელურად 
დაიწყო მათი განახლება და თანამედროვე ტექნიკით აღჭურვა. 

უკრაინაში საარქივო საზოგადოებამ წამოიწყო კამპანია, რომე-
ლიც   გულისხმობდა   COVID-19-თან   დაკავშირებული   თანამედ-
როვე დოკუმენტების ციფრული არქივის შექმნასა და შესაბამისი 
წესით შენახვას. ეროვნულმა არქივმა დაიწყო უკრაინის სახელ-
მწიფოს პანდემიასთან ბრძოლის ამსახველი დოკუმენტების მოგ-
როვება,  შენახვა  და   კოლექციონირება,  რათა  მომავალში   მკვლე-
ვართათვის გამარტივებულიყო COVID-19-ის პანდემიის პერიო-
დის  შესწავლა. ეს  შეიძლება  ჩავთვალოთ  საუკეთესო  პრაქტიკად,
რომელიც  უნდა გაიზიარონ სხვადასხვა  ქვეყნის  არქივებმაც, რათა 
დროულად შეიქმნას სისტემატიზირებული საარქივო კოლექცი-
ები COVID-19-ის პანდემიის შესახებ მომავალი თაობებისთვის (იხ., 
https://avr.org.ua). 



409

ასევე, უკრაინის სახელმწიფო საარქივო სამმართველომ ეფექ-
ტურად იმუშავა იმ კუთხითაც, რომ მან დროულად განავითარა 
საარქივო სფეროში ახალი სტრატეგიები, რომლებიც გულისხმობ-
და მსგავს სიტუაციებში მოქმედების დეტალურ აღწერასა და 
ინსტრუქციას, ასევე ინტერნეტით საარქივო მომსახურების გაუმ-
ჯობესება. აღსანიშნავია ის, რომ სამომავლო სტრატეგიაზე მუშა-
ობა უკრაინამ დაიწყო. მიუხედავად იმისა, რომ ლიეტუვას არქივს 
ჯერ არ აქვს შემუშავებული ანალოგიურ ვითარებაში მოქმედების 
გრძელვადიანი გეგმა სახელმწიფო რეგულაციებთან თანხვედრა-
ში უკვე დაწყებულია. ამგვარი მიდგომა მნიშვნელოვანი გარანტიაა 
არქივებისა და მკველვრებისთვის, რომ მომავალში, COVID-19-ის 
მსგავს კრიტიკულ სიტაუციებში, მათი სამუშაო იქნება დაცული და 
უზრუნველყოფილი (იხ., https://avr.org.ua). 

Covid-19-ით გამოწვეულ რეალობას, როგორც ზემოთ აღვნიშ-
ნეთ, ხელი შეუწყო განვითარებულმა ტექნოლოგიურმა საშუალე-
ბებმა  და  იმ  ფაქტმა,  რომ  XXI  საუკუნეში ჰუმანიტარული მეცნი-
ერება უახლესი ტექნოლოგიური საშუალებებით დოკუმენტირე-
ბულ და არქივირებულ ინტერდისციპლინურ კვლევით რესურ-
სებს ეფუძნება. რა თქმა უნდა, და ზემოთ განხილული სტატის-
ტიკური ინფორმაციაც ცხადყოფს, რომ ამ ყველაფერს ფეხდაფეხ 
მიჰყვებოდა საქართველო და შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტის ფოლკლორის არქივიც, 
სადაც ჯერ კიდევ გასული საუკუნის ბოლო ათწლეულში დაიწყო 
საარქივო ფოლკლორული მასალების რეტროდიგიტალიზაცია, 
ელექტრონული სისტემაზაცია და ამ გზით სამეცნიერო საზო-
გადოებისთვის ფართო ხელმისაწვდომობა. რამდენიმე ათეული 
წლის მანძილზე მუშაობითა და სხვადასხვა ორგანიზაციისა და 
ფონდის ფინანსური მხარდაჭერით დღეს ფოლკლორის არქივში 
ფუნქციონირებს ორი დიდი ელექტრონული საძიებელი: 1. ქარ-
თული ფოლკლორის მონაცემთა ბაზა (იხ., http://www.folktreasury.
ge/ARPA/)  და  2.   ქართული  ხალხური  პროზის  კომპარატივის-
ტული ანალიზის ელექტრონული პლატფორმა (იხ., http://www.
folktreasury.ge/Folklore/).

კვლევამ დაგვანახვა, რომ ჩვენ მიერ განხილულ არც ერთ ქვეყა-
ნაში პანდემიასთან დაკავშირებით კანონმდებლობაში ცვლილე-



410

ბები  არ  მომხდარა,  თუმცა  ათივე ქვეყნის არქივებში  მიიღეს  პან-
დემიასთან დაკავშირებული ზოგადი წესები, რაც გულისხმობ-
და: დახურულ სივრცეში პირბადის ტარების ვალდებულებას, სო-
ციალური დისტანციის დაცვას, სანიტარიისა და ჰიგიენის ნორ-
მების დაცვას და ა.შ. პანდემიის პირობებში საუკეთესო აღმოჩნდა 
უკრაინის საარქივო საქმიანობის გამოცდილება, რომელმაც მსგავსს 
სიტუაციაში ეფექტური მუშაობის გრძელვადიანი სტრაქეგიაც კი 
შეუმუშავა. ამასთან, სასურველია, დაიწყოს   Covid-19-თან დაკავ-
შირებული თანამედროვე დოკუმენტებისა და ზეპირი ისტორი-
ების ციფრული არქივების შექმნა-შენახვა, რათა მომავალში COVID-
19-ის პანდემიის პერიოდის კვლევა გაუმარტივდეთ მკვლევრებს 
და საარქივო კოლექციები დარჩეთ მომავალ თაობებს.

გამოყენებული ლიტერატურა:

ქართული ფოლკლორი 1974: ქართული ფოლკლორი, IV, ლექსიკონი (ა-ლ). 
თბილისი: გამომცემლობა „მეცნიერება“, 1974.
ქართული ფოლკლორი 1975: ქართული ფოლკლორი, V, ლექსიკონი (მ-ჰ). 

თბილისი: გამომცემლობა „მეცნიერება“, 1975.
ქართული ფოლკლორი 2015: ქართული ფოლკლორი (ხმოვანი საარქივო 

ჩანაწერები), კომპაქტდისკი ბუკლეტით. თბილისი: გამომცემლობა „იდეალ 
გლობალი“, 2015.
ჩიქოვანი 1964: ჩიქოვანი, მ. ქართული ფოლკლორი, I-II. თბილისი: გამომ-

ცემლობა „მეცნიერება“, 1964.
ჩიქოვანი 1980: ჩიქოვანი, მ.   (რედაქტორი). ქართული ფოლკლორი, X. თბი-

ლისი: გამომცემლობა „მეცნიერება“, 1980.

სასარგებლო ბმულები:

http://www.folktreasury.ge/ARPA (შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული 

ლიტერატურის ინსტიტუტის არქივი) – 10.11.2021

http://www.open-archives.org/en/newsblogs/interestingnews/36 (ინფორმაციის 

თავისუფლების განვითარების ინსტიტუტი (IDFI) – 10.11.2021

https://archive.gov.ge/ge/distantsiuri-momsakhureba-1 (საქართველოს ეროვნული 

არქივი) – 10.11.2021



411

https://archive.gov.ge/ge/elektronuli-katalogebi (საქართველოს ეროვნული არქი-

ვი) – 10.11.2021

http://archive.security.gov.ge/servisebi.html (საქართველოს შინაგან საქმეთა 

სამინისტრის არქივი) – 10.11.2021

https://avr.org.ua/?idUpCat=51&locale=en (უკრაინის ციფრული აქრივი) – 10.11.2021

http://cautare-b.arhivelenationale.ro/cautare-b/feldsuche.aspx (რუმინეთის ეროვ-

ნული არქივის ელექტრონული საძიებელი) – 10.11.2021

https://eais-pub.archyvai.lt/eais/ (ლიეტუვის ლიტერატურისა და ხელოვნების 

არქივი) – 10.11.2021



412

თანამედროვე მსოფლიო მწერლობა პანდემიის პირობებში
(პროზა, პოეზია, დოკუმენტური პროზა და სხვ.)

Contemporary World Literature in Condition of Pandemic 
(Fiction, Poetry, Prose, Non-fiction)

 Jūratė Landsbergytė-Becher
Lithuania, Vilnius 
Lithuanian Culture Research Institute

Two Humanity Pandemias in Texts 
by K. Sabaliauskaitė and S. Žižek

Summary

The context of the pandemia evokes the apocalyptic sense to humanity 
and the corresponding reaction outspoken in thoughts – texts. Two 
contemporary texts could not be more different. The ghost of the past 
pandemics, the plague, makes a comeback to a memorable reality in 
Vilnius, Lithuania. 18th-century traces have survived and could be seen 
in the wall paintings in the Church of St. Peter and Paul in the form of 
two figures with bird-like beaked masks between hills covered with the 
bodies; therefore, the writer Kristina Sabaliauskaitė in her four volumes 
of “Silva Rerum” awakens this apocalyptic feeling of the global collapse, 
which had to disappear unavoidably into the oblivion of 200 years old 
history. The horror of the plague awakens many contexts and develops 
a dramatic whole of the road of human existence. Meanwhile, another, 
also a modern but very different text – the reaction to the Covid-19 
global pandemia of 2020–2021 by the Slovenian philosopher Slavoj Žižek 
captures the dramaturgy of the void of panic, which covered the world 
and its purification into a “grey zone” – the very last sarcastic “victory” 
of a communist totalitarian state of China unified into the anonymous 
global state. Sacrifice and emptiness – the image of silence embodies a 
medial map of images like the apocalyptic hum typical of XXI century 



413

music and constrains the dynamics of actions. Therefore, two pandemical 
texts do not cover each other’s global context and are “swallowed up” by 
the depths of the cultural dimension.

Key words: pandemical text, context, Sabaliauskaitė, Žižek, apocalyptic 
dramaturgy

Sabaliauskaitė’s context
Contemporary Lithuanian literature faces an incredible turn 

toward the historical context of the 17th-18th centuries, particularly 
toward the times of the Republic of the Two Nations (Polish-Lithuanian 
Commonwealth), when the state reached the apogee of its European 
development but constantly stayed in the grip of catastrophes, destroying 
its future. These cataclysms of survival are like the echoing battles in the 
images of modern Lithuanians. One of the most successful authors of 
historical prose in Lithuanian literature, Kristina Sabaliauskaitė (*1973), an 
art historian and doctor honoris causa, brought all this powerful discourse 
to light and led it toward contemporary thinking. Being a human scientist 
and professional writer, Kristina Sabaliauskaitė has a very insightful and 
elaborated approach as an art researcher in the ancient environment, 
enriched with artefacts and testimonies, which is able to distinguish the 
essential signs of time and the greatness of the intersection of epochs. One 
of the enriching currents of the historical sources is associated with the 
mystical horror of a pandemia when, in an elegant, ancient death dance in 
the style of Rococo step, a plague enters the pulsating life of 17th-century 
Vilnius. Here, the writer paradoxically “unwraps” enriched with long 
sentences fatalism of the medieval “death dance”. It begins with narration 
like in a children story about the existence of insignificant innocent 
animals (cats and rats) that awakens the monstrous depths of nothingness. 
It is significant how the sanctity of Vilnius – the towers of churches and 
sacred names seemingly screaming the meanings of heaven, lingers over 
the system of destruction. This mystique of the intersection of Christianity 



414

and its terrifying demonic earthly background, holiness and disastrous 
animalism pulsates in Sabaliauskaitė’s texts. Here one goes deeper and 
deeper to the infinity of the pasts, fatally approaching the resurrection 
of the plague horrors through the conscious and the subconscious, the 
cities of their yet not governed underworld. A metaphor of the origin of 
the plague emerges as equal to the details of ignorance. K. Sabaliauskaitė 
writes: 

“Surprisingly, no one could say anything real about that day of the 
Lord’s year of 1707 whether it was summer or the beginning of autumn, 
so it was probably that strange time of year in Vilnius <...> the current 
city governor, <...> for some reason he hated cats very much by nature, so 
recently he issued an order to destroy all stray cats in Vilnius; <...> with 
the decline of cats, there was a threatening increase in the number of rats, 
and they, arrogant and hungry, were no longer satisfied with reigning 
in the damp dungeons of Vilnius, but more and more often came up to 
the surface. <...> So it seems that namely on that day, and not later, not 
after two years and not after three when it hit with huge waves of death, 
not through the air, as the medics thought, but close to the ground, and 
not solemnly proclaimed by the signs of comets and prophecies, directly 
through the city gates, through the streets, as it is appropriate for the 
arriving stranger who intends to stay for a long time, a plague arrived 
in Vilnius quietly, without the toll of bells announcing danger, without 
the trumpets of the Last Judgment, without ceremonial processions, as if 
testifying the eternal truth that sometimes the greatest calamities begin 
with the smallest of nothing.

Or from a series of small, stupid, inexplicable coincidences, while 
that rat was furiously scratching a pink bubo on its side, swollen from 
the pestilence <...>, the nameless Vilnius cat, perhaps could have turned 
the course of events in a completely different direction and postpone the 
fate of the city, instead of raging and screaming in an alien voice, almost 
in the voice of a slaughtered baby when being tied in a bag, the scared rat 
wiggled into a yawning slit, somewhere straight into the bowels of the 
city, into its dark and damp dungeon of guts” (Sabaliauskaitė 2017: 5, 7, 8).



415

This long text passage illustrates the writer’s stylistic dramaturgy 
linking Vilnius aesthetics with the black mystique of natural powers, the 
multi-layered movement of past – realities of the memory, the allusion to 
the irrational interactions of medicine and alchemy. It is like inadvertently 
invading deep into the contexts of Vilnius’ dungeons in playful steps, 
reflecting the insidious spirituality and the impact on the city’s destiny 
in its own way. This supposedly small detail of an animal, a rat, like an 
intonational cell or leitmotif in music, becomes a “wizard around the 
score” – determines the essential actions of structure and change, even 
if it is disappearing in the dark. This disappearance in the “bowels of the 
underworld” becomes the key to the mysticism of reality.

Such opening of the second volume of Sabaliauskaitė’s “Silva Rerum” 
inspires the very life/death dilemma that runs through the entire four-
volume set. However, speaking about pandemia and catastrophe, here 
the baroquely variated theme of the plague appears, as if from nowhere, 
from an animal, from nature or from God himself pushed into the 
architectural context – into Vilnius space with all its Christian crowns, 
church towers, names and underground darkness of baroque aesthetics. 
This hellish frenzy of the names and featured beauties, descending on the 
bestial catastrophe of the pandemia, gives the context an elegant historical 
distance and ancient gallantry. It is further mitigated by the Christian 
aspect of historicism, exuding the church incense and the dampness of 
the monasteries’ walls. In this way, indeed, Vilnius becomes real, not 
narrativistic but full of historical signs of life – birds, trees and tombstones, 
and beautiful names, the harmonies of which turn into a visual baroque. 
Sabaliauskaitė incorporates the theme of plague into Silva Rerum like a 
bride to the history of Vilnius par excellence with her unique expression 
of time awakening... The black wing of the pandemia covers the vault 
of the sky in one sweep – one movement is enough for the apocalyptic 
dramaturgy to take hold.

Žižek’s context
Meanwhile, the other contemporary literary text is substantially 

different and steps into the proposed social context. According to the 
Slovenian philosopher Slavoj Žižek (*1949), the current society, pervaded 



416

by the “collapse of the world” caused by the Covid-19 pandemia, reacts 
differently and apathetically, becoming protestingly radical or full of 
self-guilt... The world succumbs to the fatigue of a pandemia, and Žižek 
asks: “Why are we constantly tired, burned out in our own being?” (Žižek 
2020:20). Because we fight nature and with ourselves... We become our 
own goal and “projects”. “As a project deeming itself of external and alien 
limitations, the I is now subjugating itself to internal limitations and 
self-constrains ... <...> what is today’s figure of superego” (ibid.). What 
Žižek calls “not only internal ‛struggle against oneself’ against incorrect 
temptations” (Žižek 2020:21), it seems to be prepared in advance as the 
dead-end for humanity. The modern world welcomes a pandemia already 
confused by the war with itself, fighting for a correct message about itself, 
and this leaves the text without context spread, and unlike 200 years ago, 
there is no Christian dimension left. 

Meanwhile, in Sabaliauskaitė’s texts, it appears as an underground 
stream of water, washing everything away and highlighting itself with 
the eloquent contours of memory–oblivion interactions. Like the eternal 
baroque of Vilnius churches, this depth testifies to the mystery of mercy 
and repentance, which still has not been swallowed up by modernity. 
Again, the flow of psycho-archaeology in the literary text focuses our 
attention on the shadowy grandeur of images and the horror of admiration, 
in which the salvaging Christian power of the European spirit unites 
the “dark age” with the present. Therefore, the context of the pandemic 
does not seem to be thrown into a whirlwind of panic but is historically 
conceptual and coded for the mystical sense of survival. However, it 
happens in the background of the impending catastrophes.

In the age of global fatigue, as Žižek describes the present, noting that 
the world comprises endless social workers (caretakers, waiters), some 
employed or self-employed remotely in front of the computer and those 
who work in large groups in mass production. All of these workers are 
endless groups of the world fatigue now trapped in the Covid-19 pandemic 
grip. For some, it means having even more time for their work; for others, 
fatigue, unlike the inane “career success”, becomes a consequence of their 
self-sacrifice (medical staff). The greyness of global fatigue only clarifies 
the meaning of pandemia.



417

On the contrary, the 18th-century context in Sabaliauskaitė’s literary 
flow is refined like an extremely suggestive, immortal anti-fatigue — 
the immortality of the depths of the inner history, like a visual image 
of Vilnius full of water sources of life, and quietly rooted, but now this 
semantic code has been resurrected above Lithuania. It is expressed in the 
thoughts of the Jewish physician observing the world:

“<...> the whole city was now like a great red-lit feast, where the 
Death stayed, feasted, gorged until it slumped from self-indulgence, and 
even danced with its skirts raised. And there were those who, insane and 
affected by such horror, wanted to attribute the merits of the outbreak of 
the plague to themselves, the great Hashemite; usually, they were tramps 
or otherwise insane <...> as if obsessed with dybbuks. <...> Sometimes his 
mind got messed up from such satanic carrion of the city teeming with 
inexplicable evil...” (Sabaliauskaitė 2017: 160, 161)

However, the centre of time becomes the space of the Catholic Church:

“Here Mr. Birontas suddenly decided to pop into church to pray, if only 
it was open, and Aaron Gordon had no choice but to follow him, so we 
know that more the commoner is the greater the sinner, the more devout 
he is, the Jewish medic had long noticed that, and the two beaked figures, 
one longing for God’s presence, the other for the simple chill, because it 
was hot with those masks and leather cloaks, slipped through the gate, 
through the threshold and through Hic iacet peccator (“the sinner rests 
here” (Latin) – inscription on the doorstep of the Church St. Peter and 
Paul where the founder of the Grand Duchy of Lithuania the hetman 
Mykolas Kazimieras Pacas (1624-1682) is buried), that great soldier Pacas; 
they went straight inside, the cold and icy and the uniformly white, all 
studded with sculptures and mouldings, angels, fruits, weapons, soldiers, 
queens, vagabonds, virgins, babies and old, and Jews were here in certain 
numbers, and the main one was in the porch and on the altar, these 
commoners are weird Gordon said trying hardly to concentrate here in 
prayer, and with those words, both Birontas and he shivered because the 
organ roared behind them like the Last Judgment Orchestra, and the two 



418

involuntarily flinched straight to the face of a huge white royal Reaper 
armed with a scythe, stepping over the regalia of both secular and spiritual 
powers, the great Hashemite, what the power can be when death reigns, 
and a true anthem of death poured out of the organ, majestic, enchanting, 
forcing to forget all earthly nonsense and piercing through the bones and 
the brain, and they both, a Catholic and a Jew, each in their own way, stood 
now enchanted in that echoing whiteness like in an antique chamber of 
paradise, without thoughts, without memories, forgetting everything in 
the world and suddenly realising that here and now there is an eternal 
indefinite infinity opened like a white rose flower with its countless petals 
and a continuous whole, <...> Mr. Birontas even made the sign of the cross 
and crossed himself again as he passed by this Reaper, and having gone 
through the gates of the churchyard into the hot sunny afternoon of the 
plague, he would have gladly spat if not that mask he wore <...> oh, that 
heat, that plague, it is no wonder that souls find no peace.

They returned to Vilnius in the afternoon, on the same road, and only 
when they got inside the city and immediately realised that something 
was wrong here – the plague guards were crowding near the carpenter’s 
house, some of them with Jewish-made leather masks – the beaks...” 
(Sabaliauskaitė 2017:169, 170, 171).

Picture 1. Jewish-made leather masks – the beaks
(Free picture accessed from https://unsplash.com/photos/DBiExzhMt3E) 



419

Here, the text opens one layer of the archaeology of memory after 
another, decodes the gem of Vilnius architecture recognisable from a 
distance – The Church of St. Peter and Paul, which still shines now as it 
did 200 years ago, with its crown overshadowing the hungry for the 20th-
century darkness and emptiness and plunging into the past modernity. 
Even the figure of death in the Baroque context seems to be an extremely 
vital expression of the archetypes of humankind. Finally, as a fateful 
contradiction to the medieval irony of Sabaliauskaitė’s gallant “dance of 
death”, we once again turn to Slavoj Žižek’s text dedicated to the pandemic 
that hit the world in 2020, which shakes the already designed existence of 
humanity. Žižek writes:

“One interesting question raised by coronavirus epidemic, even for a 
non-expert in statistics like me, is: where do data end and ideology begin? 
There is a paradox at work here: the more our world is connected, the 
more a local disaster can trigger global fear and eventually a catastrophe.

<...> One thing is sure: isolation alone, building new walls and further 
quarantines, will not do the job. Full unconditional solidarity and a 
globally coordinated response are needed, a new form of what was once 
called Communism. If we do not orient our efforts in this direction, the 
Wuhan today may well be typical of the city of our future. Many dystopias 
already imagine a similar future: we stay at home, work on our computers, 
communicate through videoconferences, exercise on a machine in the 
corner of our home office, occasionally masturbate in front of a screen 
displaying hardcore sex, and get food by delivery, never seeing other 
human beings in person.

<...> The abandoned streets in a megapolis – the usually bustling 
urban centres are looking like ghost towns, stores with open doors and 
no customers, just a lone walker or a single car here and there, provide a 
glimpse of what a non-consumerist world might look like. The melancholic 
beauty of the empty avenues of Shanghai or Hong Kong reminds me of 
some old post-apocalyptic movies like On the Beach, which shows a city 
with most of its population wiped out – no big spectacular destruction, just 
the world out there no longer ready – at hand, awaiting us, looking at us 
and for us. Even the white masks worn by the few people walking around 



420

provide welcome anonymity and liberation from the social pressure of 
recognition” (Žižek 2020:55-57).

Picture 2. The social pressure of pandemia
(Free download from https://unsplash.com/photos/EoULW6P7cV8)

Žižek’s text explores the powerful social motifs of the nihilistic 
landscape, the penetrating reality of leftism and Marxism with its social 
truth, even the reminiscence of Communism. Indeed, in the context of a 
pandemia, the idea of Communism may return as a natural longing for the 
unity and solidarity of humanity, a paradigm of a just order. Nevertheless, 
the language of images here gives way to a stronger image – the media, 
even to the magic of American films (Q. Tarantino’s “Kill Bill”, “On the 
Beach”) and the horrific images of Wuhan, to something that connects us 
to the network of unity and society from what “we are tired,” according to 
Žižek. Hereby, it is like wandering through the streets of the same maps, 
with which we are delocalised, constantly fed by pointless media coded as 
the emptiness... The postmodern game of global events in the “Star Wars” 
style continues via the screen... Meanwhile, Sabaliauskaitė’s text removes 
the syndrome of recurrence that numbs down the historical sense of the 
world and allows you to dive into the depth-yearning streams of the 



421

memory sources, opening the emotional palettes to the present, without 
ignoring the irony of the fate of the situation... These two pandemical 
contexts by Sabaliauskaitė and Žižek are separated by more than 200 years 
of the contextual chasm and shocking antipodes of reality.

Catastrophe already dominates in Mikalojus Konstantinas Čiurlionis’ 
(1875-1911) works and texts created on the threshold of the turn of the 
last century Modern.

“There was a terrible heat, grey-yellowish houses clattered their teeth, 
multicoloured signs shone sharply, here and there the sunny gilded tower 
sprang upwards, and people, tormented by the heat, strolled like as if 
asleep.

I looked at them for a long time and missed the meadows, the trees, the 
greenery, the natural greenery of May.

Suddenly I got up and went through all my life looking for it. <...>
We went a little way down the road. At last, the old man said:
‘Well, I had enough. I cannot go; further, I will stay here. But you go, 

go without rest. I told you in advance: the heat will be constant; there is 
no night on that path, only an eternal day. <...> Wait, son, — I forgot: look 
out from the tall towers, and you will feel the way. <…> Well, go now’. 

So, said the old man, and I walked away, looking out from the tall 
towers (Čiurlionis 1960: 275, 276).

Yet, the tired 21st century remains in the “grey zone” with its belief 
in the struggle for social justice (and its doctrines — Marxism-leftism) 
plunging pandemia like any other catastrophe action drama into emptiness 
and the meaninglessness of networking misery, while the 18th century 
comes alive even in the fields of horror memories with the powerful 
absurdity of the love for life...

From the juxtaposition of the two texts, the current path to the post-
civilisation world, its purification into emptiness, endless fatigue in 
projecting the future of humanity emerges. One really wants to go back to 
the past, to an even earlier past than 200 years, to the past, when the vision 
of Europe was being formed... The Lithuanian writer ingeniously captures 



422

this pulse of life hidden in death by other currents. Kristina Sabaliauskaitė 
opens the treasure of historical consciousness in the wilderness of the 
present. She raises the significance of Christianity as the source of her 
ideas, connected with the dimensional consciousness of Judaism. Here, 
the fundamental paradigm of continuation of the deep state emerges. 
What drives the writer’s text was the driving force of existence in those 
days still untouched by the Russian occupation. And the destruction lies 
in the horror of human stupidity.

It is repeated in the existential paradigm of the present world, which 
the eccentric Slovenian philosopher “shouts” about. In the texts by Slavoj 
Žižek, the purification of this doom – the social design of the world – 
into emptiness and the transformation of the context into a “grey area” 
becomes highlighted. It is the absurdity of design in the context of 
pandemia. All are pretty much projected onto the only effective model of 
Chinese Communism. In this way, this text “bends”, swallows the context 
of its language and becomes a rocket – a “word vortex...” flying towards 
Emptiness. Actually, you want to escape somewhere from such a vortex 
even to antiquity...

This intersection of texts has one thing in common – pandemia and 
fear. It is vital because it devours all contexts and holds the narrative of 
the story-telling bridge to wait for time. Though fear blocks the context, 
the word as a creator waits for connections of that time. Philosopher 
Jūratė Baranova writes about the “slipping time”:

“And yet the formula for naming time will have to be found, it will 
be necessary to find the word. <...> Without words, all the irrationality 
of the world would fall on human’s head without any cover. <...> The 
connection between people, however, proved to be more powerful than 
the time that destroyed all illusions” (Baranova 2009: 139).

Here, like in the vault of the sky, the clearings among the clouds 
gap and the stars can be seen... Such is Sabaliauskaitė’s “Silva Rerum” 
Milky Way, which illuminates the existentialism of Vilnius Baroque, its 
mysticism and its ability to enter the present in the same forms and in its 



423

ancient dimensional context of “backwardness”. The attraction of the past 
works here in Vilnius and now continues attract like a magnet, which 
was only partially forgotten, now awakened by the writer’s patience. And 
it will be everlasting like old city’s architecture, not be replaced by any 
social project for the just order of society.

The answer to the difference between the two pandemia texts may 
lie in the depths of the psychological process of artistic creation. Text by 
Sabaliauskaitė, attributable to the latter action, can recover its pathways 
over time. Meanwhile, Slavoj Žižek’s text is a reaction of a protesting 
thinker to the current pandemic, which by itself controls the perspective of 
time and can only be opposed by science and high technology. Therefore, 
here the word seems to lose its power; it begins to rely on the media –
on their broadcasted images. However, on the contrary, there are many 
niches to accumulate maturity and expression in art. The art philosopher 
Antanas Andrijauskas writes: 

“Incubation is indeed one of the most important early preparatory 
phases of the process of artistic creation, in which the course of the 
future work of art is formed chaotically and spreads spontaneously in an 
embryonic form through the course of various subconscious intuitions, 
presentiments, insights, ideas, thoughts before the artist’s consciousness is 
loaded with purposeful rational cognitive work” (Andrijauskas 2019: 555).

Fragments of Vilnius architecture found in this writer’s consciousness 
“incubation” time root in the flow of time in our consciousness and seem 
to carry us further... The rhythm of the sentence rhetoric forces us to sink 
deep into its flow and, without letting us “get tired”, opens different gates 
ever...

Conclusions
The apocalyptic significance of the pandemia is perceived differently 

in the texts of the Lithuanian writer and the Slovenian philosopher. The 
literary works of Kristina Sabaliauskaitė seem to dive into the horrific 
depths of the sinful dungeons of humanity, and there she faces the dilemma 
of death and Christianity standing as the essence of European values. Such 



424

style of deep dimension – archaeology of memory in endless sentences 
revives the relevance of history and seemingly restores the imaginary 
architecture of values with all its longing and sense of grandeur.

Meanwhile, in his texts, Slavoj Žižek expresses the push of the 
modern world as a (un)successful thirsty social project as if we are all in a 
pandemic-highlighted “grey zone” between war and peace, revolving in 
our circles from which we want to escape. And there is an endless supply 
of “exits”, but none is the way to “return home”. So, the context remains 
as homeless behind the city gates – outside the dynamic para-text, isolated 
in its own quarantine.

The fundamental differences between Sabaliauskaitė and Žižek rest 
in what the modern world is trying to erase, assimilate, transform into 
a singularium for the sake of social and supposedly innate equality. They 
lie precisely in the genetic heritage of the history of nations, which is 
coded archetypically differently in its essence. It is the historical sense of 
existential threat (constant pandemic) of Lithuanian European uniqueness 
in the face of the Russian Empire, inherited by Sabaliauskaitė as a Lithuanian 
writer, although she lives with her family in London, but returns to write 
her books at Pažaislis Monastery near Kaunas, in a beautiful ensemble of 
Baroque architecture under UNESCO protection. The experience of the 
collective subconscious of the both (or several in one state) nations is like 
an eternal demiurge of the spirit, fluttering in heaven and nourishing a 
devoted herald of the destiny of Europe. Žižek, meanwhile, is a profoundly 
essential Marxist-based social justice fighter in his own way, where 
paradigmatic lefty of the entire Western world penetrates the minds 
of the most prominent intellectuals but lacks immunity to pandemical 
Russian dimensionalism, not ruling out a fair projection of socialist and 
communist ideas. Although both writers are typical representatives of the 
modern liberal intellectual world, these fundamental differences breathe 
in their texts. However, an unexpected historical error, like the pandemic 
itself, highlights the different magnitudes of their genetic heritage and 
ability to fight for it and the distinctive separate paths of the free world.



425

Bibliography:

Andrijauskas 2019: Andrijauskas, Antanas. Meno psichologija: nuo kūrybingumo 
ištakų iki psichopatologijos. [Art Psychology: From the Origins of Creativity to 
Psychopathology]. In Estetikos ir meno filosofijos tyrinėjimai [Research in the 
Philosophy of Aesthetics and Art.], Vol 5. Vilnius: Lietuvos kultūros tyrimų institutas, 
2019.

Baranova 2009: Baranova, Jūratė. Baimė nuskęsti. [Fear to Drown]. Esė rinktinė. 
[Collected Essays]. Vilnius: Apostrofa, 2009.

Čiurlionis 1960: Čiurlionis, Mikalojus K. Apie muziką ir dailę. [About Music and 
Art]. Ed. by Valerija Čiurlionytė-Karužienė. Vilnius: Vaga, 1960.

Sabaliauskaitė 2017: Sabaliauskaitė, Kristina. Silva rerum II. Vilnius: Baltos lankos, 
2017. 

Žižek 2020: Žižek, Slavoj. Pandemic! New York: Polity Press, 2020.

Ewa A. Lukaszyk
France, Paris
CY Cergy Paris University

 
Closure and permeability

From Pneumatic Experience to Extra-cultural 
Insight in the Kairós

Summary

Apocalypse may be defined as the onset of a specific time – kairós 
of Christian eschatology, as opposed to chronos, the usual, historical 
time in which usual events take place. In the specific, apocalyptic time 
cultural distinctions, categorisations and ways of doing things, belonging 
to a secular time, lose their validity. Apocalypse is also a suspension of 
culture. No ritual, no paradigm, no procedure corresponds to the logic 
of the events that acquire eschatological value. This is why the human 
being confronted with the pandemic conceptualised as an apocalyptic 
event lacks not only an efficient bodily cure, but also adequate strategies 



426

of fear management, solidarity, mourning, etc. Nonetheless, the kairos, 
i.e. the suspended, a-cultural time, offers an opportunity of novel insights, 
fostering the transgression of hitherto respected cultural limitations.

In a recent, yet pre-pandemic essay The Life of Plants. A Metaphysics 
of Mixture (2019) Emmanuele Coccia anticipated the importance of the 
pneumatic immersion-in-the-world, epitomised in this instance by plants. 
He speaks of “universal transmissibility” and “perpetual contagion”. The 
importance he attributes to the physiology of breathing, common to 
all living beings, leads to a philosophy of the organic that operates by 
a constant inversion of container and contained. Pneuma introduces a 
permanent overlap between the organism and the environment, and thus 
the principle of circulation, transmission and unavoidable contagion. 
Coccia’s conclusion is of paramount importance for the pandemic times, 
bringing an acute awareness of bodies being constantly penetrated by 
viruses.

On the other hand, in the secular time (not-kairos, chronos), the 
dominant physiological pattern that finds a cultural reflection is that 
of ingestion (consumption, incorporation) that we experience though 
nourishment. Meanwhile, the respiratory character of the COVID-19 
disease fosters the rethinking of human body, previously conceptualised 
as an interior, a bulk, a closed, intestinal reality. If the fear of contagion 
brings about the experience of absolute exposure, the actual disease, lived 
mainly as a breathing trouble, fosters the awareness that the human being 
is and must remain open to the world around him or her in a constant 
pneumatic exchange. Visceral closed-ness, creating a body as an inner, 
intimate space is nothing but an illusion. The onset of the illness forces 
the deconstruction of the human as an essentially claustrophiliac being. In 
secular, non-apocalyptic time, we build houses and offices, create interiors 
in which we spend most of our time; our culture is a way of transforming 
the world according to the same, claustrophiliac pattern. We construe 
intimacies, transforming portions of the world that are closest to us into 
the same sort of material extension of our closed, visceral bodies. This 
process of interior-making implies as well the symbolic activity, concept 
production, emotions. Our activity as cultural creators leads to the 
transformation of the world into an inner space, an interior in which we 



427

try to keep all other beings in a tame, neutralized condition. The advent of 
uncontrollable virus forces a radical redefinition of the human as a maker 
of controllable interiors. The disease reveals our tragic oneness with the 
external environment derived from respiratory physiology that excludes 
any possibility of definite bodily closure.

Key words: Cultural analysis – Apocalypse – chronos vs. kairós – 
pandemic 

The outbreak of a new disease, designated as COVID-19, brought 
about not only the consolidation of scientific methods of addressing the 
global crisis, but also the renaissance of religious patterns of imagination, 
and more generally, of the cultural heritage accumulated during similar 
events, such as plagues that periodically inundated the mankind since the 
Antiquity. No wonder thus that humanities, as well as medical sciences, 
are expected to address the issue of the disease and its lasting consequences, 
providing a “fuller story” than just that of the medical intervention and 
the invention of the vaccine (cf. Smith 2021). The aim of the present essay 
is to revisit and re-examine those inherited ways of facing the catastrophic 
events such as the current pandemic, that date back to the Antiquity, and 
to contrast them with the contribution provided by the present-day post-
humanist philosophy. 

The surge of the infection is an event that defies comprehension; it 
is unexpected, uncontrollable (in spite of our ever-expanding technical 
means), provoking incertitude and anxiety, putting man in a liminal 
situation: death, despair, forced isolation, dissolution of the usual bonds of 
solidarity. The liminality of the pandemic implies a return of irrationality, 
surges of unjustified stigmatisation and hostility (such as the attacks against 
medical personnel that were frequent in Poland and other countries in the 
first weeks of the pandemic; cf. Amnesty International 2020), episodes of 
dramatic competition for mingling resources, such as the access to intense 
care or supplies of medical oxygen. 



428

Certainly, the liminal condition is experienced individually, by a 
patient who depends on the artificial supply of oxygen or an apparatus 
inducing respiration. It is a moment in which a human being relies, 
to an extreme degree, on artefacts, knowledge and skills that could be 
accumulated only due to the human ability of cultural transmission. 
Yet paradoxically, he or she is also thrown into an a-cultural condition, 
isolated from the community and its rituals; the risk of contagion excludes 
the usual rituals of human solidarity; the so called brain fog that often 
accompanies the disease attacks the specialised human organ that makes 
our cultural participation possible. At the same time, the novelty, the 
unprecedented aspect of the outbreak, the rapidity of the globalization 
of the new disease put on the brink of cultural normalcy not only the 
contaminated individuals, but also societies, communities and the 
mankind as a whole. Searching the cultural archives for precedents and 
paradigms, it sinks, at the same time, in an a-cultural condition of rupture, 
despair and terror.

The return to pre-modern patterns of religious thought, and also to 
an ancient language that preserves useful categorisations, is thus almost 
instinctive under such circumstances. The humanity on the brink of a 
catastrophe tumbles out of “normal time” that might be designed by the 
Greek word chronos (xρόνος) and becomes immersed in a “special time” 
– kairós (καιρός). The Greek antonym of the term designating the “usual”, 
“everyday” chronology connotes a time of opportunity, a moment of a 
lucky chance, but also a crisis that may lead to some decisive breakthrough; 
the term kairós contains both a menace and a germ of promise. The pagans 
worshipped Kairós as a luck-bringing divinity; nonetheless, the term 
appears in Christian apocalyptic tradition to designate the eschatological 
time that enables the access to certain mysteries that remain hidden at 
all other times. The theological term eschaton (ἔσχατον) refers to the 
post-historical era of God’s overt reign, contrasting with the historical age 
dominated by the usual presence of adversity, evil and injustice as we 
experience them in the usual life as we know it.

The passage from chronos to kairós happens when the time is ripe for 
a revelation: in the Apocalypse of Saint John this passage is symbolised 
by the moment of breaking the Seven Seals of God and the opening of 



429

the Book of Secrets (Revelation 6-8). Each of the Seals corresponds to a 
new vision, such as that of the Four Riders (First to Fourth Seal), the cry 
for vindication of the Christian martyrs (Fifth Seal), a great earthquake 
and the rise of the black sun (Sixth Seal), and finally the great silence in 
heaven (Seventh Seal). The unveiling of those symbolic signs, interpreted 
in various ways during the subsequent development of Christian esoterica 
and exegetic tradition, were to be followed by the properly apocalyptic 
act of pouring “the vials of the wrath of God” upon the earth (Revelation 
16:1). What is to be stressed here is the association of the catastrophe and 
the unveiling of secrets. The biblical Book of Revelation is the source 
of a lasting cultural tradition in which the expectation of novel wisdom 
accompanies the anxiety of catastrophe. Such an association determines 
the profound ambivalence of Christian eschatology, conceptualising the 
end of time (chronos, history, “life as we know it”) as a menace and a 
promise. 

The couple of Greek terms to designate time may also resume two ways 
of conceptualising the pandemic. Chronos is the “normal time”, a time 
of sequences of events that occupy a given duration, shorter or longer, 
but never eternal. The defining characteristic of the epidemic/pandemic 
disease – as opposed to an endemic disease – is chronological, i.e. related 
to time; the difference lies precisely in the dynamics of the outbreak. An 
epidemic is a disease that appears suddenly on a certain territory; the 
number of cases climbs sharply, but also declines sharply over a period, 
a measurable duration. This chronological conceptualisation corresponds 
to the pragmatic approach toward the predicament, and implies hope 
(any disease with epidemic/pandemic characteristics will considerably 
diminish or disappear after a certain time). On the other hand, human 
mind tends to experience the pandemic in a way that has to do with the 
“non-chronological” modality of thinking: kairós as a time of crisis, but also 
an end of times, a great, final catastrophe that may put an end to human 
history and “life as we know it”; it is a radical denial of all subsequent 
chronologies.

The cultural productivity of apocalyptic patterns of imagination 
is enormous; the apocalyptic scenarios return in a great variety of 
cinematographic and literary narrations, in visual arts and in computer 



430

games. No wonder that this way of thinking is also present in the popular 
way of facing real events. Only with time, our manner of facing the rise of 
the new disease returns to the normal, sequential way of experiencing the 
outbreak as a temporary, secular, not an eschatological event. Even if the 
number of cases, as well as the number of deaths, is still as high or higher 
than initially, the disease is no longer terrorizing us, because we stepped 
back from the apocalyptic kairós into the chronos of normalcy. In the 
“normal”, non-apocalyptic time, simple, repeatable, prescribable actions, 
such as vaccination and washing our hands, are supposed to improve our 
situation in the world, to increase our chances of survival, to protect us 
from the catastrophe conceptualised as an end of “life as we know it”. We 
are safely back in the cultural realm of paradigms and procedures. But 
what remains to do is to ask what kind of revelation the experience of 
kairós actually brought to us, what kind of novel thought or idea can be 
preserved from the apocalyptic time of trial that we believe to have lived. 
What novel cognition of ourselves can stay with us after the pandemic?

My starting point to reflect on this question and to search for a novel 
wisdom that might become available to the post-pandemic humanity 
(and humanities) is a recent essay The Life of Plants. A Metaphysics of 
Mixture (2019) by Emanuele Coccia. Although the book was written some 
time before the pandemic, the author anticipated the importance of the 
pneumatic (i.e. connected to our physiology of breathing) immersion-in-
the-world, epitomised in his text by plants rather than by humans. At 
the same time, he speaks of “universal transmissibility” and “perpetual 
contagion” (Coccia 2019: 68), inherent to the condition of immersion-
in-the-world, common to all biological organisms. These words acquire 
quite a new resonance and importance when we are confronted with the 
pandemic of a disease attacking human respiratory system. Emanuele 
Coccia, as I believe, helps to verbalise a new perspective that appeared in 
the pandemic kairós. 

The essayist’s approach is inscribed in the philosophical coordinates 
of post-humanism and its rethinking of the organic status of man in the 
context of other forms of existence. The key point of his approach is the 
physiology of breathing, common to all living beings. The category of 
breathing organism is more encompassing than the concept of phylum, 



431

i.e. the identification of the physiological type of organism that we are, 
introduced in the 1980s by the post-modern philosopher Félix Guattari. 
Focusing on plants, Coccia invites us to abandon the usual anthropocentric 
or even zoo-centric way of thinking. Shortly speaking, if we abandon our 
anthropocentric stance, and we focus on plants and their modality of 
being-in-the-world, we can completely change our perspective. Just to 
give an example, instead of speaking of anthropocene, i.e. the epoch in 
which human activity creates a new geological period in the history of our 
planet, he speaks of fitocene, making us remember that the creation of an 
atmosphere rich in oxygen, which was the effect of the activity of plants, 
was even more crucial turnover in the history of the planet. Plants create 
themselves and transform the world in which they are immersed by their 
sheer breathing, the dynamic balance based on continuous exchange of 
gases. Photosynthesis, that Coccia qualifies as “one of the major cosmogonic 
phenomena” is “indistinguishable from the being itself of plants” (Coccia 
2019: 40). The pandemic of COVID-19 as a respiratory disease puts in 
the limelight a forgotten aspect as a basis of a new definition of man: 
man is an aerobe (oxygen-breathing) organism. Stressing this aspect, the 
new definition of the human condition accentuates the dependence of 
man on other forms of existence. On the other hand, it obliterates the 
typically human distinction between passive “being” and active “doing” 
or “producing”. The sheer being of man is already a form of interaction, 
producing and shaping a world for other forms of being. Including the 
virus. 

A widespread way of conceptualising the pandemic is that of an 
event in which the human is confronted with “an invisible enemy”, a 
radically different form of existence, i.e. the virus. Of course, men try 
to control this situation by such means as mask, social distance and 
vaccination, expecting to “eliminate the opponent”. Meanwhile, such 
a conceptualisation of a total victory is far from realistic. The outcome 
of the pandemic implies rather an interaction and mutual adaptation in 
which the other form of being, the virus, mutates and survives in spite of 
human actions, decisions and efforts. One of the possible final results of 
the pandemic may be the establishment of a sort of equilibrium, in which 
COVID-19 becomes a widespread, but usually not mortal disease, just as 



432

the common cold, a viral disease that has never been eliminated by the 
humanity. Philosophically speaking, the problem of the pandemic should 
be thus approached as a problem of coexistence, in which the physiological 
reality of breathing (and thus admitting alien elements such as viruses into 
the human body) is the defining factor in the relationship of man with 
other forms of existence. The human should be thus seen not as a closed 
fortress, but rather as a permeable being. It requires a very crucial shift of 
the dominant perspective concerning our way of being in the world. 

Such a stance based on breathing leads to a philosophy of the organic 
that operates by a constant inversion of the container and the contained. 
Pneuma (πνεῦμα) – yet another Greek term that may refer not only to the 
physiology of breathing, but also to the spiritual and theological realm of 
Christianity, in reference to the “breath of life” insufflated by God into 
the human being at the moment of creation – is of crucial importance. 
Pneumatic character of human existence (in both physiological and 
theological sense) introduces a permanent overlap between the organism 
and the environment, and thus the principle of circulation, transmission 
and unavoidable contagion. Coccia’s conclusion is of paramount 
importance for the pandemic times, bringing an acute awareness of 
bodies being constantly penetrated by viruses: “The impenetrability we 
have often imagined as the paradigmatic form of space is an illusion: 
wherever there is an obstacle to transmission and interpenetration, a new 
plane is produced that allows bodies to reverse the inherence from one 
to the other, in a reciprocal interpenetration. (...) Everything enters and 
exists from everywhere: the world is an opening, an absolute freedom of 
circulation – not side by side with, but through bodies and others. To live, 
to experience, or to be in the world also means to let oneself be traversed 
by all things” (Coccia 2019: 68). This statement acquires a tragic resonance 
after the onset of the pandemic, yet becomes even more illuminating. As a 
pneumatic, i.e. breathing being, man cannot reject the essential condition 
of coexistence. 

Coccia couldn’t predict such an event as the pandemic at the moment 
he wrote his essay, but it happens that the rethinking of the human 
condition he proposed is very productive in the present circumstances. In 
the secular time (not-kairos), the dominant physiological pattern that finds 



433

a cultural reflection, as suggested by Coccia, is ingestion (consumption, 
incorporation) that we experience though nourishment. Meanwhile, the 
respiratory character of the COVID-19 disease fosters the rethinking of 
human body, previously conceptualised as an interior, a bulk, a closed, 
intestinal reality. If the fear of contagion brings about the experience of 
absolute exposure, the actual disease, lived mainly as a breathing trouble, 
fosters the awareness that the human being is and must remain open to 
the world around him or her in a constant pneumatic exchange. Visceral 
closed-ness, creating a body as an inner, intimate space is nothing but an 
illusion. The onset of the illness forces the deconstruction of the human 
as an essentially claustrophiliac being. In secular, non-apocalyptic time, 
we build houses and offices, create interiors in which we spend most of 
our time; our culture is a way of transforming the world according to 
the same, claustrophiliac pattern. We construe intimacies, transforming 
portions of the world that are closest to us into the same sort of material 
extension of our closed, visceral bodies. This process of interior-making 
implies as well the symbolic activity, concept production, emotions. Our 
activity as cultural creators leads to the transformation of the world into 
an inner space, an interior in which we try to keep all other beings in a 
tame, neutralized condition. The advent of uncontrollable virus forces a 
radical redefinition of the human as a maker of controllable interiors. The 
disease reveals our tragic oneness with the external environment derived 
from respiratory physiology that excludes any possibility of definite bodily 
closure.

Unexpectedly, the plant-like features shared by man enable what 
Coccia defines as the “cosmic contemplation” of complete, immersive 
being-in-the-world. Experiencing and developing a solidarity with plants 
may provide a novel insight, a wisdom to be learned from plants under the 
pressure of the kairós. As Coccia remarks, “plants do not run, they cannot 
fly; they are not capable of privileging a specific place in relation to the 
rest of space, they have to remain where they are. Space, for them, does 
not crumble into a heterogeneous chessboard of geographical difference; 
the world is condensed into the portion of ground and sky they occupy. 
Unlike most higher animals, they have no selective relation to what 
surrounds them: they are, and cannot be other than, constantly exposed to 



434

the world around them. Plant life is life as complete exposure, in absolute 
continuity and total communion with the environment” (Coccia 2019: 
5). No human being is able to live on the surface of his or her skin as a 
plant does; we privilege the volume of our bodies over their surface. It is 
the other way around with plants. They epitomise absolute absorption, 
spreading in the environment, penetrating the space that surrounds them 
not only with their stems, branches, petioles and translucent leaf blades, 
but also with roots and root-hairs, curling tendrils, rhizomes and runners. 
They are the very figure of openness, as much as we are the very figure 
of a visceral closed-ness, creating an inner, intimate space that is vital to 
us. What is more, also our relationship with the outer world is shaped by 
this inner, visceral logic. We build houses and offices, create interiors in 
which we spend most of our time as essentially claustrophiliac beings. 
In the chronos, the non-apocalyptic time, we believe that our capacity 
of producing interiors may grant us safety. The kairós of the pandemic 
is a moment of anagnorisis, an “opening of the eyes” in which man 
passes from ignorance and delusion to knowledge, discovering his or her 
exposure to the environment, the essential impossibility of building a 
protective interior of any kind whatsoever, since our own bodies are not 
the paradigms of such safe, isolated interiors; rather to the contrary, our 
bodies speak of our permeability and oneness with the environment. 

In the ultimate instance, culture is a way of transforming the world 
according to the same, claustrophilic pattern. Our activity as cultural 
creators is directed toward the transformation of the world into an inner 
space, an interior in which we keep all other beings in a tame, neutralized 
condition. All those premises of human culture reveal its shortcomings. 
Deluded by their world-transforming powers, the humans strive to 
furnish and control their own environment, while plants, that absorb 
the resources they need for their growth, give an example of oneness and 
adhesion to their environment. As Coccia says, they are “the most intense, 
radical, and paradigmatic form of being in the world; […] they embody 
the most direct and elementary connection that life can establish with 
the world” (Coccia 2019: 5), comparable to a “cosmic contemplation” in 
which any distinction of object and substance is totally absent. On the 
other way, in a suggestive chapter featuring Tiktaalik rosae, a species 



435

that palaeontologists regard as a fossil link between fishes and the earliest 
tetrapods coming out of the primordial ocean to colonise the dry land, 
Coccia claims that we have never ceased to live an existence of immersion: 
“The relation between a living being and the world can never be reduced 
to one of opposition (or objectification) or to one of incorporation (which 
we experience in nourishment). The most primal relation between the 
living being and the world is that of reciprocal projection: a movement 
through which the living being commissions the world with what it must 
make of its own body and whereby the world, on the contrary, entrusts 
the living being with the realization of a movement that should have been 
external to it. What we call technique is a movement of this type. Thanks 
to it, the soul [esprit]* lives outside the living being’s body and makes itself 
soul [âme] of the world; conversely, a natural movement finds its origin 
and ultimate form in an idea of the living being. This mutual projection 
takes place also because the living being identifies itself with the world 
in which it is immersed” (Coccia 2019: 33-34). This is why we construe 
intimacies, transforming portions of the world that are closest to us into 
some sort of material extension of our bodily existence. This process of 
home-making implies both the manipulation of the physical matter 
and the symbolic activity of creating concepts, associations, emotional 
investments. Yet our way of living in the world, as Coccia claims, still 
does not differ from that of the primordial organic molecules in the fluid 
medium that fostered the beginnings of life on Earth.

Apocalypse may be defined as the onset of a specific time (kairós of 
Christian eschatology, yet also of Giorgio Agamben’s commentary on the 
St Paul’s Letter to the Romans; cf. Agamben 2005) in which the broadly 
accepted cultural distinctions, categorisations, as well as procedures, i.e. 
the usual ways of doing things, lose their validity; they belong to the 
secular time of chronos. Apocalypse may thus be seen as a suspension 
of culture and cultural distinctions, including those between man and 
animals, other living beings (cf. Agamben 2003). No ritual, no paradigm, 
no procedure corresponds to eschatological events. The human confronted 
with the pandemic as an immersion in the kairós lacks not only an efficient 

* The distinction esprit – âme that appears in the French original of Coccia’s essay 
is blurred in its English translation.



436

bodily cure, but also adequate strategies of fear management, solidarity, 
mourning, etc. Nonetheless, the kairos, i.e. the suspended, a-cultural 
time, offers an opportunity of novel insights, fostering the transgression of 
hitherto respected cultural limitations.

My reflection focuses on the individual experiencing the fear of 
contagion and the actual disease, rather than collective phenomena 
accompanying the pandemic. Its onset isolates human destinies, puts 
in the limelight the solitude as the central aspect of human condition. 
Alone with his or her body, human individual experiences what I call 
the trauma of permeability, in which the closed, subjectivised, culturally 
produced body becomes a space open to biological fluxes and viral 
replication. Certainly, the experience of being infected and the trauma of 
permeability are not positive in themselves, but they can lead to a post-
traumatic growth, fostering a new awareness of an immersive being-in-
the-world, the predominance of the pneumatic existence over ingestion 
and incorporation. This is how, in my reflection, the pandemic opens the 
boundaries of man’s cultural condition and enables the search for extra-
cultural modalities of being human.

The extra-cultural stance that I postulate may only be a momentary 
insight derived from the acute experience of our existence as pneumatic, 
i.e. open, permeable bodies that do not occupy space excluding other forms 
of existence, but rather create space that may be invaded by other forms of 
existence. The extra-cultural mode of human existence, complementary 
to the usual cultural condition, is related to apocalypse as a liminal time of 
exception and transition. Undoubtedly, culture will prevail. Apocalypse is 
characterised by suddenness rather than duration. Repetitive procedures, 
such as vaccination, will put an end to the pandemic, re-establishing full 
efficiency of cultural paradigms. Nevertheless, the extra-cultural insight 
achieved in the kairos may durably transform and enrich our awareness 
as humans.

My departure point is the understanding of culture as a repertory of 
transmissible (learnable) paradigms and procedures that constantly mediate 
the relations between the human and the world. Culture acts as an extra-
organic integument, performs a protective closure, separating the body 
from its environment and fostering an exclusive, secluded subjectivity. 



437

Under normal circumstances, humanness is almost consubstantial with 
cultural condition. Only the extreme, liminal experiences and states, 
such as madness, senility or incurable disease reveal the denuded human, 
stripped of his or her cultural carapace. Also the current pandemic may be 
treated as a liminal event revealing the human stripped of the cultural. It 
offers an occasion of rethinking the secluding, encompassing character of 
the cultural, and in particular, the culturally produced illusion of closure 
of our bodies. As a consequence, it may lead to a new conceptualisation of 
human subjectivity as permeable, open, exposed to fluxes.

Bibliography:

Agamben 2003: Agamben, Giorgio. The Open: Man and Animal. Stanford: Stanford 
University Press, 2003.
Agamben 2005: Agamben, Giorgio. The Time That Remains: A Commentary on the 

Letter to the Romans. Stanford: Stanford University Press, 2005.
Amnesty International 2021: Amnesty International. Global: Health Workers 

Silenced, Exposed, and Attacked. https://www.amnesty.org/en/latest/news/2020/07/
health-workers-rights-covid-report/ (access: 5.12.2021).
Coccia 2019: Coccia, Emanuele. The Life of plants. A Metaphysics of Mixture, trans. 

Dylan J. Montanari. Cambridge: Polity Press, 2019. 
Smith 2021: Smith, Christopher. Plagues and Classical History – What the humanities 

will tell us about COVID in years to come. https://www.weforum.org/agenda/2021/08/
plagues-and-classical-history-what-the-humanities-will-tell-us-about-covid-in-years-
to-come/ (access: 5.12.2021).

https://www.amnesty.org/en/latest/news/2020/07/health-workers-rights-covid-report/
https://www.amnesty.org/en/latest/news/2020/07/health-workers-rights-covid-report/
https://www.weforum.org/agenda/2021/08/plagues-and-classical-history-what-the-humanities-will-tell-us-about-covid-in-years-to-come/
https://www.weforum.org/agenda/2021/08/plagues-and-classical-history-what-the-humanities-will-tell-us-about-covid-in-years-to-come/
https://www.weforum.org/agenda/2021/08/plagues-and-classical-history-what-the-humanities-will-tell-us-about-covid-in-years-to-come/


438

Rudolf Sárdi
Tunis, Tunisia
South Mediterranean University Mediterranean School of Business

„The Minister’s Black Veil“ in a Contemporary Context

Summary

The aim of this paper is to subject to critical assessment Nathaniel 
Hawthorne’s “The Minister’s Black Veil” in the current pandemic context, 
when wearing a mask or covering one’s face can take on a series of new 
symbolic and metaphorical interpretations. It seems apposite to accentu-
ate that being masked or veiled, in Hawthorne, is more than an attempt 
to camouflage one’s identity, as it also seeks to stand for the viral spread of 
sin, avarice and jealousy. Hawthorne’s rigid moral climate – engendered 
by Puritanism, the weight of its history, and the virulent urban environ-
ment he came to observe – has contaminated the individual and urban 
society and, in the same breath, began to imperil nature as well. In this 
specific relation, the paper will touch upon the themes of concealment 
and the importance of how an invisible contagion (the sinful nature of 
human beings, that is) endangers the “edifice of society” in Hawthorne’s 
“The Minister’s Black Veil”* (1837), where the atmosphere of decay both 
in the human body and the soul are a clearly detectable quality of the tale.

Key words: veils, authority, obsessiveness, burden of the past, sin.

In his book on Nathaniel Hawthorne, Henry James stated that the 
American writer was “the most valuable example of the American genius” 
he knew, providing “the most vivid reflection of New England life that 
has found its way into literature” (James 1988: 12, 13). In addition to a 

* “The Minister’s Black Veil” will be hereinafter abbreviated as MBV in all paren-
thetical citations.



439

volume of tales, various sketches, and children’s books, Hawthorne only 
produced a handful of novels, which alone earned him the status of being 
extensively read and taught in the canon of American literature. One of 
the reasons for the endurance and the topicality of Hawthorne’s writing is 
owing to the fact the author committed himself to exploring the universal 
experience of human nature and society as a whole by often beginning 
with what appear to be tales with a bucolic scene, gradually widening in 
breadth only to address at last the overarching themes of presumed guilt, 
unrelenting preoccupation with sin, crimes against the human heart, au-
thority, and obsessiveness. 

Hawthorne’s place in American literature is difficult to define. He is 
generally grouped among transcendentalist writers, even if he represents a 
particular kind of transcendentalism. In stark contrast with Emerson’s op-
timism, Hawthorne depicted human nature with dark tonalities, acrimo-
ny, and pessimism, portraying lonely, isolated, and often sinful individu-
als. Modern literary criticism – F. R. Lewis, F. O. Matthiessen, and Charles 
Feidelson, in particular – views Hawthorne and Melville as skeptically 
distanced writers who evinced their aloofness from American culture that 
primarily lay stress on conformity and material wealth. Today’s reader will 
find in Hawthorne that the moral injustice and the religious intolerance 
that his protagonists experience at the hands of fundamentalist zealots are 
akin to the widespread sentiments of guilt and ethical concerns permeat-
ing the social fabric of our globalized times. In a similar vein, Aladár Sarbu 
(1989) argues that Hawthorne’s best major romance, The Scarlet Letter 
“had little immediate relevance in mid-nineteenth-century America” as 
the work might “strike the uninitiated reader as an imaginative yet cred-
ible recreation of the world of the first Puritans” (35). It can also be argued 
that the thematic patterns Hawthorne recurringly employs in his short 
and long fiction can be safely transported into our present times as a dis-
quieting commentary on what it means to conceal our identities in public, 
where the act of hiding behind a mask implies an elusive set of meanings 
about stigma, personhood, and self. The aim of this essay is to demonstrate 
how the pervasive use of the veil in “The Minister’s Black Veil” signals so-
cietal preoccupations of topical relevance for today’s reader when wearing 
a mask connotes more than “a disguise of some sort to conceal something 



440

more actual underneath” (Jessee 2014: 61). It will be shown, among other 
things, that the short story under critical scrutiny provide a fertile ground 
for literary investigation with respect to the uncomplicated significations 
of veils for Hawthorne’s contemporary readership and their problematic 
and multifarious associations for today’s reader.

Hawthorne often wrote notes in his journal of story ideas he might de-
velop, one of which is clearly suggestive of “The Minister’s Black Veil.” In 
this regard, Hawthorne says that his fiction aims “[t]o allegorize life with 
a masquerade, and represent mankind generally as masquers” (1994:122). 
Critics have pinpointed that veils abound in the author’s works and are 
always charged with meaning, which connect them to Hawthorne’s major 
themes in other, more fundamental ways.* Written in 1836, this story has 
been labelled the first of Hawthorne’s fictional works revolving around 
a single central symbol.** Joel Pfister (2004) is right in remarking that “no 
tale illustrates Hawthorne’s wariness of ideological single-vision as visu-
ally and in some instances as compassionately as “The Minister’s Black 
Veil” (55). 

The tale is characteristic of Hawthorne’s theological and psychologi-
cal questioning and the subsequent transformation process his characters 
experience. It is a representative example of his use of ambiguous allegory, 
encouraging multiple readings. The story begins one Sunday in the 1740s 
when Reverend Hooper dons a black veil much to the bewilderment of 
his congregation. He is henceforth received and viewed with mixed emo-
tions, which ranges from fear, surprise, and morbid fascination. Refusing 

* Special attention has been paid to the discussion of the Veiled Lady in The Blithe-
dale Romance. See Richard H. Fogle’s Hawthorne’s Fiction: The Light and the 
Dark, Frank Davidson’s “Toward a Revaluation of The Blithedale Romance, Bill 
Christopherson’s “Behind the White Veil: Self-Awareness in Hawthorne’s The 
Blithedale Romance,” and E. Shaskan Bumas’s ‘“The Forgotten Art of Gayety’: 
Masquerade, Utopia, and the complexion of Empire.” Margaret Jay Jessee’s “Veil-
ing Ladies and Narrative Masquerade in The Blithedale Romance” is the most re-
cent study mapping the relationship between gender and masking.
** A possible biographical parallel should not be neglected. One footnote by Haw-
thorne reveals that the tale was inspired by a real story and based on the figure of 
another clergyman, Joseph Moody of York, Maine. Moody started using a hand-
kerchief rather than a veil, but it was characteristic of the profound guilt he suf-
fered over inadvertently murdering a friend of his when he was young.



441

to answer to the question of why he decided to wear the veil, Hooper’s 
emotional life becomes restrained as he detaches himself from others on 
the basis of his unspecified, hence eccentric, religious conviction. Specula-
tions abound that his “conscience tortured him for some great crime, too 
horrible to be entirely concealed” (MBV 10). The veil hangs “between him 
and the world,” separating him from “cheerful brotherhood and woman’s 
love” and keeping him “in that saddest of all prisons, his own heart” (MBV 
11). The only benefit of the veil is that it makes Mr. Hooper a “very ef-
ficient clergyman” (MBV 10). He becomes a man of “awful power,” living 
an “irreproachable” life yet one “shrouded in dismal suspicions” (MBV 10, 
11, 12). Several years elapse, and Reverend Hooper becomes mortally ill 
and is nursed by his fiancée, Elizabeth. On his deathbed, he confesses that 
it is the “mystery” of the crepe (“crape” as Hawthorne refers to it) that 
made him too fearsome to be approached by women and children through 
a lifetime; when he dies and placed into the coffin, the veil is left covering 
his face:

The grass of many years has sprung up and withered on that grave, the 
burial stone is moss-grown, and good Mr. Hooper’s face is dust; but awful 
is still the thought that it mouldered beneath the Black Veil! (MBV 13)

The reason behind Hooper’s motive to don the veil carries less of an 
import that how its wearing – literally unto death and beyond the grave 
თოლო impacts the course of his life. It functions as an emblem that sev-
ers his ties with humanity and epitomizes his individualistic way of sac-
rificing himself to spiritual truth. One remarkable feature of Hooper’s vi-
sual emblem is that it bears no intrinsic significance unlike the emblems 
associated with other fictional characters of his, including Roderick and 
his serpent in “Egotism; or, the Bosom-Serpent,” Georgiana and her birth-
mark in “The Birth-Mark,” and Warland and his butterfly in “The Artist of 
the Beautiful,” has no intrinsic significance. Reverend Hooper’s veil con-
tinuously reminds his flock that they deny their sinfulness and mortality 
as they live their daily lives. On the one hand, parishioners, more than 
ever, become converted when viewing themselves and their Puritanized 
souls in Hooper’s inky mirror. On the other hand, they become nervous 



442

about mingling with their religious leader, who perceives everyone only 
in one light or lack of light.

In the tale, members of the small community of Milford struggle to 
look at Reverend Hooper’s veil as it was believed to hide his awareness of 
a multitude of sins. Even the subject of his sermon “had reference to secret 
sin, and those sad mysteries which we hide from our nearest and dearest, 
and would fain conceal from our own consciousness, even forgetting that 
the Omniscient can detect them” (MBV 7). It is “under the consciousness 
of secret sin” (MBV 8) that Reverend Hooper’s own existence becomes 
increasingly contingent upon the accumulation of knowledge about sin, 
which prevents him from removing his veil. One might find it difficult to 
leave the plausible analogy unnoticed between Reverend Hooper’s desire 
to keep himself veiled – a form of preserving knowledge – even on his 
deathbed and the current social climate, in which removing our masks – a 
symbol of comprehending the frightful nature of the contagion – would 
implicate human ignorance. 

Implications of knowledge on the spiritual life of the individual al-
low Hawthorne “to penetrate the mystery of the black veil” (Pearson 
1999: 679). It seems to me that the author’s conception of sin in several 
of his long and short fiction (particularly in the guilt-ridden romance of 
The Scarlet Letter) lends the word a near-synonymous meaning of se-
cret. Knowledge for Reverend Hooper is merely of secondary concern to 
him. The community in which he preaches yearns for the unravelling 
of the secret and associates the wearing of the veil with sin regardless of 
its depth. It is worth citing Hawthorne’s word from the preface of The 
House of the Seven Gables, where he explains that every piece of fiction 
must “rigidly subject itself to laws, and while it sins unpardonably, so far 
as it may swerve aside from the truth of the human heart” (2009: 1). This 
secrecy engenders a string of quandaries where Hawthorne’s characters 
cannot but opt for the lesser evil: they can either acquiesce with the se-
cret, whereby the sin is expiated, or recoil from being in the know of the 
secret sin, which will, in turn, haunt them for a lifetime. 

Secret sin in the tale is presented as something of an idée fixe with a 
multitude of connotations, enabling Reverend Hooper to become a social 
pariah in the community under his spiritual leadership. Much in the same 



443

fashion, Hester Prynne of The Scarlet Letter is forced to live on the mar-
gins of society, while Ethan Brand of the titular short story ventures on a 
quest for the Unpardonable Sin, the knowledge of which turns out to be 
an unattainable enterprise. 

Hawthorne distinguishes between his heroes, whose outcast status 
is at least as much the fault of the community as their own, and those 
who voluntarily renounce all human bonds. Reverend Hooper’s sermon 
is dedicated to the question of the Original Sin: when he hides his face 
behind the veil, he makes his parishioners confront with their own sins in 
a similar vein to the artist of “The Prophetic Pictures” (1837), who paints 
the picture of a couple which he believes to harbour some deep secret. The 
veil is often thought of a symbol, which critics equip with meanings.* One 
recurring interpretation is to see how the veil operates as a literary device 
chosen by Reverend Hooper to dramatize a common human failing, that is 
to say, hypocrisy. As the story draws to a closure, the minister provides his 
own interpretation of the ambiguity behind the veil by acknowledging his 
sin and simultaneously drawing parallel to the self-defeating, hypocritical 
nature of his own community, which, by extension, takes on universal 
dimensions:

“Why do you tremble at me alone?” cried he, turning his veiled face 
round the circle of pale spectators. “Tremble also at each other! Have men 
avoided me, and women shown no pity, and children screamed and fled, 
only for my black veil? What, but the mystery which it obscurely typi-
fies, has made this piece of crape so awful? When the friend shows his 

* The veil has been used as a symbol in works by other authors, including Myster-
ies of Udolpho, by Ann Radcliffe, and in stories by Charles Dickens, such as “The 
Black Veil” (1836). Seminal works pertaining have been dedicated to the plausible 
meanings of the veil are numerous: G. A. Santagelo’s “The Absurdity of ‘The Min-
ister’s Black Veil’” (1970), Victor Strandberg’s “The Artist’s Black Veil” (1962), 
and W. B. Carnochan’s “ ‘The Minister’s Black Veil’: Symbol, Meaning, and the 
Context of Hawthorne’s Art” (1969), and Frederick Newberry’s “The Biblical Veil: 
Sources and Typology in Hawthorne’s ‘The Minister’s Black Veil’” are important 
readings of the veil extending beyond its usual conceptualization as either a study 
in human pride or a negation of transcendent truth. Samuel Chase Coale (1998) 
suggests that “the veil is a symbol of mortal ignorance, a false signum diaboli, a 
demonic object to be overcome, a symbol of the failure to communicate” (45).



444

inmost heart to his friend; the lover to his best beloved; when man does 
not vainly shrink from the eye of his Creator, loathsomely treasuring up 
the secret of his sin; then deem me a monster, for the symbol beneath 
which I have lived, and die! I look around me, and, lo! on every visage a 
Black Veil!” (MBV 13).

In a seminal article, J. Hillis Miller (1988) writes that the tale is com-
posed of short, vignette-like episodes, all of which are connected to the 
community’s daily activities and follow one another in a quick success of 
steps; these include a funeral, a wedding, a customary evening stroll in the 
graveyard; however, none of these activities are executed with the same 
ease as before once Reverend Hooper dons his black veil. Miller consider 
this act to be an important watershed in the story, after which

there is no more open discussion, no more courtship, no more mar-
rying or giving in marriage; rather, marriages become indistinguishable 
from funerals, and funerals cease to be an institutionalized acceptance of 
the fact that the dead are really dead. Hooper’s deathbed scene becomes 
not the expression of a farewell openness to his parishioners but the occa-
sion of a final speech denouncing the people of Milford. […] Even Hoop-
er’s death is not the occasion of an unveiling, as the last sentence of the 
story affirms” (Miller 1988: 17-18).

Since Reverend Hooper never openly discloses the mystery of the 
black veil, critics and students have been coerced into putting forward 
their own theories in reading the tale. In an early commentary of it, Edgar 
Allan Poe implies that the minister wears the veil to show contrition for 
a “specific sin,” which might as well be in conjunction with the young 
woman whose funeral he conducts (Carnochan 1969:182). Some other 
hypotheses about the signification of the veil identify the piece with as a 
symbol of the sins of within his congregation, or rather, a shared quality of 
humanity. It might also stand to reason to see Reverend Hooper as a reli-
gious zealot analogous in his spiritual extremism to the heroine portrayed 
in “The Gentle Boy” (1837), where Catherine, the mother of a Quaker boy 
Ibrahim relinquishes motherhood and “breaks the bonds of natural affec-
tion” (Wright 2007: 185) so that she can devote herself to preaching the 
Quaker faith. 



445

In a different context, it has been suggested that Reverend Hooper, 
much like Young Goodman Brown of the titular short story, Aylmer of 
“The Birthmark,” and Giovanni of “Rappaccini’s Daughter,” is a “sexual 
escapist” (Crews 1966: 158). His bonds are severed from his community 
and continues living in a state of pessimism. While the parishioners in 
the village respond to the veil, often by drawing similarities with their 
own sins, they also avoid encountering the minister. They cease inviting 
him to weddings or Sunday dinner. In an insightful analysis of the tale, 
Nancy Bunge writes that the villagers regard him as a “living parable of 
evil” (1993: 19), who gradually develops into an emblem of depravity and 
“a bitter corrosive unhappiness” (1993: 22). It is interesting to note that 
his fiancée, Elizabeth does not abandon him against all odds; she con-
tinues to recognize the veil as an object for which he has a personal and 
emotional attachment to such a degree that he is even recalcitrant to have 
it removed on his deathbed. She loves him also: “There was the nurse, no 
hired handmaiden of death, but one whose calm affection had endured 
thus long […] in solitude, amid the chill of age, and would not perish, 
even at the dying hour.” Compared to other scholars, who see the minister 
either as a “mild-mannered bachelor in clerical garb” or an “Antichrist in 
his pride and despair,” Crews considers him to be a “self-deluded idealist” 
(Crews 1993: 58). Another conflict in the story is the disparity between 
unconscious and conscious thoughts within individuals. However, even 
at its closure, Reverend Hooper continues to repress his thoughts; he can-
not admit their “hold upon his own imagination” (Crews 1993: 107–111). 
The veil not only intensifies the minister’s influence, but also becomes an 
emblem of the passion for concealment that torments all human beings to 
a greater or lesser degree.

In this relation, the full title of Hawthorne’s story – that it is a par-
able – hides a complex double meaning: both the tale and the black veil 
itself act as parables in their own rights. The black veil worn by Rever-
end Hooper is to remind his parishioners of their own sins as well as the 
Original Sin, which constitutes the core of the minister’s sermon. It can be 
surmised that the function of the veil resembles that of a mirror, reflect-
ing the parishioners’ own sinful nature back at them by tempting them to 
contemplate its symbolism: 



446

A subtle power was breathed into his words. Each member of the con-
gregation, the most innocent girl, and the man of hardened breast, felt as 
if the preacher had crept upon them, behind his awful veil, and discovered 
their hoarded iniquity of deed or thought (MBV 3).

Reverend Hooper’s purported act of mysterious “creeping upon” the 
parishioners through their veils can be likened to the metaphorical lifting 
of their (metaphorical) veils to unravel and confront them with the dark 
secrets of their past.

Hawthorne describes that the minister’s relationship with his congre-
gation is unblemished until he begins to wear his veil. Even if the tale is 
centred around the plausible meanings of the veil, Coale emphasises that 
“[m]ost criticism has focused more on Hooper than on the veil” (1998: 45). 
The minister’s demonic, inhumane, proud, and misguidedly religious act 
of wearing the veil only submerges when he is in such a wrought-up state 
of the mind that he even disguises his face from his loved one, sacrificing 
not only his own contentment but also shattering her life. Hawthorne 
believes that one must be able to live with one’s sins, otherwise one’s life 
will forever bear resemblance of the minister’s plight. He perceives sin as a 
barrier to all human relationships by thinking that a black veil is hanging 
over each face. He is convinced that the veil separates people from each 
other, husband from wife, and mother from child. In his parochialism, he 
does not realize that it is only between the minister and the congregation 
that there lies an ever-widening, unbridgeable gap. Reverend Hooper’s 
recognition of humankind’s sinful nature before God irretrievably sepa-
rates him from his parishioners instead of helping him better understand 
their actions and ways of thinking. He continues living his life as an out-
cast and dies as a lonely, disillusioned man. Hawthorne concludes in his 
tale that “[a]ll through life that piece of crape had hung between him and 
the world: it had separated him from cheerful brotherhood and woman’s 
love, and kept him in that saddest of all prisons, his own heart” (MBV 11). 

Writing in 1836, he recognizes the power of the veil as a literary image 
by stating that the “essay on the misery of being always under a mask. A 
veil may be needful, but never a mask” (cited in Coale, 1998:45). Haw-
thorne’s comment allows the critic to pose the question whether the min-



447

ister’s black veil functions merely as a veil, or it is rather a mask. Samuel 
Chase Coale (1998) claims that “although a veil conceals something (the 
face), on a semantic level its meaning is usually not concealed but made 
plain” (46). When Elisabeth confronts Reverend Hooper about his veil, 
she raises the question: 

“But what if the world will not believe that it is the type of an innocent 
sorrow? […] Beloved and respected as you are, there may be whispers that 
you hide your face under the consciousness of secret sin. For the sake of 
your holy office do away this scandal” (MBV 8).

 
Reverend Hooper’s position throughout the tale unmistakably applies 

to the flaws commonly shared by humankind in our own century. While 
the tale ends on an indeterminate note by withholding from the reader 
the diabolic sins Reverend Hooper may have (or may not have) commit-
ted, Hawthorne’s comment that the minister looks around and sees on 
a “every visage a Black Veil” clearly resonates with our current times in 
identifying a close analogy between wearing a veil and donning a mask at 
all levels of society regardless of place, time, religion, ethnicity, and other 
circumstantial factors.

It is evident that the tale, with its nearly apocalyptic ambiance the 
author creates, allows the reader to discover in Hawthorne something of 
a global thinker forging ideas pertinent to our contemporary times rather 
than merely a writer burdened by the dark secrets of the Puritan legacy 
bearing upon his fictional world. The shadowy world of the “The Min-
ister’s Black Veil” aptly echoes our present-day preoccupation with our 
pandemic-ridden world by enabling the reader to ponder on a round of 
tentative interpretations of the questions of death and the impending 
doom. Hawthorne offers a sinister imagery of a world — reduced to the 
microcosm of a small community, as it were – that seems to be aptly di-
rected at the injustices and depravations of modern societies in our post-
millennial era. To the reader of today, Hawthorne’s tale might be a strik-
ing and astute evocation of the thoughts of the apocalypse and fearing 
God’s wrath as humankind’s unending concerns about the pandemic and 
its aftermaths occupy a central place in our daily lives.



448

Bibliography:

Bunge 1993: Bunge, Nancy. Nathaniel Hawthorne: A Study of the Short Fiction, New 
York: Twayne, 1993.
Carnochan 1969: Carnochan, W.B. “The Minister’s Black Veil”: Symbol, Meaning 

and the Context of Hawthorne’s Art. California: Nineteenth Century Fiction, 1969.
Coale 1998: Coale, Samuel Chase. Mesmerism and Hawthorne: Mediums of Ameri-

can Romance. Tuscaloosa: The University of Alabama Press, 1998. 
Crews 1966: Crews, Frederick C. The Sins of the Fathers: Hawthorne’s Psychological 

Themes. New York: Oxford University Press, 1966.
Hawthorne 1994: Hawthorne, Nathaniel, et al. Miscellaneous Prose and Verse. Ohio 

State University Press, 1994. 
Hawthorne 1959: The Complete Short Stories of Nathaniel Hawthorne. New York: 

Hanover House, 1959.
James 1879: James, Henry. Hawthorne. London: Macmillan, 1879.
Jessee 2021: Jessee, Margaret Jay. “Veiling Ladies and Narrative Masquerade in 

The Blithedale Romance.” Nathaniel Hawthorne Review, vol. 40, no. 1, Penn State 
University Press, 2014, pp. 61–81, http://www.jstor.org/stable/10.5325/nathhawt-
revi.40.1.0061. Last accessed on 30 November 2021.
Joel 2004: Joel Pfister. Hawthorne as Cultural Theorists. The Cambridge Compan-

ion to Nathaniel Hawthorne. Ed. Richard H. Millington. Cambridge University Press, 
2004. pp. 35–59.
Miller 2021: Miller, J. Hillis. “Literature and History: The Example of Hawthorne’s 

‘The Minister’s Black Veil.’” Bulletin of the American Academy of Arts and Sciences, 
vol. 41, no. 5, American Academy of Arts & Sciences, 1988, pp. 15–31, https://doi.
org/10.2307/3822739. Last accessed on 28 November 2021.
Napier 2010: Napier, A. David. Masks, Transformation, and Paradox. University of 

California Press, 2010. 
Pearson 1999: Pearson, Norman Holmes. Ed. The Hawthorne Treasury: The Complete 

Novels and Selected Tales of Nathaniel Hawthorne, New York: The Modern Library, 
1999.
Sarbu 1989: Sarbu, Aladár. “The Topicality of The Scarlet Letter.” Americana 

Hungarica. Edited by Charlotte Kretzoi. Budapest: Department of English, L. Eötvos 
University, 1989. pp. 35-55.
Wright 2007: Wright, Sarah Bird. A Critical Companion to Nathaniel Hawthorne. 

New York: Facts on File, 2007.



449

ისტორიული გამოცდილება: 
ლიტერატურული შედევრების შექმნის პირობები 

და მიზნები პანდემიის დროს
Historical Experience: Conditions and Goals of Creating 

Literary Masterpieces During a Pandemic

Gia Arganashvili
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature

Pandemic and Literature: 
Literature During the Pandemic

Summary
 
Today, the pandemic is the most topical theme. In the recent past, 

we have never so clearly felt the tragic consequences of pandemic and 
epidemic events.

Our current experience suggests that this non-political and non-liter-
ary theme may have a greater impact on our historical past, our literary 
consciousness than it seems at first glance. 

Pandemic and literature – each of them evokes a completely different 
feeling in a person. Nineteenth-century Georgian literature has preserved 
many memories on this difficult epidemiological situation, and the episto-
lary lyrics have enriched numerous specimens of poetry using this topos. 

Key words: Pandemic, 19th century, Literature



450

გია არგანაშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ლიტერატურა და პანდემია, ისტორიული გამოცდილება: 
 ლიტერატურული შედევრების შექმნის პირობები 

და მიზნები პანდემიის დროს

პანდემიის თემა სადღეისოდ ყველაზე აქტუალურია. ის გვახ-
სენებს, რომ წარსულში გადატანილი პანდემიურ-ეპიდემიური 
მოვლენები არასდროს გამხდარა სერიოზული მსჯელობის საგანი 
იმ უბრალო მიზეზის გამო, რომ უახლოეს წარსულში ასე ცხადად 
არ გვიგრძნია მისი ტრაგიკული შედეგები. პოლიტიკური თუ 
კულტურული მოვლენების ანალიზის დროს კი არასოდეს დასმუ-
ლა (ან ჩვენთვის მიუწვდომელია ინფორმაცია ამის შესახებ) საკი-
თხი ამ პროცესებზე ეპიდემიების გავლენის შესახებ.

ამ მხრივ, ჩვენი დღევანდელი გამოცდილება კორონავირუსის 
სამი  თუ  ოთხი  მძიმე  ტალღის  გადატანის  ფსიქოლოგიურ  სიმძი-
მეს და ერთგვარ პოზიტიურ მოლოდინსაც იტევს. ის გვაფიქრე-
ბინებს, რომ ამ არაპოლიტიკურ და არალიტერატურულ თემას 
შესაძლოა, იმაზე მეტი გავლენა ჰქონდეს ჩვენს ისტორიულ წარ-
სულზე, ჩვენს ლიტერატურულ ცნობიერებაზე (მათ შორის რო-
მანტიკულ თუ რეალისტურ განწყობაზე), ვიდრე ეს ერთი შეხედ-
ვით ჩანს. 

დარწმუნებული ვარ, რომ ამ მხრივ თუნდაც ზედაპირული 
ექსკურსი წარსულში მდიდარ მასალას შეგვძენს ლიტერატურის და 
პანდემიის თანაცხოვრებისა და ურთიერთგავლენის შესახებ.

საარქივო ცნობების მიხედვით უახლოეს წარსულში მე-19 
საუკუნე  გამორჩეულია  პანდემია-ეპიდემიების  შემთხვევათა  სიმ-
რავლის მხრივ. დაავადების პირველმა სიმპტომებმა ჩვენში კრწა-
ნისის ომის დამთავრებისთანავე იჩინა თავი, ხოლო გარდაცვლი-
ლი მეფე ერეკლეს მცხეთაში ჩამოსვენება და სვეტიცხოვლის ტა-
ძარში დაკრძალვა მხოლოდ განსაკუთრებული სიფრთხილისა და 
სოციალური დისტანციის დაცვის პირობებში გახდა შესაძლებე-



451

ლი. ამის შემდეგ შავი ჭირის ეპიდემია გავრცელდა თბილისში, 
გორში, თელავში, ანანურში. ის გასცდა აღმოსავლეთ საქართვე-
ლოს ფარგლებს და შეაღწია დასავლეთ საქართველოში. ასევე 
გავრცელდა სამხრეთ საქართველოშიც, სადაც მსხვერპლთა რა-
ოდენობამ რამდენიმე ათასს გადააჭარბა .

გახშირებული ეპიდემიების (შავი ჭირის 1803-1807 წწ, 1811-
1812 წწ, 1838-1843 წწ; ხორველას 1830; 1847; 1865 წწ) საფრთხის 
წინაშე მდგარი და სასოწარკვეთილებამდე მისული ადამიანების 
მდგომარეობა იწვევდა ცნობიერების ცვლილებას, ჩვეული გარე-
მოს მიმართ გაუცხოებას და ფსიქიკურ რყევებს.

როდესაც პანდემიის ლიტერატურაში ასახვაზე ვსაუბრობთ, 
ჩვენ ვგულისხმობთ არა მხოლოდ თემატურ ცვლილებას, არამედ 
იმ ფსიქოლოგიურ ფონის გავლენას, რომელსაც საზოგადოება გა-
ნიცდის და სხვადასხვა სახით ის ლიტერატურაზეც ვრცელდება.

თუმცა ამის დასაბუთება გაგვიჭირდება თუ ლიტერატურული 
პროცესების მთავარ პრინციპზე (რაც რეალობის მხატვრულ ტექ-
სტში  გადასვლას   ახასიათებს) და უშუალოდ რომანტიზმის   ჟან-
რის თავისებურებებზე არ ვიტყვით ორიოდე სიტყვას.

ლიტერატურულ წრეებში თანხმდებიან, რომ მსოფლიო მას-
შტაბის ლიტერატურულ მიმდინარეობას – რომანტიზმს (მის 
თეორიულ საფუძვლებს) კონკრეტული ლიტერატურული ცენ-
ტრები განსაზღვრავს. სწორედ ამ გადასახედიდან ჩანს, რომ რო-
მანტიზმი არა როგორც მხოლოდ ფილოსოფიური-იდეოლოგი-
ური მოძღვრება ან ლიტერატურული მიმდინარეობა, არამედ 
როგორც კაცობრიობის „მწიფობის“ ასაკით გამოწვეული მძაფრი 
შეგრძნებების სინდრომი „დაუპატიჟებლად“ სტუმრობდა სხვადა-
სხვა ქვეყანას, კონტინენტს. მას ვერ აკავებდა ვერც სახმელეთო 
საზღვრები და ვერ ოკეანური სივრცე, თუმცა ვერც საფრანგეთის 
რევოლუცია, ვერც ლიტერატურული მიმდინარეობა „ქარიშხალი 
და შეტევა“ და ვერც ნაპოლეონის ლაშქარი ვერ შეძლებდა მათ 
მიერ დაპყრობილ ქვეყნებში რომანტიზმის გავრცელებას, იქ რომ 
ამის შესაბამისი პირობა და განწყობა არ ყოფილიყო, ამიტომ, რო-
ცა რომანტიზმის წარმოშობაზე და მის გავრცელებაზე ვმსჯე-
ლობთ, უმჯობესია, უპირველესად, იმ საერთო სოციო-პოლიტიკურ 
ვითარებას დავუკვირდეთ, რომელმაც რომანტიკული მზაობა და 



452

მისი გავრცელების ბუნებრივი პირობები შექმნა. ამგვარმა კვლევა-
ძიებამ კი შესაძლოა უფრო გლობალური და დროში განვრცობილი 
მიზეზის აღიარებამდე მიგვიყვანოს.

ჩვენი ზოგადი შეხედულება ამ საკითხზე ასეთია: უიმედობის 
მიზეზი (რომელიც რომანტიკოსთა შემოქმედებაში შეიმჩნევა) 
ეპოქის სოციო-პოლიტიკურ გარემოში და შემოქმედთა პირად 
ცხოვრებაშია   საძებნი.  თუმცა  არ  უნდა  გამოგვრჩეს  პანდემიის  – 
შავი ჭირის და ხორველას შემოტევა და ამ საშიშროებით გამოწ-
ვეული ეგზისტენციალური შიში, რომელსაც ერთგვარ თერაპი-
ად ევლინება ლიტერატურა და ამ შემთხვევაში მის სასარგებ-
ლოდ გვინდა ვთქვათ, რომ არცერთ ქართველ რომანტიკოსს ხსნა 
სიკვდილში არ დაუნახავს, რითაც ისინი საბოლოოდ გაემიჯნენ 
პესიმისტ-რომანტიკოსთა მიმდინარეობას.

მართალია, ჩვენს ცნობილ რომანტიკოსებს არაფერი დაუწერი-
ათ უშუალოდ ეპიდემიების შესახებ (ვგულისხმობთ მხატვრულ 
ტექსტებს). მათში ამ ტკივილის ერთგვარი სუბლიმაცია მოხდა, 
თუმცა მათ თავიანთ მოგონებებში ცოცხლად აღწერეს პანდემია-
ეპიდემიების გახშირებულ შემთხვევებთან დაკავშირებული არა-
ნაკლებ დრამატული და ცოცხალი ისტორიები.

1838 წელს, როდესაც ახალციხეში შავი ჭირი გაჩნდა და პანდე-
მიის საშიშროება შეიქმნა. გენერალმა გოლოვინმა საკარანტინო 
ზონების უფროსობა თავად ალექსანდრე ჭავჭავაძეს (ცნობილ 
პოეტს) მიანდო. მას კი დიდი შრომა დასჭირდა, რათა გადამდები 
სენის გავრცელებისგან მთელი ამიერკავკასია ეხსნა. იმდროინდე-
ლი ისტორიული   და ლიტერატურული წყაროები გვიდასტურე-
ბენ, რომ რომანტიკოს პოეტს კეთილსინდისიერად   და წარმატე-
ბით შეუსრულებია თავისი მოვალეობა:

„იგი თვითონ ათვალიერებდა ყველა საკარანტინო ზონას არ-
ტანუჯიდან შავი ზღვის ნაპირებამდე და მართლაც ყველგან, 
თვით გოლოვინის ცნობით, ალ. ჭავჭავაძე ისე თადარიგიანად იქ-
ცეოდა, რომ მიუხედავად ამ ჭირიანობის ხანგრძლივობისა, სხვა 
ახლომახლო სოფელ-ქალაქებს არ მოსდებია ეს მძვინვარე ავად-
მყოფობა“ (გრიშაშვილი 1952: 62)

როგორც ჩანს, ამ მიმართულებით ალექსანდრე ჭავჭავაძეს დი-
დი  ნდობა  მოუპოვებია   ზემდგომთა  წინაშე,  რადგან  1841   წელს 



453

ერევნის მაზრაში გაჩენილი შავი ჭირის შემწყვეტი კომისიის უფ-
როსადაც ის დაინიშნა (აქვე უნდა აღვნიშნოთ, რომ სწორედ ხო-
ლერას ეპიდემიამ იმსხვერპლა ალექსანდრე ჭავჭავაძის მეუღლე 
სალომე (1842 წ.) და მისი შვილი, გრიბოედოვის მეუღლე ნინო 
ჭავჭავაძე (1857 წ). (გრიშაშვილი 1952: 67).

ისტორია ცოცხლად ინახავს კიდევ ერთი ცნობილი მწერლის 
და საზოგადო მოღვაწის, ალექსანდრე ორბელიანის სიმამაცეს, რაც 
უკურნებელი სნეულებით დაავადებულთა გვერდით ყოფნასა და 
სისტემატურ დახმარებაში გამოიხატებოდა:

„ალექსანდრე ორბელიანი არ მოერიდებოდა ხოლერას და 
ქუჩა-ქუჩა რომ ივლიდა, რათა მიშველებოდა, ვისაც შემწეობა ესა-
ჭიროებოდა, ერთხელაც თმაგაწეწილსა და გულსაკლავად აკვნე-
სებულ დედაკაცს შეეჩეხებოდა: ქმარი და ერთი შვილი გუშინ 
დავმარხე და ახლა მეორეც წამექცაო.

ალექსანდრეს გული არ გაუძლებდა და შინ შეჰყვებოდა, გონ-
დაკარგული ყმაწვილს ჯერ ცივი წყლით მოაბრუნებდა და მერე 
დედაკაცს წითელ ღვინოს მოატანინებდა.

ერთი ჭიქის დალევა ყმაწვილს აშკარად, რომ არგებდა, 
ალექსანდრე დაარიგებდა:

– ეს ღვინო ცოტ-ცოტა სვი და ხვალ სრულიად კარგად იქნები. 
და სასიკვდილოდ გადადებული ყმაწვილი... მართლაც მალე 
გამოჯანმრთელდებოდა (ჩხეიძე 2020: 61)

 როგორც ვნახეთ, მეცხრამეტე საუკუნის პირველ ნახევარში 
ქვეყანაში გაჩენილი სხვადასხვა ეპიდემიების შესახებ მოგონებებ-
ში ქართული ელიტარულ მწერლობა უფრო პუბლიცისტურ ნიჭს 
ამჟღავნებს (ჟამიანობის შემთხვევები ხომ ძირითადად მოგონე-
ბებშია აღწერილი), მხატვრულ სახეებში გარინდებულ ტკივილს 
კი ძირითადად ეპისტოლარული ლირიკის მრავალრიცხოვან (ას-
ზე მეტი ავტორი) წარმომადგენელთა შემოქმედებაში და აშუღურ 
პოეზიაში ვხვდებით:

კრებულში, ქართული ლირიკის ანთოლოგია (1765-1825) 
(შემდგენელი ირაკლი კენჭოშვილი) წარმოდგენილი პოეტური ნი-
მუშები კიდევ ერთხელ გვიდასტურებს, რომ დღეს სრულიად და-
ვიწყებულ ე.წ. „საშუალო ფენის“ პოეტთა ხშირად ნედლ ფრაზაში, 
დაუხვეწავ მხატვრულ სახეებსა და ლექსის პუბლიცისტურ ნა-



454

კადში უკეთ იგრძნობა იმდროინდელი რეალური სურათი და შე-
ულამაზებელი გარემო. აქ ისიც უნდა გავითვალისწინოთ, რომ 
პოლიტიკურ თუ კულტურულ პარადიგმას სწორედ კოლექტი-
ური ცნობიერება ქმნის. მკითხველისგან „დაწუნებული“ (ზაქა-
რია ჭიჭინაძე) ცნობილი სახალხო მთქმელები „ბუდაღ ოღლი, 
სკანდარნოვი, ხარაზი პავლე, მეჩუსტე ნიკოლა, მირზაანა მადა-
თოვიც, ოჰანეზაც, ამიროვი, გივიშვილი, ჰაზირა” და მათთან ერ-
თად ეპისტოლარალური ლირიკის წარმომადგენლები ხორგი-
აშვილი, ქობულაშვილი, ლარაძე, ვახვახიშვილი, ყანჩაშილი და 
მათთან ერთად ასზე მეტი ანონიმი ავტორი ეპოქის ყველაზე სან-
დო მატიანეს ქმნიან:

„ჰაი, მოვსთქვამ საყვარელსა, ჰაი, სრულად ია-ვარდი,
ჰაი, სენი უკურნები, ჰაი, მთხრებელსა ია, ვარდი,
ჰაი, პირველ ბაგე ვარდი, ჰაი, ან მთად ია-ვარდი,
ჰაი, მზემან უკუმრიდა, ჰაი, დავკარგე ია-ვარდი
ჟამს იე წლისასა“. 

პეტრე ლარაძე (ანთოლოგია 2014: 290) 

ან თუნდაც ეს:
რვული
„ისარი პირბასრეული აქვს სვესა ჩემზედ სრეული,
მიკვირს, რასთვის მბრძავს წყეული, რა მაქვსყე მე მისეული,
ვარ ტკივილთაგან ძლეული, მრავლით ჟამთაგან სნეული,
ჯალათნი მისგან სეული მებრძვიან მრავლასეული“.

პეტრე ლარაძე (ანთოლოგია 2014: 291)

აღმოსავლეთ   საქართველოს   კათოლიკოს-პატრიარქის   ანტონ 
I -ის   (თეიმურაც   იესეს   ძე ბაგრატიონი) გარემოცვაში მოღვაწე 
პოეტი როსტომ ყაითამაზშვილი კი დეტალურად აღწერს განუ-
კურნელი სნეულების სიმპტომებს და ამით ერთგვარ „მხატვრულ“ 
სამედიცინო ისტორიას გვიქმნის:

„ძმანო, კარგად მოიხსენეთ, ამ ცრუ სოფლის საქმე ნახეთ,
მოიწია რისხვა მღვთისა, ჟამი გაჩნდა თქვენცა ნახეთ,



455

კაცს გულს ცეცხლი ედებოდა: დედაჩემი მომინახეთ!
შვილი დედას წყალსა სთხოვდა, არ აძლევდა თვალით ვნახეთ“.

(ანთოლოგია 2014: 47)

ეს მოგონებები, ჩანაწერები, ლირიკული ტექსტები დაახლო-
ებით წარმოდგენას გვიქმნიან იმ ეპიდემიოლოგიურ სიტუაცი-
აზე, რომელიც ორი საუკუნის წინ არსებობდა საქართველოს დე-
დაქალაქში და მთლიანად ქვეყანაში (მსხვერპლთა რაოდენობა 
და სხვადასხვა სტატისტიკა მხოლოდ დაამძიმებდა საერთო სუ-
რათს), მათზე დაყრდნობით მკითხველს ისედაც შეუძლია ყველაზე 
ტრაგიკული მდგომარეობის წარმოდგენა. თუმცა ჩვენთვის, ალ-
ბათ, უფრო მნიშვნელოვანია პოსტ-ეპიდემიოლოგიური მდგომა-
რეობის ზოგადი ანალიზი და ჩვენი დღევანდელი გამოცდილების 
გათვალისწინებით საზოგადოების ფსიქოლოგიური მდგომარე-
ობის შესწავლა.

ამ მხრივ ეპოქათა საერთო სიტუაციის შედარებითი ანალიზი 
სრულიად გამართლებულია, რადგან ჩვენ გვაინტერესებს არა 
მხოლოდ ავადმყოფობის ფიზიკური გამოვლინებები (თავისი 
უმძიმესი შედეგებით), არამედ პანდემიის შემდგომი ფსიქო-ემო-
ციური სიმპტომები: მარტოობისა და გარიყულობის განცდა, ნე-
გატიური აზრები, დეპრესიული განწყობილება, შინაგანი ფორი-
აქი, შფოთვა, მეხსიერების სირთულეები და ა.შ. (ინფორმაციას 
ამის შესახებ ორგანიზაცია – ამერიკის მენტალური ჯანმრთელობა 
{MHA} აქვეყნებს, რითაც დღეს პანდემია ემუქრება საზოგადოების 
უფრო ვრცელ სპექტრს.

ამის გათვალისწინებით ნაადრევი გვეჩვენება ჩვენში კორონა-
ვირუსის თემაზე შექმნილი არაერთი მხატვრული ტექსტის 
აქ წარმოდგენა და გარკვეული დასკვნების გაკეთება, რადგან 
სიმპტომები, რომლებიც ჩვენ ჩამოვთვალეთ (მარტოობისა და გა-
რიყულობის განცდა, ნეგატიური აზრები, დეპრესიული განწყობი-
ლება, შინაგანი ფორიაქი, შფოთვა, მეხსიერების სირთულეები) 
სინამდვილეში პანდემიასთან დაკავშირებული ლიტერატურის 
მომავალი სამუშაო თემებია, სადაც მან თავისი თერაპიული როლი 
უნდა შეასრულოს. 



456

ასეთი ვრცელი სურათის წარმოდგენა ჩვენ მხოლოდ იმის-
თვის დაგვჭირდა, რომ მკითხველისთვის ხვალინდელი დღის 
კონტურები დაგვენახვებინა. სპეციალისტები პირველივე დღი-
დან გვაფრთხილებდნენ, რომ მომავალი ვეღარ იქნებოდა ისეთი, 
როგორიც იყო წარსული. ჩვენ დარწმუნებულნი ვართ, რომ პან-
დემია აუცილებლად დამარცხდება, მაგრამ შეიცვლება ჩვენი 
გარემო და შევიცვლებით ჩვენც (ან უკვე შევიცვალეთ) და ამგვარ 
რეალობაშიც ლიტერატურამ კვლავაც თავისი ფუნქცია უნდა 
შეასრულოს. ის უნდა ექცეს მომავალს მანუგეშებლად, ამ საქმეში 
მას პრესა, ტელევიზია, სოციალური ქსელებიც ეხმარებიან. ისი-
ნი დღესაც გარკვეული წინამავლის როლს ასრულებენ, რად-
გან პანდემიის პირველადი განცდა სწორედ მათში ტყდება და 
ირეკლება: ემოციურად, უფრო ხშირად კი ტრაგიკულადაც, თუმ-
ცა სწორედ მათი ძალისხმევით ფსიქოლოგიური ფონი შედარე-
ბით მსუბუქდება, ხოლო ლიტერატურა ემზადება ზოგადი პო-
ზიტიური გარემოს შესაქმნელად, რომელიც მომავალ თაობას 
ცხოვრების რაციონალური ხედვას და შესაბამის იმედიან განწყო-
ბას შესთავაზებს. 

დამოწმებანი:

ანთოლოგია 2014: ქართული ლირიკის ანთოლოგია (1765-1825). თბილისი: 
თსუ გამომცემლობა, 2014.
გრიშაშვილი 1952: გრიშაშვილი ი. ლიტერატურული ნარკვევები. თბილისი: 

„სახელმწიფო გამომცემლობა“, 1952.
ორბელიანი 2014: ორბელიანი პ. ქართული ლირიკის ანთოლოგია (1765-1825). 

თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 2014.
ჩხეიძე 2020: ჩხეიძე რ. ალექსანდრე ორბელიანი – „150 ამბავი“. თბილისი: 

გამომცემლობა „არტანუჯი, 2020.
ჭავჭავაძე 1992: ჭავჭავაძე ალ. ქართული მწერლობა. ტ. 9. თბილისი: 

გამომცემლობა „ნაკადული“, 1992. 



457

Nino Balanchivadze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Plague Epidemic and Human Moral Consciousness

Summary

“I think the invasion of Shah-Abaz did not shake Georgia as much as 
the emergence of cholera,” Vazha-Pshavela wrote in his letter “Thoughts 
(because of cholera)” and wondered why “the cholera that makes a man 
dead” does not say or feel anything. The living living? - Vajra’s thoughts 
are still relevant today, they are still relevant today. There is still an epi-
demic today. Human attitudes are, at first glance, the same; Thought is the 
same - survival or death, support or doom and indifference. Endurance or 
weakness, fear or courage. All these emotions are manifested in the free, 
conscious action of man. Consequently, his character or consciousness 
changes, and along with material provision, the satisfaction of his spiritual 
world also becomes important.

Key words: Epidemic, legend,Vazha-Pshavela.

ნინო ბალანჩივაძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ჟამიანობა და ადამიანის ზნეობრივი შეგნება

ადამიანი, ერთი მხრივ, მორალური არსებაა, რაც იმას გულის-
ხმობს, რომ იგი, უპირველესად, იმ უზენაეს ზნეობრივ წეს-ჩვე-
ულებებს ემორჩილება, რომლებსაც მას უფლება-მოვალეობა და 
პასუხისმგებლობა   ავალდებულებს   (სინდისი კარნახობს),   მეორე
მხრივ, კი ის ყოველ თავის ქმედებაში ცხოვრების იდეით ხელმ-
ძღვანელობს და ოთხფეხა არსებას, ცხოველს, პირუტყვს ემსგავსება 



458

თავისი საქციელით, რომელიც არსებულ სიტუაციაში მომენტების 
მოთხოვნილებებს ვერ სცილდება… 

თითოეული ჩვენგანი ზნეობრივ პიროვნებასა და ზნეობრივ 
იდეალს ეძიებს მუდამ ადამიანში; მიზანთა წინ დაყენება ადა-
მიანობის ყველაზე უფრო დამახასიათებელ თვისებად მიიჩნევა. 
„ვგონებ შაჰ-აბაზის შემოსევამაც არ ააყაყანა ისე საქართველო, 
როგორც ხოლერის გაჩენამ“, – წერდა ვაჟა-ფშაველა თავის წე-
რილში „ფიქრები (ხოლერის გამო)“ და წუხდა, თუ რატომ „ის 
ხოლერა, რომელიც კაცს ცოცხალს მკვდრადა ჰხდის“, არაფერს 
ათქმევინებს   და არც აგრძნობინებს მკვდრადმყოფ ცოცხალს? – 
ვაჟას ეს ფიქრები  დღესაც აქტუალურია. დღესაც  ჟამიანობაა.  ადა-
მიანთა   დამოკიდებულებაც,   ერთი  შეხედვით,   იგივეა;   საფიქრა-
ლიც ერთია – გადარჩენა თუ დაღუპვა, თანადგომა თუ გაწირვა  და 
გულგრილობა. გამძლეობა თუ უძლურება, შიში თუ გამბედაობა. 
ყველა ეს ემოცია ვლინდება ადამიანის თავისუფალ, შეგნებულ 
ქმედებაში. შესაბამისად, მისი ხასიათი თუ ცნობიერება იცვლება 
და მატერიალურ უზრუნველყოფასთან ერთად მისი სულიერი 
სამყაროს დაკმაყოფილებაც მნიშვნელოვანი ხდება: „ხოლერამ იქ-
ნება   მეც   მიმსხვერპლოს   და  ეს   ჩემი  წერილი   უკანასკნელი-ღა 
იყოსო.  სიკვდილი სიკვდილიაო, მაგრამ რად უნდა მოვკვდე ისე, 
რომ ჯერ არაფერი გამიკეთებია, ჩემის ქვეყნისათვის არაფერი 
მირგიაო“, – წერდა სიკვდილის მოლოდინით შეშინებული ვაჟა-
ფშაველას მისი ერთ-ერთი თანამედროვე (ვაჟა-შაველა1892). 
წუთისოფლისათვის მოპარული, დაუმსახურებელი, არამი სახე-
ლის მოპოვების მცდელობად შეფასდა მგოსნის მიერ სიკვდი-
ლის მოლოდინით შეწუხებული ახალგაზრდის ეს ე.წ. „საქვეყნო 
სურვილი“.

ვაჟა შეწუხებული იყო ქვეყანაში არსებული მდგომარეობით. 
ამიტომ აღშფოთებული წერდა: „საცა უსამართლობა მძვინვარებს, 
საცა აჯამობა დაყიალობს, საცა უაზრობა და უგრძნობელობაა, 
ნამდვილი ხოლერაც იქ ბუდობს. მიკვირს და ვფიქრობ: თუ ეს 
სიცოცხლის მომსპობი ხოლერა გვაყაყანებს-მეთქი, ის ხოლერა, 
რომელიც კაცს ცოცხალს მკვდრადა ჰხდის, რატომ არაფერს გვათ-
ქმევინებს, ხმას არ ამოგვაღებინებს ისეთის ჭექა-ქუხილით, რო-
გორც პირველი ჯურის ხოლერა?! რად მინდა ისეთი სიცოცხლე, 



459

რომ ვგრძნობდე თავის სიკვდილს, მკვდარი ვარო, ვამბობდე? აქ 
არის ხოლერა, აქა! 

ხოლერა ჭირია სხეულისა, სიცოცხლის მტერი და, რა თქმა უნ-
და, ცოცხალს თვალებს გაახილებინებს, აალაპარაკებს. ეს საკვირ-
ველიც არ არის. ამიტომ ცოცხალნი ღონისძიებას ეძებენ, როგორ-
მე თავიდან აიცდინონ, წამალი მოუძებნენ; ვისაც წამლის იმედი 
არა აქვს და არც ის უწყის, რომ თავი და თავი წამალი ხოლერისა 
სისუფთავეა და ზომიერება ყველაფერში, სხვა ღონე არ დარჩენია, 
უნდა გაიქცეს და ტურასავით ტყეში დაიმალოს, თავის ქოხ-მახს, 
თავის სარჩო-საბადებელს სტოვებს ღვთის ანაბრობაზე და გარბის; 
იმას-კი აღარა ფიქრობს, რომ ერთი და იგივეა, მგელი შესჭამს, თუ 
მგლის ნაშიერი. ვაჟა ნატრობდა, ერთ დღეს მაინც იქნებ ამ მეორე 
ხოლერამ ისე ააყაყანოს ხალხი, როგორც ეს ბაცილა-ბაქტერიების 
დედა აყაყანებს ქვეყანას (ვაჟა-შაველა 1892). 

შავი ჭირი იქნება ეს, ქოლერა თუ პანდემია, ძალიან კარგად 
ასახავს საზოგადოებაში არსებულ ადამიანთა ზნეობრივ სახეს; 
თუ რაოდენ ძლიერი ან სუსტი ბუნების შეიძლება იყოს ადამიანი, 
რომელიც ძალიან მოკლე ხანში უდიდესი აღფრთოვანებიდან და 
აღტაცებიდან უკიდურეს გულგრილობამდეც კი შეიძლება და-
ეშვას, დაკარგოს ადამიანური სახე და ღირსებები. ან პირიქით, 
უფრო კეთილშობილი გახდეს, თვით მედუქნესათვისაც კი, რომ-
ლის ცხოვრებაც მხოლოდ ყიდვა-გაყიდვაა, ასეთ დროს მიუღე-
ბელია მოგებაზე ფიქრი: „–ვა, გიჟი ხომ არა ხარ?.. ეგ რაებს ამბობ? 
პირი დაუღია აგერ და საცაა ჩაგვყლაპავს ის ვირისთავი ხორვე-
ლა. მოგება საიქიოს ეშმაკების უსტაბაშს გავუყო?! ვაჰმე, ვაჰმე!.. ეჰ, 
ღმერთო, სუფ-სარქისის მადლო, შენ უშველე ჰალალ კაცს! (ვაჟა-
ფშაველა 1892).

 სიკვდილის წინაშე მყოფი შიშს დამონებული ადამიანებისაგან 
განსხვავებით, არაერთი შემთხვევაა, როცა კი არ ეშინია და გაურ-
ბის ან ემალება ადამიანი სიკვდილს, არამედ უშიშრობისა და 
ზნეობის ნათელ მაგალითს იძლევა. ამბობენ, სრულიად საქარ-
თველოს კათოლიკოს-პატრიარქ ლეონიდეს, დაავადების თავიდან 
აცილების მიზნით, მორჩილებმა მთიდან ჩამოუტანეს წყაროს 
წყალიო. მაგრამ არ დაულევია ერის სულიერ მამას იგი – მეც ის 
წყალი უნდა ვსვა, რასაც ჩემი მრევლი სვამსო (1921 წლის 11 ივნისს 



460

სრულიად საქართველოს კათოლიკოს-პატრიარქი ლეონიდე ქო-
ლერის დიაგნოზით გარდაიცვალა...).

ჟამიანობა, ჟამი, ერთი მხივ, თუ დროს ნიშნავს (მწუხრის ჟამი, 
ჟამი დამდგარა სისხლის აღების, ლოცვის ჟამი და ა.შ.), მეორე 
ხრივ, – უჟმურს, დაავადებას, დაავადების გამომწვევ ავსულს. ჟამი, 
როგორც დაავადება, „ბავშვის ჭირვეულობას, უგუნებობასა და, 
ზოგ შემთხვევაში, საყმაწვილო სენსაც გულისხმობდა. მთიელთა 
განმარტებით, უჟმური ავსული იყო. იგი ნესტიან ადგილებში 
ბინადრობდა და, თუ იქ საღამოთი ბავშვი გაივლიდა, აუცილებლად 
აჰყვებოდა“ უჟმური (მინდაძე 1981: 76). უჟმურის შესახებ თ. სა-
ხოკია წერდა: მეგრელთა წარმოდგენით, „დედამიწაში არსებობს 
სიკვდილის შვილთათვის უხილავი სული გაცივებისა. გაცივების 
სულები უფრო ნოტიო ადგილას ბუდობენ, ჭინჭრობებში, ღელე-
ების ნაპირებზე.  თუ  ადამიანი,  განსაკუთრებით  ბავშვი,  გუბეში  
ჩავარდებოდა   და   სველ ან ნესტიან მიწაზე დაჯდებოდა, ადგო-
მისას თან აჰყვებოდა სინესტე, რომელიც ეკუთვნოდა ჟამს და რო-
მელიც ადამიანს სჯიდა გაცივებით, უმეტეს შემთხვევაში ციების 
ხასიათით (სახოკია 1956: 14-15).

აფხაზების გადმოცემით პერსონიფიცირებული სული, რომელ-
საც უჟმურით (მონადებით, აყოლილით) დაავადება მიეწერება, 
მხოლოდ მისივე გულმოწყალებით არის შესაძლებელი „მიწით 
დაჭერილის“, ანუ ავადმყოფის „გათავისუფლება-განკურნება“. აფ-
ხაზის რწმენით, აღნიშნული დაავადება ადამიანს აჰყვება იმ ად-
გილიდან, სადაც შემთხვევით დაეცემა (ჩამოვარდება) ან იჯდება. 
ამიტომ წამოდგომის დროს, იმის შიშით, რომ რაიმე არ აჰყვეს, იგი 
მიწაზე აუცილებლად სამჯერ დააფურთხებს და ამბობს: „აქ იყო 
ბაბუაჩემის სახლ-კარი“. დაავადების შემთხვევაში ლოცულობენ 
მიწის დედისა (ბავშვის დაცემისას, აიღებდნენ ერთ მუჭა მიწას, 
რომელსაც დაცემულს სამჯერ შემოავლებდნენ თავზე და იტყოდ-
ნენ: „დე, ამ ადგილის დედოფალმა შენს ჯანმრთელობას ნუ მი-
აყენოს ზიანი. ბავშვის დაცემის შემთხვევაში გურიაში დამოწ-
მებული ლოცვა: „ფერო, მოდი ფერთან, გულო, მოდი გულთან...“) 
და ადაბნას (იგივე უჟმურის)   სახელზე.   საამისოდ   შელოცვის  
დროს  „სუფთა“  ქალი  ხელში  იღებს შვიდ კაკალს და ფეტვის მარც-
ვლებს, მიჰყავს ავადმყოფი თხემლის ხესთან, რომელსაც ადგი-



461

ლის დედის სახელზე სამ ცალ კაკალსა და რამდენიმე მარცვალს 
შემოატარებს;  ასევე  იქცევა  კაკლის  ხესთან  და  ადაბნას  ავადმყო-
ფის შეწყალებას შესთხოვს, შემდეგ თოჯინას მიწაში მარხავს და 
ამბობს: „ავადმყოფის ნაცვლად ეთამაშე და თავი ამით შეიქციე“. 

მოგვიანებით აცხობენ ფეტვის პურს – „დედამიწის პურს“, ორ 
გრძელ „ადაბნას პურს“. იგივე ქალი იღებს პირველი პურის ოთხი-
ვე კუთხის მონატეხს, ადაბნას პურებს, სანთელ-საკმეველს და ავად-
მყოფთან ერთად მიდის სამი გზის გასაყარზე. აქ მლოცველი ერთ 
გზაზე დებს „მიწის პურის“ ნატეხებს, მეორეზე – ადაბნას პურებს, 
მესამეზე – ანთებს სანთლებს და იქვე ათავსებს ფეხსაცმელს, თან 
ამბობს: „ქალბატონო მიწავ, ეს შენი ფეხსაცმელია!“ შემდეგ მუხ-
ლებზე აჩოქებს თავშალშემოხვეულ ავადმყოფს და „ადგილ-დე-
დოუფალსა“ და ადაბნას ცალ-ცალკე მიმართავს: „ნუ მოაკლებ მას 
შენს წყალობას, მიეცი თავის, გულის, სხეულის სიმტკიცე! მიეცი 
მას ფერი, ტყავი და ძვალი! დაუბრუნე ლაპარაკისა და შრომის 
სურვილი,   დაიცავი   ეშმაკეულისაგან!“   შემდეგ  ავადმყოფს   თხი-
ლის წკნელით თავშალს მოხდის, ზურგზე წკეპლას ურტყამს და 
ამბობს: „წადი, დღეიდან განთავისუფლებ!“ სახლში მისულები 
შუაზე გასტეხენ ფეტვის პურს, რომლის ნახევრებს ხელში იჭერს 
ორი ქალი და კერასთან ერთმანეთის მოპირდაპირედ დგებიან. 
ავადმყოფი მათ შორის პურს ქვემოთ   ორჯერ გაივლის; ამასთან 
ერთი ქალი ამბობს: მომეცი მე, რომელმაც ებრაელთა რწმენა მი-
ვიღე“, მეორე პასუხობს: „მომეცი მე, რომელიც ქრისტიანად მო-
ვინათლე!“ უჟმურით დაავადებულთა სამკურნალოდ   იდენტური 
მაგიური საშუალებები გამოყენებული იყო საქართველოს სხვა-
დასხვა კუთხეში. მაგალითად, სვანეთსა და სამეგრელოში საამი-
სოდ თიხისაგან კეთდებოდა კაცის გამოსახულება. იმერეთში 
ხორბლის ცომისგან აცხობდნენ ადამიანის მსგავს ნამცხვარს, ე.წ. 
„ზერანს“, რომელსაც ზოგჯერ მიწაში ფლავდნენ, რათა, აფხაზური 
თოჯინის მსგავსად, თან წაეღო ავადმყოფობა (გიორგიძე 1888).

უნდა აღინიშნოს, რომ უჟმურს შელოცვითაც მკურნალობდნენ: 
1. „სახელითა ღვთითა, მამითა, ძითა, სულითა წმინდთა,/ლოცვა 
უჟმურისა, თავლუჩინარისა,/უჟმურო გამოდი, გამოეშურე, შორსა 
წადი,/სადაც არ იყურებოდეს ძაღლის ყეფა, კაცისა უჰუი (კიჟინა), 
მამლისა ყივილი,/იქ გასუმენ, იქ გაჭუმენ, იქ გაპატიებენ,/გამოდი 



462

უჟმურო, გამოეშურე,/თუ არა, აგჭრი, დაგჭრი, ანითა, მანითა, 
შავტარიანი დანითა, გრძელტარიანი წალდითა,/გაგიტან ცხრა 
მთას იქით, ჩაგყრი რვალისა (ბრინჯაოსა)  ქოთანში,/გადუღებ და 
გაფოფინებ, გაგადნობ წყალსაებ, გაგაქრობ ქარსაებ”;

2. „ეგერ  მუა შავი კაცი, მისი ჯარითა, მისი შავი ურმითა, მისი 
შავი კბილებითა,/აქ ისმის თეთრი მამლის ყივილი,/იქ წევდეს 
უჟმური, სადაც არ ისმის თეთრი მამლის ყივილი, იქ იყოს მისი 
ადგილი”;

3. „ეს ალაგი ფასაცია,/ფასაცს გვარი შვენერგია,/შიან, ჯაჭვი, გა-
რეთ ხმალი,   ეშმაკისა მათრახია”. შებერვით სამჯერ შეულოცავ-
დნენ (უჟმური (ავი სული) http:// www.nplg. gov.ge/wikidict/index.php/

ქართულ ზეპირსიტყვიერებაში, ჟამიანობის შესახებ არაერთი 
ამბავი შემონახული, როცა შიშს დამონებული ადამიანებისაგან 
განსხვავებით სნეული კი არ გაურბის ან ემალება სიკვდილს, არა-
მედ საკუთარი ნებით სახლში ან აკლდამაში იკეტება, ზოგჯერ 
სიმღერით, ზოგჯერ მდუმარებით - სხვა რომ არ დაავადებულიყო; 

ერთ-ერთი ანდრეზი ანატორელთა ტრაგედიის მიზეზად ხატის 
დაჭედვის მცდელობას თვლის: ანატორი ჟამმა გაწყვიტა, რის 
ნივთიერ დასტურად ანატორის აკლდამებს უჩვენებენ დღესაც 
(კიკნაძე 1996: 44).

ანატორს გაღმა იყო ერთი სოფელი, რომელსაც ახლა ძველ 
ნასოფლარს უწოდებენ. დღეს სახლების ნანგრევებიღაა შემორჩე-
ნილი. ამ სოფელში ცხოვრობდა ოქრომჭედელი. მკადრემ გამო-
აჭედინა ოქროს ლურსმანი და დააღირა ხატს დასაკრავად. ხატს 
დაეტყო ნალურსმნალი და ძალიან გაუწყრა მკადრეს, მთელს 
მის გვარსა და მჭედელს. გააჩინა ჟამი და სულ გასწყვიტა ხალხი. 
ანატორში დღესაც დაცულია ამ ხატის საბრძანისი ნიში და ხა-
ტის ტყე. ხატობა იციან ამაღლებას და მახვეწარი ანატორის ჯვარს 
ღმერთთან შუამდგომლობასა და დახმარებას შესთხოვს.

„სოფელ  ანატორის  მაცხოვრებლებმა  თავიანთი   ქმედებით   სა-
ქართველო შავი ჭირის ეპიდემიისაგან გადაარჩინეს. როდესაც 
მთელი სოფელი დაავადდა, სოფლიდან გასვლა თავადვე აკრძა-
ლეს, სხვაგან რომ არ გავრცელებულიყო ეპიდემია. სოფლის კოშ-
კზე  ორი  თოფიანი  კაცი   დააყენეს  –   თუ  ვინმე  გაპარვას  დააპი-
რებდა, მაშინვე ესროლათ. სოფლიდან მოშორებით  აკლდამე-

http://www.nplg.gov.ge/wikidict/index.php/%E1%83%A5%E1%83%9D%E1%83%97%E1%83%90%E1%83%9C%E1%83%98


463

ბი  ააგეს   და   ვინც დაავადებას იგრძნობდა, თავისი ფეხით მი-
დიოდა,  წვებოდა  აკლდამაში  და  სიკვდილს  ელოდებოდა.  ხევსუ-
რებს თოფის სროლის შიში არ ჰქონდათ, მით უმეტეს დაავა-
დებისაგან მომაკვდავებს. ხევსურებმა თვითონ მოიფიქრეს თვით-
იზოლაციით ქვეყნის გადარჩენა. კოშკიდან ერთი თოფიც არ 
გავარდნილა. ერთსაც არ უცდია გაპარვა. ორი ათასზე მეტი ადამი-
ანიდან სულ 7 გადარჩენილა ცოცხალი. 

ანატორის აკლდამებში, აკლდამების შიგნით, კლდეების გას-
წვრივ მიცვალებულთა დასასვენებლად ორ ან სამ იარუსად ფიქ-
ლის  თაროებია  მოწყობილი.   აკლდამის  ისრული ფორმის კა-
მარა იატაკის სადგომის ძირს, ჰორიზონტალურ სიბრტყის დო-
ნიდან  იწყება და წვერწაკვეთილია. სახურავი  ორფერდაა,  გადა-
ხურულია ფიქალით. აკლდამებში დაკრძალული იყო რამდე-
ნიმე ათეული ადამიანი. ადრე დაკრძალულთა ძვლები იატაკზე 
და ქვედა იარუსის თაროების ქვეშ იყო დაგროვილი. აღმოჩ-
ნდა ხის ჭურჭელი, სამკაულები, ისრისპირები, მონეტები და 
სხვა. ერთ დღეს მარტო სამოცი ხმლიანი შესულა, რადგან ჟამისგან 
მოკლულს  არავინ  ეკარებოდა  დასამარხავად,  ეს  იქნებოდა დი-
დი,  პატარა,  ქალი  თუ  კაცი,  თავისი ფეხით შედიოდა  აკლდამაში  
და  იქ  დალევდა  სულს (კიკნაძე 2009:   103-104).   როდესაც   აკლდამა  
ავადმყოფებით    გაივსებოდა,  კარს  შიგნიდან  ამოლესავდნენ.   ეს 
იყო შთამომავლობის გადარჩენის ინსტიქტი, ზრუნვა იმისათვის 
რომ ქვეყანა არ ამოწყვეტილიყო.

ეს აკლდამური დაკრძალვის წესი შატილში გვიანობამდე (XX 
ს-მდე) შემორჩა. ანტორის ჯვარი – შატილის თემის საერთო სა-
ლოცავი იყო, რომელიც თუშეთ-ხევსურეთის კავკასიონის ქედის 
ჩრდილოეთ კალთაზე მდებარეობს. ანტორის ჯვრის შესახებ 
შემორჩენილია ლეგენდა: ერთ კაცს ჯვრისთვის ისარი უსვრია, 
ჯვარს თემი დაუსჯია და 60 მამაკაცი ავადმყოფობით მოუკლავს.

ძნელია, იცოდე, რომ განწირული ხარ და, ამასთანავე, ზრუნავ-
დე სხვების გადასარჩენად, მიხვიდე საკუთარი ფეხით აკლდამა-
ში, დაწვე და დაელოდო სიკვდილს, მხოლოდ იმისათვის, რომ არ 
გაავრცელო ჭირი და დაიცვა არა მხოლოდ საკუთარი რჯულის 
ხალხი, არამედ მთლიანად ხევსურეთი განადგურებისაგან. 



464

ისიც უნდა აღინიშნოს, რომ ამ ჟამიანობისას დაავადების 
გავრცელების საშიშროების თავიდან აცილების მიზნით მეზობ-
ლად მცხოვრებთაც აფრთხილებდნენ, რომ, სანამ ეს სახადი არ 
გაივლიდა, თავი შეეკავებინათ და შატილს არ გაჰკარებოდნენ, თუ 
არა ესროდნენ. 

მდინარის გაღმა ერთ გუროელ ბიჭს თავისი დასნებოვნებული 
ძმადნაფიცის სიმღერა ესმის და არ იჯერებს... ვეღარ ითმენს და 
ეძახის: ბიჭო, შენა ხარო? - მე ვარო.

– აკი შატილი თითქმის ამოწყდა და თქვენ რა გამღერებთო?
– „სიკვდილს ვაშინებთო“!
გუროელი აღვარებულ ხევში ისე შევარდება და გადავა მეორე 

მხარეს სიხარულისგან, არც დაფიქრდება.
– არ მომეკაროო! – ყვირის მთელს ხეულზე გამოფენილი გა-

მონაყარით სნებოვანი შატილიონი ახალგაზრდა, – მე ავად ვარო!
– ძმაო, ცოცხალს გხედავ და შენი სენი მე ვერ მომერევაო და 

გადაუღეღავს პერანგს და სათითაოდ დაუკოცნის „აყვავებულ 
გულ-მკერდს“... ორივე ძალიან დიდხანს იცოცხლებს. 

ზღაპარს, კეთილად დამთავრებულ ზღაპარს ჰგავს ამ ძმადნა-
ფიცების ამბავი... ნეტა ყველა შემთხვევა ასე კეთილად დამთავ-
რებულიყო, მაგრამ...(თათარაიძე 2020)

 ის, რაც ადამიანში ადამიანურია, არის მორალი, სინდისი, 
შინაგანი რაღაც გონიერი ხმა, რომელიც აწესრიგებს ადამიანს, მის 
გარშემო სოციუმსა და სამყაროს: „გადაირჩინე საკუთარი თავი და 
შენ გარშემო გადარჩებიან მრავალნი”. ადამიანის ყოველ ქმედებას 
საფუძვლად უდევს მორალი და განსაზღვრავს მის ხასიათს 
საზოგადოებაში თანაცხოვრების წესებთან მიმართებაში.

დამოწმებანი:

გიორგიძე 1981: გიორგიძე პ. აფხაზეთი და აფხაზნი. ივერია, 1888. N183.
ვაჟა-შაველა 1892: ვაჟა-ფშაველა. ფიქრები ხოლერის გამო. 1892. https://tagiweb.

wordpress.com/2012/05/26/fiqrebi-1892/;
თათარაიძე 2020:  თათარაიძე ე. „სიკვდილ-დამცინავი“ საქართველო.  https://

mtisambebi.ge/wandering/read/item/1179-%E2%80%9Esikvdildamzinavi%E2%80%9 
Csaqartvelo?fb_comment_id=3242273279172807_4208508692549256

https://tagiweb.wordpress.com/2012/05/26/fiqrebi-1892/
https://tagiweb.wordpress.com/2012/05/26/fiqrebi-1892/
https://mtisambebi.ge/wandering/read/item/1179-%E2%80%9Esikvdildamzinavi%E2%80%259%20Csaqartvelo?fb_comment_id=3242273279172807_4208508692549256
https://mtisambebi.ge/wandering/read/item/1179-%E2%80%9Esikvdildamzinavi%E2%80%259%20Csaqartvelo?fb_comment_id=3242273279172807_4208508692549256
https://mtisambebi.ge/wandering/read/item/1179-%E2%80%9Esikvdildamzinavi%E2%80%259%20Csaqartvelo?fb_comment_id=3242273279172807_4208508692549256


465

კიკნაძე 1996: კიკნაძე ზ. ქართული მითოლოგია, I.  ქუთაისი: „ჯვარი და 
საყმო“,  1996. 

კიკნაძე 2009: კიკნაძე ზ. ანდრეზები,აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთის 
რელიგიურ-მითოლოგიური გადმოცემები. თბილისი: ილია ჭავჭავაძის 
სახელმწიფო უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2009, გვ. N103. ანატორის საყმო 
გვ. 103-104.

მარუშკო 1894: Марушко М. „Из области народной фантазии и быта“. Сборник 
материалов для описания местностей и племен Кавказа, вып. XVIII, Тф.: 1894. 

მინდაძე 1981: მინდაძე ნ. ქართული ხალხური მედიცინა. თბილისი: 1981.
სახოკია 1956: სახოკია თ. ეთნოგრაფიული ნაწერები. თბილისი:  1956. 
უჟმური (ავი სული): უჟმური (ავი სული). http://www.nplg.gov.ge/wikidict/

index.php/%E1%83%A3%E1%83%9F%E1%83%9B%E1%83%A3%E1%83%A0
%E1%83%98_(%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%98_%E1%83%A1%E1%83%A3
%E1%83%9A%E1%83%98)

ფიფია 1988: ფიფია ლ. „მასალები სამეგრელოს ხალხური მედიცინის ისტო-
რიიდან („ნაჟამა“)“. ისტორიულ-ეთნოგრაფიული შტუდიები. III. თბილისი: 1988. 

ჯანაშვილი 1894: Джанашвили М. „Абхазия и абхазцы (этнографический 
очерк)“. Записки Кавказского отдела Императорского Русского географического 
общества, т. XVI. Тф., 1894.

Ketevan Elashvili 
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

The idea of the Black Death in the Fiction

Summary

Georgian literature has one unusual feature – it reserves the right of 
artistic silence in relation to the fatal disease. 

Edgar Allan Poe’s “Red Mask of Death” is just such a fierce pandemic 
illustration, but with a very mystical character.

It evokes a shocking feeling of excruciating emotion – the “red death 
march to the country”, from which any attempt to divert itself is in vain. 

http://www.nplg.gov.ge/wikidict/index.php/%E1%83%A3%E1%83%9F%E1%83%9B%E1%83%A3%E1%83%A0%E1%83%98_(%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%98_%E1%83%A1%E1%83%A3%E1%83%9A%E1%83%98)
http://www.nplg.gov.ge/wikidict/index.php/%E1%83%A3%E1%83%9F%E1%83%9B%E1%83%A3%E1%83%A0%E1%83%98_(%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%98_%E1%83%A1%E1%83%A3%E1%83%9A%E1%83%98)
http://www.nplg.gov.ge/wikidict/index.php/%E1%83%A3%E1%83%9F%E1%83%9B%E1%83%A3%E1%83%A0%E1%83%98_(%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%98_%E1%83%A1%E1%83%A3%E1%83%9A%E1%83%98)
http://www.nplg.gov.ge/wikidict/index.php/%E1%83%A3%E1%83%9F%E1%83%9B%E1%83%A3%E1%83%A0%E1%83%98_(%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%98_%E1%83%A1%E1%83%A3%E1%83%9A%E1%83%98)


466

The “horror chain” is created with a virtual gradation of colors, where the 
symbolic collision of different, irrelevant tones in the “pandemic laby-
rinth” will lock the reader and find him in the face of the “red death”.

Key words: Pandemic, Edgar Allan Poe, Red death, Colors.

ქეთევან ელაშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ჟამიანობის მხატვრული საზრისი

„ჩემი ცხოვრება ახირებაა, ვნებაა,
წყურვილია მარტოსულობის –
სიძულვილი, მიუღებლობაა აწმყოსი
და მხოლოდ მგზნებარე მოლოდინია მომავლის...“

ედგარ პო

ქართულ მწერლობას ერთი უჩვეულობა ახასიათებს „ფატალუ-
რი სენის“ მიმართ (იგულისხმება პანდემია)* – მხატვრული დუმი-
ლის უფლებას იტოვებს. ამას თავისი საინტერესო ახსნა ეძებნება; 
სავარაუდოდ, ადამის მოდგმის ეს „ბედისმდევარი“ არხსენების 
მიღმა უნდა დარჩენილიყო, რადგან ჩვენსავით მცირე ერს შიშისა 
თუ სასოწარკვეთის უფლება არ ჰქონდა. ეს ტენდენცია აისახა კი-
დეც მხატვრულ აზროვნებაში. ამიტომაცაა გაკვრით ნახსენები 
ქოლერის ეპიდემია XIX საუკუნეში. გამონაკლისია, მხოლოდ ვაჟა-
ფშაველა,  რომელიც  1892  წელს  დაწერილ მოთხრობაში – „ხოლე-
რამ  მიშველა“  (ბერუას  ნაამბობი)  ბუნების  უმთავრეს  კანონზომი-
ერებას გვახსენებს – აპოკალიფსური ცნობიერების ჟამს, ცხოვრება 
შეიძლება სრულიად ახალი ფურცლებიდან დაიწყოს. 

ამ თემატიკით, მხატვრული ლიტერატურისაგან განსხვავე-
ბით, საკმაოდ მრავლისმთქმელია ცხოვრების თვითდინებაზე 

* მათალია, „პანდემია“ XX საუკუნის სახელდებაა, მაგრამ თავისი არსით 
ისეთივე უძველესია, როგორც თავად კაცობრიობის ისტორია (ქ.ე.).



467

აღმოცენებული ქართული ფოლკლორი. ასევე მრავალ კითხვას 
ბადებს პანდემიის ქართული შესატყვისი – ჟამიანობა, რომელიც 
თავისი არსით მრავალშრიანია; ის ერთგვარად უკურნებელ სენთა 
ტაბუირებული განზოგადებაა, ადამიანთა ნებისაგან ასხლეტილი 
დროა, დამზაფრავი რეალობაა ერთ ჟამად „შეკრული“, რომელიც 
ბედისწერისეული შეუცნობლობით გვატყდება თავს.

ჩვენს ეთნოცნობიერებას სრულიად ემიჯნება პანდემიის აღ-
ქმა მსოფლიო მწერლობაში. ამიტომაა, რომ არაერთი ლიტერატუ-
რული შედევრი შეიქმნა ამ ეპოქალური განსაცდელისაგან თავის 
დასაღწევად თუ სულის მოსათქმელად. ედგარ პოს „წითელი 
სიკვდილის ნიღაბიც“ სწორედ ამგვარი მძაფრი პანდემიური 
ილუსტრაციაა,* – ოღონდ, ფრიად მისტიკური სახისმეტყველე-
ბით. აქ დამზაფრავი ემოციის შემაძრწუნებელ განცდას ბადებს 
– „ქვეყნად წითელი სიკვდილის შემმუსრავი ბოგინი“... (პო 1982: 
95), რომლისგანაც თავის განრიდების ყოველგვარი მცდელობა 
ამაოა. „თავზარდაცემი ჩიხი“ ფერთა ვირტუალური გრადაციით 
იქმნება, სადაც განსხვავებულ, შეუსაბამო ტონალობათა შეჯახება 
„პანდემიურ ლაბირინთში“** აღმოაჩენს მკითხველს... სამწუხაროდ, 
ედგარ პოსათვისაც ცხოვრება მეტნაკლებად ამგვარი ლაბირინთი 
იყო. რადგან ეს სამყარო მისთვის ადრეული ბავშვობიდან იქცა 
პირქუშად მდუმარე. ალბათ, ამიტომაც იყო, რომ მან შეგრძნება-
თა თუ ასოციაციათა დონეზე, უბადლო მისტიკური ინტუიციით, 
ცხოვრების „ეზოთერიკული ბილიკი“ თავად შეიცნო და მხოლოდ 
ამ გზით იწყო სვლა. „სინამდვილეში ედგარ პო ხშირად იყო ირე-
ალურის იმ ზღვარზე, საიდანაც შეიძლება მხოლოდ შემოქმედები-
თი  ხედვით  დაფიქსირდეს  ყოველდღიურ  სიმშვიდეში  დაგმანუ-
ლი დრამები და გაუსაძლისი – შენიღბული ტანჯვა“ (ზვერევი 
1983: 26).

ამგვარივე ტენდენციებით „კითხულობდა“ ის საკუთარ ცხოვ-
რებასაც  და  „ასე  შეიძლება   ითქვას:  პო   სიცოცხლეს   შემოქმედე-

* 1882 წელს ბალტიმორში ქოლერის ეპიდემიამ იფეთქა, რაც აისახა 
კიდეც მის მოთხრობებში: „წითელი სიკვდილის ნიღაბი“ და „მეფე ჟამი“, 
რომელთაც აერთიანებს ჟამიანობის მისტიკური განსახოვნება.
** „მსოფლიომ ჟამიანობის იმდენი შემთხვევა იცის, რამდენი ომიც 
გადახდენია. მაგრამ შავი ჭირიცა და ომებიც მოულოდნელად აცხრება 
თავს ადამიანებს“ (კამიუ 1988: 34).



468

ბას სწირავდა მსხვერპლად. მან მოკვდავის ხვედრი სიკვდილს-
შემდგომ მომავალს ანაცვალა... მან სიკვდილისა და შეშლილო-
ბების სიმბოლოებით ისარგებლა, რათა სიცოხლისადმი თავისი 
შიში გადმოეცა; იგი აუცილებლად მიიჩნევდა, წიგნებში სიცოცხ-
ლის მშვენიერება დაეხატა, რათა კიდევ უფრო გაესვა ხაზი იმ 
საშინელებისათვის (სიკვდილისა* და შიშისთვის), რომელიც 
ანგრევდა ამ სიცოცხლეს. სიმბოლოები ამსუბუქებდნენ მის 
გრძნობას; საბრალო პოსთვის თავად არსებობის ფაქტი იყო 
საშინელება“ (ბორხესი 2001: 29). ბორხესისეული „საშინელებათა 
ჯაჭვი“ კიდევ უფრო გამძაფრდება თუ ამ აზრთა დინებას სიღრ-
მისეულად მივყვებით, რადგან „წითელი სიკვდილის ნიღაბში“ 
„მხატვრული სპირიტიზმის“ ნიშნებიც გამოიკვეთება. აქ, ჩვენდა 
უნებურად დამზაფრავ რეალობაში აღმოვჩნდებით, რომლისგა-
ნაც თავის დასაღწევად არ კმარა მარტოოდენ „შეუვალ მონასტერ-
ში გამოკეტვა...“ (პო 1982: 95), არამედ დაუვიწყარი მასკარადის 
მოწყობაცაა საჭირო. არადა, ამ ხელოვნურმა სპექტაკლმა არათუ 
ვერ ჩააცხრო სიკვდილის ავისმომასწავებელი შიში, პირიქით, 
მთელი ძალით გაამძაფრა და ერთგვარ სამიზნედ აქცია ნიღბებს** 
მიღმა მიმალული ადამიანები. ამ შემთხვევაში ქრესტომათიული 
ნიღაბი  აფართოებს  თავის  მხატვრულ  დიაპაზონს და გვევლინება, 
როგორც   ილუზორული  უხედველობის  ამბივალენტური   სიმბო-
ლო. მაგრამ მისტიკური პულსაციისთვის ეს არ კმარა და ამიტო-
მაც „შავი ხის საათი“*** იწყებს თავზარდამცემ ბგერათა გამოცე-

* ედგარ პოსთან სიკვდილის ყოვლისმომცველი დიაპაზონია – „მიხვ-
დნენ, წითელი სიკვდილი ყოფილიყო თურმე. ბნელი ღამის ქურდი-
ვით შემოპარულო აქ. ერთიმეორეს მიყოლებით ეცემოდნენ მოსეირენი, 
სისხლის ღვარი დადგა სამხიარულო პალატებში. და ყოველს იქ დაელია 
სული, სადაც დაცემულიყო. უკანასკნელ მოქეიფესთან ერთად შავი ხის 
საათიც გაეყარა სიცოცხლეს. დაიშრიტა სინათლე. ყველგან გამეფდა 
სიბნელე, ხრწნილება და წითელი სიკვდილი“ (პო 1982: 100).
** ნიღბის სახისმეტყველება თავისი არსით მისტიკურია; „ნიღაბს ფან-
ტასტიკური და ჯადოსნური შესაძლებლობა აქვს – ნიღაბამოფარებული 
ადამიანი სხვა პერსონაჟად გარდაისახება და თავს უფლებას აძლევს 
მოიქცეს ისე, როგორც არასდროს არ მოიქცეოდა უნიღბოდ“ (აბზიანიძე, 
ელაშვილი 2012: 8).
*** საათი თავისი სიმბოლური ბიოგრაფიით სიკვდილის „ზნეს“ ერთგვა-
რად ითავისებს... (აბზიანიძე, ელაშვილი 2012: 23-24).



469

მას, რომელიც უხედველ შავ დარბაზში ერთგვარ ჟამისწერად 
გარდაისახება. კედლის საათის ისართმეტყველების საბედისწერო 
ექომ ედგან პო სიკვდილის უძველეს განსხეულებასთან – სისხ-
ლისფერთან დააბრუნა, რადგამ ამ ტონალობაში გაცილებით უკეთ 
იკვეთება სიცოცხლის ჩახშობის დინამიკა. თუმცა წითელი ფერის 
სიმბოლურ ბიოგრაფიაში (რაღა თქმა უნდა – შესატყვისი ტონა-
ლობის  გათვალისწინებით...)  ცხოველმყოფელობის  ჯანსაღი  ამოფრ-
ქვევაც ხდება. საერთოდ, ფერდაფერ* გაცილებით მძაფრად აღიქ-
მება მთელი სამყარო, მით უფრო თუ მათ იდუმალებით მივანი-
ჭებთ სიღრმეს, როგორც ამას ჩადის ედგარ პო. მაშინ ფერი, როგორც 
კალაპოტში მოქცეული წყლის ნაკადი, სრულიად განსხვავებულ 
იმპულსს იძენს. სიტყვად ქცეული მთლიანად იპყრობს მხატვრულ 
დიაპაზონს და მას გაცილებით სახიერს ხდის. ამგვარ „ფერს“ აქვს 
თავისი „ხმა“, „მიმართულება“, „სურნელი“ და თქვენ წარმოიდ-
გინეთ – „სუნთქვაც“ კი. ასეთ კვალს ტოვებს სწორედ „წითელი 
სიკვდილი“, რომლის ილუზორული ნიღაბიც ვერ აფერმკრთა-
ლებს „სიკვდილის შემზარავ ზნეს“,** რაც მარადიულ თანმდევად 
ექცა ედგარ პოს. ის ჯერ კიდევ უხსოვარ ბავშვობაში შეიჭრა მის 
ცხოვრებაში – „გააქრო“ დედა და „წაშალა“ მეხსიერებიდან. წი-
თელი ფერის მისაკუთრებაში სიკვდილი ამბივალენტურია; ქრეს-
ტომათიული წითელი ფერი სისხლისფერში განშტოვდება – ესაა 
ახლადამომსკდარი, ნედლი სისხლის ფერი თუ მძიმე, ბლანტი, 
შედედებული. ისინი არა მარტო ფერთან გრადაციით არ შე-
ესიტყვებიან ერთმანეთს, არამედ სიკვდილის კლასიფიკაციითაც. 
მაგრამ „წითელმა სიკვდილმა“ თავისი განაჩენი სისრულეში რომ 
მოიყვანოს, საჭიროა ფერდაფერ შეივსოს და ისე გადაადგილდეს 
შვიდივე პალატაში – დარბაზში. ფაქტობრივად, ეს სიმბოლური 

* ფერთამეტყველების გარეშე ჩვენი სამყარო სრულიად პირქუში იქნებო-
და. ფერთა სიმბოლიკა – (აბზიანიძე, ელაშვილი 2012: 77-88).
** თუმცაღა არსებობს პრეისტორიული შრეც: სიკვდილის მისტიკური შიში 
აქ იმდენად თავზარდამცემია, რომ მიცვალებულს, რომელიც ყოველგვა-
რი სიმბოლოების გარეშე თავად განასახიერებს ამ სიკვდილს, ყოველი 
შემთხვევისათვის, მკერდს შუბით უპობენ, თავის ქალაში ლურსმნებს 
არჭობენ. ცხედარს საგულდაგულოდ კოჭავენ, ხოლო საფლავს ან ქვებით 
ავსებენ, ან უზარმაზარი ლოდებით გმანავენ... (აბზიანიძე, ელაშვილი 
2012: 55).



470

საფეხურებია, სადაც ყველაზე მნიშვნელოვანია თავად ფერთა 
რიგითობა და მათი არსობრივი შეჯერება ერთმანეთთან.

პირველი დარბაზი ქართულ თარგმანში ცისფერია, არადა 
ორიგინალში კლასიკური ლურჯია. სახისმეტყველებითი აღქმით, 
– სწორედ ლურჯი ფერიდან, „მომხიბლავი არაარსიდან“ უნდა 
დაიწყოს „წითელმა სიკვდილმა“ ფეხდაფეხ თუ ფერდაფერ სვლა 
და საბოლოოდ, შავ ფერში უნდა შთაინთქას – „აბსოლუტურ 
არაარსში“ გაუჩინარდეს... იქამდე კი – ჯერ „მეწამულია“, სადაც 
იმპულსსა თუ გზნებას იძენს. მაგრამ სიკვდილს უფრო მეტი 
თავდაჯერებულობა, სიმშვიდე თუ ტრადიციული მიწიერება ესა-
ჭიროება, რაც მხოლოდ „ბალახისფერიდან“ მოედინება. თუმცა, 
ესეც არ კმარა – სიკვდილი კიდევ უფრო მეტი გამომსახველობით 
უნდა შეივსოს, რომ წარუშლელი ეფექტი მოახდინოს. ამიტომაც 
ეწაფება ის „ნარინჯისფერის“ ცეცხლოვან აალებას, თუმცა ამასთა-
ნავე – შიშის, შეუცნობლობის სიცარიელის „კვალიც“ უნდა რომ 
დატოვოს. ეს კი მხოლოდ თეთრი ფერის უსიცოცხლობაშია 
დაგმანული. მაგრამ სიკვდილის ყველაზე დიდი გამოცანა მაინც 
მის იდუმალებაშია ჩაძირული, რომელიც „იისფერის“ მისტიკურ 
ელფერშია საძიებელი. დაბოლოს – სავსებით ლოგიკურად, „შავი 
ფერის“ შემოსვლა „პანდემიურ ავანსცენაზე“. ის ხომ სრულიად 
უხვედველია და საზარი, როგორც თავად სიკვდილი.

ფერთა უჩეულო იმპულსსა თუ ვნებათაღელვას ჩაჭიდებული 
ედგარ პო სიკვდილს სამკვდრო-სასიცოცხლოდ დაუპირისპირდა, 
რადგან ფერი ავტორისათვის ის „ემოციური აკორდი“ იყო, რომ-
ლის აღებითაც ქტონური სამყაროს ავისმომასწავებელ „სუნთ-
ქვასაც“ კი შეიგრძნობდა. ოღონდ, ამ „მხატვრული ეზოთერიზ-
მის“ შესაცნობად „სიმბოლოთა ენის“ ვირტუოზული ცოდნა იყო 
საჭირო.

სწორედ ამ დილემის წინაშე აღმოჩნდა ლამის მთელი XX სა-
უკუნე, რადგან მარტოოდენ რომანტიკულმა სულისკვეთებამ 
სრულყოფილად მაინც ვერ ჩამოაყალიბა სახისმეტყველებითი 
ცნობიერება. ამიტომაც იყო, რომ ედგარ პო თავისი ეპოქის 
მსოფლხედვას ვერ ესადაგებოდა. თუმცა აქვე ერთი გარემოებაც 
უნდა გავითვალისწინოთ – ედგარ პოს შემოქმედებითი გზნება 
სცილდება არა მარტო რომანტიზმის, არამედ ნებისმიერი ლი-
ტერატურული მიმდინარეობის თვალსაწიერს და სრულიად 



471

დამოუკიდებელ მისტიკურ ბმულს ქმნის, უჩვეულობის „ზედა 
ნიშნულით“.

ეს ტენდენციები მთელი თავისი სიცხადით თავს იყრის სწო-
რედ  „წითელი  სიკვდილის  ნიღაბში“,  რომელსაც  დღეს  „პანდემი-
ურ  ლაბირინთში“  აღმოჩენილი  მსოფლიო  საზოგადოება,  რო-
გორც თანამედროვე განსაცდელის მეტყველ ნარატივს ისე კი-
თხულობს. რადგან, თავის დროზე, – ედგარ პომ მარტოოდენ 
ფერთა გამით როდი გახადა „ჟამიანობის სიკვდილი“ სახიერი, 
არამედ უფრო მეტი გამომსახველობისთვის მას „ნიღაბიც“ კი 
მოარგო.

თუმცაღა, დღევანდელმა რელობამ „როლები“ ერთგვარად შეც-
ვალა და პოსეული „პანდემიური დრამაც“ გადასხვაფერდა; დღეს 
როგორც „სიკვდილი“, ასევე თავად „პანდემიაც“ კი „უფერო“, 
„უსუნო“ და „უნიღბოა“. სამაგიეროდ, თავად ადამიანებმა „დაკარ-
გეს სახე“ და უკვე მთელი მსოფლიო შეეზარდა „ნიღბებს“.

ალბათ, ამგვარი ზეცნობიერებისა თუ ზეხედვის გამო იყო 
ედგარ პო საკუთარი ეპოქიდან გაძევებული,* რადგან მარტოოდენ 
თავისუფლების ბობოქარ სტიქიას ემორჩილებიდა.

დამოწმებანი:

აბზიანიძე, ელაშვილი 2012: აბზიანიძე ზ., ელაშვილი ქ. სიმბოლოთა ილუს-
ტრირებული ენციკლოპედია. ტ. II. თბილისი: გამომცემლობა „ბაკმი“, 2012.
ბოდლერი 1910: Бодлер Ш. Эдгар По. Жизнь и творчество. Одесса: 1910.
ბორხესი 2001: ბორხესი ხ. ლ. ედგარ ალან პო. ჟურნ. არილი, №4. 2001.
ზვერევი 1983: Зверев А. Предисловие – Вдохновенная математика Эдгара По. 

Сбор ник. На англ. яз. Сост. Е. К. Нестерова. Москва: издательство „Радуга“, 1983.
კამიუ 1983: კამიუ ა. შავი ჭირი. თბილისი: გამომცემლობა „მერანი“, 1988.
პო 1982: პო ე. 17 მოთხრობა. ინგლისურიდან თარგმნა, ბოლოსიტყვა და 

შენიშვნები დაურთო ზაურ კილაძემ. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა 
საქართველო“, 1982.

* თუმცა იმავ XIX საუკუნეშიც არსებობდნენ „რჩეული ავტორები“, რო-
მელთაც ედგარ პოს უჩვეულობაში მისი სიდიადე შეიცნეს. ერთ-ერთი 
ამგვარი ავტორი იყო სწორედ შარლ ბოდლერი. ბოდლერმა ვირტუ-
ოზულად თარგმნა რა ედგარ პოს ნაწარმოებები, ამასთანავე შექმნა „მე-
ლანქოლიით დაღდასმული“ მისი ლიტერატურული ბიოგრაფია. Ш. 
Бодлер. Эдгар По. Жизнь и творчество. Одесса. 1910.



472

Dodo Chumburidze
Georgia, Tbilisi 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 
Institute of History and Ethnology

Social and Political Aspects of Epidemics and Pandemics 
in the Context of Russian Imperial Policy

Summary

For centuries, Georgia, due to its location of a geopolitical importance, 
used to be devastated not only by armed invaders but also by severe 
epidemics. 

Cholera, smallpox, tuberculosis and other contagious diseases did not 
spare any class of the population, causing great damage to the develop-
ment of Georgian literature and culture. Many famous and promising 
people were killed by these terrible diseases, especially Georgian students 
who went to study at Russian universities and who would contract tu-
berculosis and die. During the epidemics, many prominent public figures 
participating in the national liberation struggles were infected while im-
prisoned and died in prison. 

Key words: S. Dodashvili; M. Kheltuplishvili; Tuberculosis; Russian 
Empire; Colonial Policy.

დოდო ჭუმბურიძე
საქართველო, თბილისი
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
ისტორიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტი

ეპიდემიებისა და პანდემიების სოციალურ-პოლიტიკური 
ასპექტები რუსეთის იმპერიული პოლიტიკის კონტექსტში

მე-19 საუკუნეში, რუსეთის მიერ დაპყრობილ საქართველოში, 
ეპიდემიებისა და პანდემიების სოციალური და პოლიტიკური ას-
პექტები იმპერიული პოლიტიკის კონტექსტში გაიაზრებოდა. თუ 



473

მანამდეც, უმძიმესი ეპიდემიებისა და პანდემიების სიტუაციის 
მართვა უძნელესი იყო და უდიდესი ზიანი მოჰქონდა ქვეყნის-
თვის, ანტირუსული აჯანყებებისა და რუსეთთან ნამდვილი ომის 
ვითარებაში ეს კიდევ უფრო შეუძლებელი გახდა და ხშირად არა 
მარტო ეკონომიკურ და დემოგრაფიულ განვითარებას აფერხებ-
და, არამედ ეროვნული იდენტობის შენარჩუნებასაც უქმნიდა 
საფრთხეს. 

საარქივო ცნობების მიხედვით, ეპიდემიები განსაკუთრებით 
დიდი აჯანყებებისა და აღმოსავლური ომების დროს ვრცელდე-
ბოდა. ამ მოვლენამ მაშინდელი საქართველოს მოსახლეობის 
უდიდესი ნაწილი, ხოლო იმერეთის სამეფოში მცხოვრებთა თით-
ქმის ნახევარი შეიწირა. ამას ყვავილიც დაერთო. მე-19 საუკუნის 
დასაწყისში (1811 წლის გაზაფხულზე) აღმოსავლეთ საქართვე-
ლოში „შავი ჭირის“ ეპიდემიის გავრცელებას აღწერს ალექსან-
დრე ორბელიანი თავის მოგონებებში (XIX საუკუნის ქართველი 
მოღვაწეები 2009: 39). 

სწორედ ამ დროს, სპარსეთთან და ოსმალეთთან ერთდრო-
ულად მიმდინარე ომებისა და, ასევე, უკიდურესად დამძიმებუ-
ლი სოციალური ვითარების ფონზე მწიფდებოდა დიდი აჯანყება 
რუსული ხელისუფლების წინააღმდეგ კახეთში. კახეთის აჯანყე-
ბის პერიოდში (1812-1813) რუსული ხელისუფლების მხრიდან 
აჯანყებულთა უმკაცრეს სადამსჯელო ოპერაციებს მწვავე ეპი-
დემიოლოგიური ვითარებაც დაემატა. 

მიუხედავად იმისა, რომ ქართლ-კახეთის სამეფო კარზე ვაქ-
ცინაცია მე-18 საუკუნის 70-იანი წლებიდან დაიწყო (პირველად, 
1772 წელს პირადად ერეკლე მეფემ გასცა აცრის ბრძანება და 
იულონ ბატონიშვილი აცრა, რათა მოსახლეობას ერწმუნა, რომ 
ეს პროცესი საშიში არ იყო), ვაქცინაციის ფართოდ გავრცელე-
ბას საუკუნე დასჭირდა და მე-19 საუკუნის ბოლომდე აქტიური 
პროცესი არ ყოფილა, რაც ეპიდემიების მსხვერპლს ზრდიდა. 

ქოლერა, ყვავილი, ჭლექი და სხვა გადამდები სენი არა მარ-
ტო მოსახლეობის დაბალ ფენებს, არამედ საზოგადოების არის-
ტოკრატიულ ნაწილსაც არ ინდობდა, დიდ ზიანს აყენებდა ქარ-
თული ლიტერატურისა და კულტურის განვითარებას.



474

ბევრი ცნობილი და პერსპექტიული ადამიანი შეეწირა ამ სა-
შინელ დაავადებებს. განსაკუთრებით ეს ეხება რუსეთის უნივერ-
სიტეტებში სასწავლებლად წასულ ქართველ სტუდენტებს, რომ-
ლებიც ჭლექით, ან სხვა სენით ავადდებოდნენ და ლეტალურად 
ამთავრებდნენ სიცოცხლეს.

ცარიზმი პანდემია-ეპიდემიებს იყენებდა იმ ქართველების 
წინააღმდეგ, რომლებიც განმათავისუფლებელი მოძრაობის გა-
მოკვეთილი ლიდერები იყვნენ და საქართველოში რუსული იმ-
პერიული პოლიტიკის გატარების ხელისშემშლელ საფრთხეს 
წარმოადგენდნენ. ამის დასადასტურებლად ბევრი მაგალთია 
საქართველოს ახალ ისტორიაში. ჩვენ მე-19 საუკუნის ორ თვალ-
საჩინო მაგალითს მოვიტანთ, საიდანაც ნათლად ჩანს, როგორ 
გამოიყენა ჭლექის სასიკვდილო დაავადება იმპერიულმა რეჟიმ-
მა, რათა დაესაჯა ორი ყველაზე პერსპექტიული ნიჭისა და შე-
საძლებლობის ახალგაზრდა ქართველი მოღვაწე და მათ მიმართ 
სასიკვდილო განაჩენი ისე გამოეტანა, ყველაფერი ტუბერკულოზს 
დაბრალებოდა და არა სახელმწიფო პოლიტიკას. ეს ადამიანები 
არიან საუკუნის დასაწყისში მოღვაწე სოლომონ დოდაშვილი 
და საუკუნის ბოლოს სამოღვაწეო ასპარეზზე ახლად გამოსული, 
უნიჭიერესი ქართველი სწავლული – მიხეილ ხელთუფლიშვი-
ლი. პირველი 31 წლის ასაკში გარდაიცვალა, მეორე 26-ის, ორივე 
ჭლექით, სინამდვილეში კი, იმპერიული სადამსჯელო იარაღით, 
რომელსაც  ხელისუფლება   ჭლექით   ნიღბავდა.  ორივე   მოღვაწეს 
დიდ შეფასებას აძლევდა ილია ჭავჭავაძე, ერთს, სოლომონ დო-
დაშვილს, 60-იანელთა წინამორბედად და ეროვნულ-განმათა-
ვისუფლებელი ბრძოლის დამწყებად თვლიდა, მეორეს კი, მიშა 
ხელთუფლიშვილს, მის თანამედროვეს, გამორჩეულად ნიჭიერ 
ადამიანს   უწოდებდა   და პერსპექტივაში მის მომავალ მოღვაწე-
ობას ბევრ დიდ სამამულო საქმეს უკავშირებდა. 

სოლომონ დოდაშვილი, სამოღვაწეო ასპარეზზე გამოვიდა 
1820-იან წლებში, როდესაც რუსეთის წინააღმდეგ რამდენიმე 
უშედეგო გაბრძოლების შემდეგ, ქართულ საზოგადოებრივ ცხოვ-
რებაში აშკარად გამოიკვეთა რუსიფიკაციასთან თანდათანობით 
შერიგების უაღრესად საშიში, – არსებითად საქართველოსა და 
ქართველების დამღუპველი, – სიმპტომები. ამასთანავე, საქარ-



475

თველოს  ტერიტორიაზე  ერთმანეთს  ეჯახებოდა  ირან-ოსმალეთი-
სა  და რუსეთის   პოლიტიკური და სამხედრო   ინტერესები, რაც, 
თავის მხრივ, უმძიმეს პირობებს უქმნიდა ქართველი ხალხის 
ფიზიკურ  არსებობას  და  ისტორიული  მიწა-წყლის  შენარჩუნე-
ბის საქმეს. 

ამ მძიმე ისტორიული რეალობის ფონზე მკაფიოდ და რელი-
ეფურად ჩანს სოლომონ დოდაშვილის, – ჭეშმარიტად დიდი 
ეროვნული მოღვაწის, – წარუვალი მნიშვნელობის წვლილი ქარ-
თველი ხალხის ეროვნულ-განმანთავისუფლებელი მოძრაობის 
ისტორიაში.

სოლომონ დოდაშვილის ღვაწლი მრავალმხრივობით ილია-
სეულ მოდელს ჰგავს: იყო პედაგოგი, ჟურნალისტი, რედაქტო-
რობდა „ტიფლისსკიე ვედომოსტის“ ქართულ ლიტერატურულ 
დამატებას, რომელიც პირდაპირ პოლიტიკურ იარაღად აქცია, 
იყო სამეცნიერო, ლიტერატურული და ისტორიული შრომების 
ავტორი, სიძველეთა შემკრები, ქართული ფილოსოფიური სკო-
ლის ამაღორძინებელი (შალვა ნუცუბიძემ მას მსოფლიო ფილო-
სოფიის ისტორიაში საპატიო ადგილი მიუჩინა), თიანეთის მაზ-
რის უფროსის თანაშემწედაც კი იმუშავა, ფიქრობდა დუქნებისა 
და სავაჭროების გახსნაზეც, საიდანაც მიღებულ სარგებელს მო-
ახმარდა ლიტერატურული წრეებისა და საჯარო ბიბლიოთეკის 
დაარსებას, ეხმარებოდა ქართულ თეატრალურ ჯგუფს და ა. შ. 

სოლომონ დოდაშვილის პირველი და მის სიცოცხლეში ერ-
თადერთი გამოქვეყნებული ფილოსოფიური ნაშრომია „ფილო-
სოფიის კურსი. ნაწილი პირველი. ლოგიკა“. იგი გამოიცა პეტერ-
ბურგში, 1827 წელს, რასაც დიდი რეზონანსი მოჰყვა. გამოქვეყნდა 
რეცენზიები, „მოსკოვსკი ტელეგრაფში“, „მოსკოვსკი ვესტნიკში“, 
„სევერნაია პჩელაში“. რეცენზიები ერთხმად უწოდებდნენ წიგნს 
„შესანიშნავ თხზულებას“, „უდიდეს სიახლეს“, „ახალ მოვლენას 
რუსეთის   ფილოსოფიურ აზროვნებაში“, ხოლო აღფრთოვანებუ-
ლი   იოანე   ხელაშვილი   ამაყად  აცხადებდა:  „უწყოდეს   ევროპამ, 
რომ ძველისძველი ნათესავი ჩვენში ჰფხიზლობს და გაჰყურებს 
წინ!“

შეთავაზების მიუხედავად, დოდაშვილმა უარი თქვა რუსეთის 
უნივერსიტეტებში მუშაობაზე, 1827 წლის ივლისში, ევროპულად 

https://ka.wikipedia.org/wiki/%E1%83%99%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%99%E1%83%90%E1%83%A1%E1%83%98%E1%83%98%E1%83%A1_%E1%83%9D%E1%83%9B%E1%83%98
https://ka.wikipedia.org/wiki/%E1%83%99%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%99%E1%83%90%E1%83%A1%E1%83%98%E1%83%98%E1%83%A1_%E1%83%9D%E1%83%9B%E1%83%98


476

განსწავლული  და რუსეთის   სამეცნიერო  და პედაგოგიურ  წრე-
ებში ცნობილი, 22 წლის მოღვაწე სამშობლოში დაბრუნდა...

და რა ხდება ამ დროის საქართველოში? მიმდინარეობს ქვეყ-
ნის საზოგადოებრივი და სულიერი ცხოვრების რუსიფიკაცია. 
ანტირუსული   აჯანყებების   შედეგები   გამაჩანაგებელია:   აჯანყე-
ბის  ლიდერებს   კლავენ ან   სამუდამოდ დევნიან   სამშობლოდან, 
მცირე ურჩობაზე ადამიანებს ციმბირში ასახლებენ. კულტურუ-
ლი ელიტა რუსეთშია გადასახლებული და მათი სიტყვა სამშობ-
ლომდე ვეღარ აღწევს, ქართული კულტურა ნადგურდება, საქარ-
თველოს ეკონომიკა იმპერიულ -კოლონიური ძარცვის საგანია, 
მმართველობის სისტემა მთლიანად რუსეთის ხელშია, მიმდინა-
რეობს ერის ასიმილაცია და დემოგრაფიული ექსპანსია.

გარდა  იმისა,  რომ  სრულიად  ახალგაზრდა დოდაშვილი იმპე-
რიის მასშტაბით ცნობილი სწავლულია, სამშობლოში სახელგან-
თქმული პედაგოგია და ეროვნულ სულისკვეთებას უნერგავს 
პირველი ქართული გიმნაზიის მოწაფეებს, რომელთა შორის 
ნიკოლოზ  ბარათაშვილიცაა,  სხვა  უამრავი მიმართულებითაც  მუ-
შაობს, რათა დაეხმაროს მშობლიურ კულტურას, ხალხს. დოდაშ-
ვილმა პირველმა წამოაყენა შემდგომში ილიასეული „საერთო 
ნიადაგის“ თეორია. სოლომონ დოდაშვილისთვის ეროვნული, 
სოციალური და ზოგადადამიანური თავისუფლების იდეების 
პრაქტიკული ხორცშესხმის უმთავრესი საშუალება განათლება 
და მეცნიერებაა. აქაც იგი  „თერგდალეულთა“  საგანმანათლებლო 
პროგრამის წინამორბედად გვევლინება.

გვიანი შუასაუკუნეების წყვდიადის შემდეგ, სოლომონ დო-
დაშვილი იყო საქართველოში ევროპეიზმის ყველაზე მხურვალე 
პროპაგანდისტი და დამამკვირდრებელი. რუსეთის მონარქიამ, 
საქართველოში ევროპეიზმის ერთადერთ წყაროდ მის მიერ შე-
მოტანილი კულტურა გადააქცია, რაც მას, თავის მხრივ, ხელ-
საყრელ  ვითარებას  შეუქმნი და  ჩვენში  ასიმილატორული  პოლი-
ტიკის განხორციელებისათვის. ამდენად, საქართველოს სწრაფ-
ვა ევროპისაკენ, პეტერბურგსა და მოსკოვს არ გასცილებია. ასეთ 
პირობებში სოლომონ დოდაშვილის მცდელობა, ეზიარებინა 
ქართველობა უშუალოდ ევროპულ აზროვნებას და ცივილიზა-
ციას, განსაკუთრებული მნიშვნელობის მოვლენა იყო.

https://ka.wikipedia.org/wiki/%E1%83%97%E1%83%94%E1%83%A0%E1%83%92%E1%83%93%E1%83%90%E1%83%9A%E1%83%94%E1%83%A3%E1%83%9A%E1%83%94%E1%83%91%E1%83%98


477

რა საქმისთვისაც არ უნდა მოეკიდა მას ხელი, ყველგან სა-
ბოლოო მიზნად ისახავდა ქართული საზოგადოებრივი ცხოვ-
რებისა და საზოგადოებრივი აზრის დაკავშირებას ევროპულ 
აზროვნებასა და ცივილიზაციასთან – ქადაგებდა ქართული ენის 
განვითარების აუცილებლობაზე და ხალხში განათლების გავ-
რცელებას „მოახლოებისათვის განბრძნობილთა მცხოვრებთა ევ-
როპიისათა“. ხაზს უსვამდა ძველი ქართული ფილოსოფიური 
და ლიტერატურული აზროვნების შესწავლის აუცილებლობას, 
„რომელიცა აქამომდე წყვდიადსა შინა სიბნელისასა დაფარული 
იყო მხედველობათა განათლებულის ევროპიისათა“, ხარკოვის 
უნივერსიტეტის მზრუნველს შემწეობას სთხოვდა სასწავლო-
აღმზრდელობითი  საქმის წინ  წაწევაში და  ა.შ. (დოდაშვილი  1965: 
264).

1830 წელს სილომონ დოდაშვილი წერს სახელმძღვანელოს 
გიმნაზიელთათვის. რუსეთში გადასახლებული ქართველი ბატო-
ნიშვილებიდან მიღებული ეროვნული ბრძოლის მუხტი და 
საქართველოში შექმნილი ვითარება დიდი ნიჭისა და ენერგიის 
მქონე ჭაბუკს არ ასვენებდა. გულმოკლული წერდა თავის მოძღ-
ვარს, იონა ხელაშვილს: „ვერცა ერთსა ვიხილავ თანამემამულე-
თაგან, რათა ეძიებდეს  სარგებლობასა  მამულისასა,  მხოლოდ 
თავის  თავის  გამოზრდას  ცდილობენ   დღიურად... არ  არის   მათ-
სა  სულსა  შინა  ჭეშმარიტება,  არამედ  დანერგილ  არს ყოველი 
ვნება... არ არს სიყვარული სწავლისა და სწავლულთა, არამედ 
ყოველი  სიძულვილი  და  მტერობა...  არა   მოყვარენი  არიან   შრო-
მის, უკანონოდა და უწესოდ და ფრიად შერყვნილად მდგო-
მარეობენ... რაი  ვყო  მუნ, სადაცა ვერ  მომიძიებია  არა რაი ღონე 
და საშუალება“. ხოლო სხვა წერილში იმავე, იოანე ხელაშვილს 
წერს:  გუშინ  „ჟამსა   განთიადისასა“  თბილისში   მიწა   ისე  ძლიერ
იძრა, რომ ყველა გააღვიძა და ლოგინიდან წამოყარა, მაგრამ 
„გაღვიძება  ესე“   მხოლოდ   ფიზიკური  იყო.   სულიერად   ქართვე-
ლებს ისე ღრმად სძინავთ, რომ ვშიშობ, მათ ვერანაირი მიწისძვრა 
ვერ გამოაღვიძებსო. მაგრამ, საბედნიეროდ, სოლომონ დოდაშ-
ვილმა მოძებნა „ღონე და საშუალება გაღვიძებისთვის ქართველ-
თა“ (გოზალიშვილი 1935: 96).



478

დოდაშვილი ხვდებოდა, რომ საჭირო იყო თავგანწირული შრო-
მა და ბრძოლა, ბრძოლა ქართველთა გამოფხიზლებისათვის. ამ 
დღიდან  დაპატიმრებამდე, –   ციხეებამდე  და გადასახლებამდე, 
– მან შეუძლებელი შეძლო – მოახერხა ჯერ კიდევ შემორჩენი-
ლი, მაგრამ გაბნეული ინტელექტუალური ძალების შემოკრება, 
პოლიტიკური და კულტურულ-საგანმანათლებლო საქმიანობის 
გაშლა და ამით ქართველთა ეროვნული თვითშეგნების გამოღ-
ვიძება  და  ამოძრავება.  ეს  ყოველივე  საუკეთესოდ  უწყოდა  თბი-
ლისში 1831 წელს დაარსებულმა იმპერიულმა სადაზვერვო ორ-
განიზაციამ.   საქმე ის არის, რომ 1831   წლის 23 მაისს  გენერალმა 
ივანე პასკევიჩმა მიმართა გენერალ-ადიუტანტ ბენკენდორფს, 
კავკასიაში, მის ცნტრში – თბილისში, საიდუმლო პოლიციის შექ-
მნის პროექტით, რომელიც იმპერატორმა მოიწონა და დაამტკიცა 
ამავე წლის 7 ივლისს. 29 პარაგრაფისაგან შემდგარი დოკუმენ-
ტის პირველივე თავში ეწერა, რომ „საქართველოსა და კავკასიის 
სხვა ქვეყნების მოსახლეობაში, რომლებიც უმრავლეს შემთხვე-
ვაში რუსული იარაღის ძალით იქნენ დამორჩილებულნი, არიან 
ისეთი ადამიანები, რომლებიც არასწორი აზროვნების შედეგად, 
რუსებს ისე კი არ იყურებენ, როგორც მფარველებს, არამედ რო-
გორც დამპყრობლებს და ამიტომ რუსული მთავრობის მიმართ 
არაკეთილგანწყობილნი არიან“. ასეთი ვითარების გამო პროექტის 
ავტორი იმპერატორს სთავაზობდა მრავალ სადაზვერვო საიდუმ-
ლო ღონისძიებას, რომლებიც ხელისუფლებას თავიდან ააცილებ-
და შეთქმულებებს და შფოთს (აქტები VII (ბ), 1878: 343-345).

ყველაფერ ამის გამო, სოლომონ დოდაშვილს მისი მომდევნო 
თაობის ქართველი მოღვაწენი 60-იანელთა წინამორბედს (სინ 
1973: 939), ან „ილიამდელ ილიას უწოდებდენენ ( ჩხეიძე, 2016,6). 
ის ისევე გამორჩეულია მე-19 საუკუნის პირველი ნახევრის 
ქართულ ეროვნულ-განმათავისუფლებელ მოძრაობაში, როგორც 
ილია ჭავჭავაძე ამ საუკუნის მეორე ნახევარში. ამიტომ იყო, რომ 
იმპერიულმა ხელისუფლებამ ისინი არ დაინდო: ილია მიგზავ-
ნილი მკვლელის ხელით  მოიშორა  (მანამდე იგივე ბედი  დიმიტ-
რი   ყიფიანს   ეწია),  დოდაშვილი  კი  რუსეთის  სასტიკ   ჩრდილო-
ეთში გადასახლებული ჭლექს მოაკვლევინა. 



479

ვიატკაში გადასხლებულმა დოდაშვილმა, რომელსაც ეს სენი 
კიდევ უფრო გაუმძაფრდა და სასიკვდილოდ შეუტია, ორჯერ 
თხოვა იმპერატორს სამხრეთის რომელიმე გუბერნიაში გადაყვა-
ნა, ამაში მას რუსი მოხელეებიც კი დაეხმარენ, დაინახეს რა მისი 
განსწავლულობა და კეთილშობილება (ვიატკის გუბერნატორი 
კირილ ტიუფიაევი და სხვ.), მაგრამ უარი მიიღო, რადგან სამ-
შობლოში მისი ცოცხლად დაბრუნება არ შედიოდა იმპერიული 
ხელისუფლების ინტერესში (ჭუმბურიძე 2017: 475). პეტერბურგში 
შეძრწუნებული და მუხლებზე დაცემული იონა ხელაშვილი მის 
გამო მოსთქვადა და ჰგოდებდა:  „ვჰსტირ კაცსა მას სოლომონ 
დოდაშვილს... ვჰსტირ და ვგლოვობ დღეთა და ღამეთა შინა... 
განვილიენით, განვილიენით.“

ასეთი ადამიანების მოშორებით დამპყრობელი სწორედ ქარ-
თველი ერის „განლევას“ ცდილობდა.

მე-19 საუკუნის ბოლოს ეროვნულ-განმათავისუფლებელი 
ბრძოლის   ერთ-ერთი   გამორჩეული   ახალგაზრდა   ლიდერი   – 
მიხეილ ხელთუფლიშვილი, რეჟიმის მსახურებმა ასევე სასტიკად 
მოკლეს, ჭლექით მძიმედ დაავადებული ჩასვეს ციხეში, დარ-
წმუნებულებმა, რომ ის მალევე დაიღუპებოდა. 

 მიხეილ  ბესარიონის  ძე  ხელთუფლიშვილი,  1869 წელს დაიბა-
და, ქუთაისში, გამოჩენილ ოჯახში, იყო იმ დროის ორი დიდი 
მოღვაწის – ნიკო ნიკოლაძისა და გიორგი ზდანოვიჩის დეიდაშ-
ვილი, მისი დები ევროპაში სწავლამიღებული პირველი ფემი-
ნისტი ქალები იყვნენ, ერთი ძმა დამოუკიდებელი საქართველოს 
უზენაესი სასამართლოს პირველი თავმჯდომარე იყო, მეორე – იმ 
დროისთვის ცნობილი ინჟინერი. ხელთუფლიშვილმა წარჩინებით 
დაამთავრა კლასიკური გიმნაზია და სახელმწიფო სტიპენდიით 
მოსკოვის   უნივერსიტეტის იურიდიულ ფაკულტეტზე ჩაირიცხა. 
21  წლის  ასაკში,  სადიპლომო  ნაშრომად  დაწერილმა  მისმა  გამოკ-
ვლევამ – „საქართველოს შესვლა რუსეთის იმპერიის შემადგენ-
ლობაში“, იმთავითვე მიიქცია ცნობილი იურისტი პედაგოგების 
ყურადღება და მათი რეკომენდაციით ის მოსკოვის იურიდიულ 
ჟურნალში გამოქვეყნდა (იურიდიული ბიულეტენი 1891: 7-8). 
ამ ნაშრომს პირველი დიდი შეფასება ივანე ჯავახიშვილმა მისცა 



480

1919 წელს გამოცემულ წიგნში – „დამოკიდებულება რუსეთსა და 
საქართველოს შორის XVIII საუკუნეში“ (ჯავახიშვილი 1919: 6).

მოსკოვში სწავლისას ხელთუფლიშვილი მონაწილეობდა სტუ-
დენტური ორგანიზაციის – „თავისუფლების ლიგის“ ჩამოყალი-
ბებაში. ლიგაში მსოფლიოს ყველა უნივერსიტეტის ქართველი 
სტუდენტობა იყო ჩართული, ორგანიზაციის პროგრამით კი, რომ-
ლის დაწერაშიც ის მონაწილეობდა, „თავისუფლების ლიგას“ არა 
მარტო საქართველოს, არამედ მთელი კავკასიის განთავისუფლე-
ბის მიზანი ჰქონდა. ჭლექით დაავადებული მიხეილი ქუთაისში 
დროებით დაბრუნდა, უხელმძღვანელა ქუთაისსა და თბილის-
ში გამართულ სტუდენტური ლიგის ყრილობებს, რომლის თავ-
მჯდომარედაც   ის   პირველივე   ყრილობაზე   აირჩიეს.   არჩეული 
იყო  ქუთაისის  ქალაქის   საბჭოს  დეპუტატადაც.   თანამშრომლობ-
და „ივერიაში“, დაწერა კრიტიკული სტატია „ოთარაანთ ქვრი-
ვის“ შესახებ, რამაც ილიას მოწონება დაიმსახურა. ილიას იმდე-
ნად ჭკვიანურად მოსჩვენებია ახალგაზრდა სტუდენტის შენიშ-
ვნები, რომ ხელი შეუშლია „ივერიის“ თანამშრომლების – გიორგი 
ლასხიშვილისა და რედაქციის გამგის – დავით ერისთავის 
გადაწყვეტილებისათვის – სტატიიდან კრიტიკული ნაწილის 
ამოღებაზე. 

1894 წლის 27 ენკენისთვის (სექტემბერი) სასამართლოს დად-
გენილებით, ხელთუფლიშვილიც, სხვა „ლიგელებთან“ ერთად 
გაასამართლეს, იანვარში კი დააპატიმრეს. მძიმე ავადმყოფმა, ცივ 
იატაკსა   და ციხის პირობებს სამ თვესაც ვერ გაუძლო. გარდა-
იცვალა  საპატიმროში,  1895  წლის  23  აპრილს.  დაკრძალეს  27  აპ-
რილს, ქუთაისში. მის დაკრძალვას უამრავი ადამიანი დასწრე-
ბია და მრავალი  წარწერიანი  გვირგვინი  მიუტანიათ,  სადაც  ახალ-
გაზრდა, ნიჭიერი ქართველი კაცის დაღუპვის, სამშობლოს სამსა-
ხურში მისი გეგმების განუხორციელებლობის გამო, ამდროინდე-
ლი პრესის მიხედვით, დიდი სინანული ყოფილა გამოთქმული.

„ივერიაში“ გამოქვეყნებულ ნეკროლოგში, რომელიც „ლალის“ 
ფსევდონიმით დაიბეჭდა და რომელიც ცნობილ მოღვაწეს გიორგი 
ლასხიშვილს ეკუთვნოდა, ეწერა: „ხვალ დაჰკრძალავენ ქუთა-
ისში ახლად გარდაცვალებულს ახალგაზრდა ქართველს მიხეილ 
ბესარიონის ძე ხელთუფლიშვილს. დასავლეთ საქართველოში 



481

ძნელად მოიძებნება შეგნებული ქართველი, რომელმაც არ იცოდეს, 
ან რომელსაც არ გაეგონოს – ვინ არის განსვენებული მიხეილი. 
განათლებული ქართველი ახლგაზრდობა ხომ კარგად იცნობდა 
თავის ძვირფასს მეგობარს და ძმას მიხეილს. ამ ახალგაზრდობამ 
იცოდა, თუ რა დიდი ნიჭის პატრონი იყო მიხეილი. ჯერ გიმნა-
ზიაში, შემდეგ მოსკოვის უნივერსიტეტში განსვენებულის ნიჭი 
აკვირვებდა როგორც მის ამხანაგ-მეგობრებს, ისე მასწავლებელთ 
და ყველა გარეშეს, რომელთაც შემთხვევა მისცემდა მის გაცნობას. 
საუცხოო ნიჭით და ამასთანავე შრომისმოყვარეობით განსვენე-
ბულმა განსხვავებული ყურადღება დაიმსახურა. ამ თვისებათა 
შემწეობით მან შეიძინა საფუძვლიანი განათლება. ეს ყოველივე 
იმედს აძლევდა ყველას, რომ განსვენებული დიდ სამსახურს გა-
უწევდა თავის საყვარელ სამშობლოს. ეს სამშობლო უყვარდა მას 
მხურვალედ და ჰსურდა მისი კეთილდღეობისათვის თავგანწი-
რულად ემსახურნა, მაგრამ ბედმა არ დააცალა თავისი განზრახვა 
და წადილი განეხორციელებინა. ახალგაზრდა მიხეილი შეიქნა 
მსხვერპლი ჩრდილოეთის მკაცრი ჰავისა. მოსკოვში ის გახდა 
ავად იმ საშინელი სენით, რომელსაც არაერთი ჩვენი ახალგაზრდა 
თანამემამულე მოსწავლე განუშორებია წუთისოფელს, სამშობ-
ლოსათვის სამსახურს, რაც ასე ფრიად სწადდა განსვენებულს“ 
(„ივერია“ 1895: 86).

ხელთუფლიშვილის სიკვდილის მთავარ მიზეზს არც „კვალ-
ში“ გამოქვეყნებული ნეკროლოგის ავტორი, ამ გამოცემის რედაქ-
ტორი გიორგი წერეთელი ამხელდა და ისიც ამ ტრაგედიას ჭლექს 
აბრალებდა. გარდა საზოგადოებრივ ასპარეზზე მოღვაწეობისა, 
გარდაცვლილი მისთვის სხვა მხრივაც იქნებოდა ნაცნობი, ის ხომ 
მისი პირველი მეუღლის – ოლიმპიადა ნიკოლაძის მკვიდრი დე-
იდაშვილი იყო (რომელთან ერთადაც სწავლობდნენ შვეიცარი-
აში ხელთუფლიშვილის დები). ნეკროლოგში წერეთელი მიხეილ 
ხელთუფლიშვილის სიკვდილს მთლიანად რუსეთის ჰავის სიმ-
კაცრეს აბრალებს და აკრიტიკებს საიმპერიო ხელისუფლებას, 
საქართველოსა და სამხრეთ კავკასიისთვის ერთი უნივერსიტე-
ტიც რომ ვერ გამოიმეტა. მისი აზრით, ამის გამო უამრავი ქართ-
ველი ახალგაზრდა მკაცრი რუსული კლიმატით ავადდებოდა და 
სამშობლოში განსწავლული პიროვნებებად კი არა, ცოცხლებიც 



482

ვეღარ ბრუნდებოდნენ. ციხეში ყოფნა და მკაცრი პირობები არც-
ერთ ნეკროლოგში ნახსენები არ ყოფილა („კვალი“ 1895: 20, 2-3).

გრიგოლ გიორგაძის წიგნში – „თვითმპყრობელობა და რევო-
ლუცია“, რომელშიც შესულია 1870-1902 წლებში საქართველოში 
რვოლუციური მოძრაობის ამასახველი დოკუმენ-ტები, დაბეჭ-
დილია მიხეილ ხელთუფლიშვილის ფოტო, წარწერით: მიხეილ 
ხელთუფლიშვილი, „საქართველოს თავისუფლების ლიგის“ თავმ-
ჯდომარე. რაც შეეხება მონაცემებს მიხეილ ხელთუფლიშვილის 
პიროვნებაზე, თუ ამგვარი რამ სხვა პირთა შესახებ გიორგაძის 
გამოცემაში საკმაოდ ტევადი ინფორმაციების შემცველია, ხელთ-
უფლიშვილზე მხოლოდ ამგვარი მწირი ცნობაა, ისიც ბიბლი-
ოგრაფიულ შენიშვნაში ჩატანილი: „ქუთათური. ავტორი გამოკვ-
ლევისა რუსულ ენაზე: „საქართველოს რუსეთის იმპერიასთან 
შეერთება“. გარდაიცვალა ჯერ კიდევ ახალგაზრდა“ (გიორგაძე 
1929: 27 ).

გიორგაძის მიერ მოტანილ დოკუმენტში, – „საქართველოს თა-
ვისუფლების ლიგის“ შესახებ თბილისის ჟანდარმთა სამმართვე-
ლოს საქმეებში შენახულ დადგენილებაში ვკითხულობთ, რომ ეს 
დადგენილება შედგენილია 1894 წლის 17 სექტემბრის თარიღით 
ქუთაისის ჟანდარმთა სამმართველოს უფროსის, პოლკოვნიკ დე-
ბილის მიერ ლიგაზე ჩატარებული ძიების შედეგად. ამ ძიებით 
დადგენილა, რომ 1891 წელს შექმნილ სტუდენტურ ორგანიზაცი-
ას სათავეში  მიხეილ ხელთუფლიშვილი ჩადგომია და როდესაც ეს 
საქმე   გამჟღავნდა,  სამძებრო   საქმიანობის  უკეთ   წარმართვისათ-
ვის ხელისუფლებას ვარშავიდან გადმოუყვანია პოლკოვნიკი დე-
ბილი და ქუთაისის ჟანდარმერიის უფროსად დაუნიშნავთ. 

მაშინ, როდესაც მოძრაობის ნაკლებ მნიშვნელოვანი მონაწი-
ლენი თავიდანვე აიყვანეს, ხელთუფლიშვილი ჟანდარმერიამ ყვე-
ლაზე გვიან, მკაცრი ზამთრის დადგომისას დააპატიმრა. რომ არა 
ავადმყოფობა და ციხის უმკაცრესი პირობები, ისიც შესაძლოა გა-
დარჩენოდა  ამ  სენს  და  ბევრი რამ გაეკეთებინა თავისი საყვარე-
ლი ქვეყნისთვის. 

ამ წლის ბოლოსვე მსჯავრდებული „ლიგელები“ ვითომ ჰუმა-
ნურმა იმპერიულმა ხელისუფლებამ გაანთავისუფლა, „თავისუფ-
ლების ლიგის“ თავმჯდომარე, ეროვნულ-განმათავისუფლებელი 



483

მოძრაობის მთავარი ლიდერი და პერსპექტიული ქართველი 
ახალგაზრდა – მიხეილ ხელთუფლიშვილი კი ამ ამბავს შეეწირა. 
იმპერიული ხელისუფლებისგან გამოტანილი მისი სასიკვდილო 
განაჩენი ჭლექის სახელით განხორციელდა. 

დამოწმებული წყაროები და ლიტერატურა:

XIX საუკუნის ქართველი მოღვაწეები 2009: საოჯახო ბიბლიოთეკა, 
ბიოგრაფიული პროზა. პროგრამის ხელმძღვანელი და 25-ტომეულის მთავარი 
რედაქტორი ზაზა აბზიანიძე, საგამომცემლო პროგრამა „თვალსაწიერი“. 
თბილისი: 2009. 
აქტებიVII (ბ), 1878:  Акты Собранные Кавказской Археографической Комис-

сией, т. VII(б), под редакцией А. Берже, Тифлис: 1878.
გოზალიშვილი 1935: გოზალიშვილი, გ. 1832 წლის შეთქმულება, ტ. 1. 

თბილისი: 1935. 
გიორგაძე 1929: გიორგაძე, გრ. „თვითმპყრობელობა და რევოლუცია“. საბუ-

თები რევოლუციონური მოძრაობის ისტორიისათვის საქართველოში, 1870-
1902, წიგნი I. ტფილისი: სახელგამი, 1929.
დოდაშვილი 1965:  დოდაშვილი, ს.  თხზულებანი.  თბილისი:  1965. 
იურიდიული ბიულეტენი 1891: ჟურნ. „Юридический Вестник“. მოსკოვი: 

1891, №7-8.
„ივერია“ 1895:   გაზეთი „ივერია, 1895 წელი, №86. 
„კვალი“ 1895:  გაზეთი „კვალი“, №20, 1895.
სინ 1973: საქართველოს ისტორიის ნარკვევები (რედაქტორი მამია დუმბაძე). 

ტ. IV. თბილისი: 1973.
ჩხეიძე 2016: ჩხეიძე, რ. მისიონერი. თბილისი: გამომცმლობა „ჩვენი 

მწერლობა“, 2016. 
ჭუმბურიძე 2017: ჭუმბურიძე, დ. „სოლომონ დოდაშვილის სულიერი პორ-

ტრეტისათვის“. საერთაშორისო სამეცნიერო კონფერენციის მასალები.  ბათუმი, 
15-16 ივნისი. თბილისი:  გამომცემლობა „უნივერსალი“, 2017. 
ჯავახიშვილი 1919: ჯავახიშვილი, ი. დამოკიდებულება რუსეთსა და საქარ-

თველოს შორის XVIII საუკუნეში. თბილისი: ქართული კლუბის გამოცემა, 1919.



484

Lia Karichashvili
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature

„Alien, merciless diseases“

Summary

It is critically important for David Guramishvili to tell the truth. Clear-
ly, this is not a poetic invention either, that before the war the coun-
try was hit by natural disasters, This was followed by the outbreak of a 
strange, brutal disease that killed both humans and livestock. Most likely, 
it was the Black Death epidemic. As is seen from the Bible, the plague was 
viewed an expression of God’s wrath. The outbreak of an “alien, merciless 
disease” in Georgia was regarded by David Guramishvili in the same con-
text. In the words of the poet: “David’s statement was completely fulfilled” 
that is a reference to the verses in the Psalm that emphasize God’s punish-
ment as a consequence for people’s disobedience, unbelief.

Key words: David Guramishvili, diseases, context.

ლია კარიჭაშვილი
საქართველო, თბილისი,
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

„უცხო, უწყალო სენები“

იმგვარი პროვიდენციალური ხედვის შემოქმედისთვის, რო-
გორიც დავით გურამიშვილია, XVII საუკუნის საქართველოში 
განვითარებული მძიმე ისტორიული მოვლენები იყო არა შემთხ-
ვევითობათა ჯაჭვი, არამედ საღვთო განგებით დაშვებული გან-
საცდელი, რომელთა მიზეზი, დავითის ღრმა რწმენით, იყო ქარ-
თველთა გაორგულება უფლის მიმართ, მათი ზნეობრივი დაცემა, 
ხოლო მიზანი – სულიერი გამოფხიზლება. უფლის მსჯავრი, 



485

თხრობის დიალექტიკის მიხედვით, მით უფრო მძიმდება, რაც 
უფრო იგვიანებს სინანული. 

პოეტისთვის პრინციპულია სიმართლის თქმა, სინამდვილის 
მიუკერძოებლად გადმოცემა. ცხადია, არც ისაა პოეტური გამო-
ნაგონი, რომ ომებამდე ქვეყანას თავს დაატყდა სტიქიური უბე-
დურებები: მიწისძვრა,   სეტყვა, მეხთატეხა .... ამას მოჰყვა უცნა-
ური, მძიმე სენის გაჩენა, რომელიც ერთიანად სრავდა ადამიანსაც 
და პირუტყვსაც:

არც მით მოიქცნენ! შეჰყარა უცხო, უწყალო სენები;
ხოცა კაცნი და პირუტყვნი, ცხვარნი, ძროხა და ცხენები,
კვლავ შეაყენა მახვილთა, სისხლით აღივსო ხევნები,
სრულად აღსრულდა მათზეთა დავითის მონახსენები. (161)

ამ სენს დავით გურამიშვილი სახელს არ არქმევს, ახასიათებს 
მას, როგორც „უცხოს“ და „უწყალოს“. ეს ვერ იქნებოდა ქოლერა, 
რომელიც მხოლოდ ადამიანზე ვრცელდება და არ გადადის 
ცხოველზე, სავარაუდოდ, არც ყვავილი, რადგანაც მას სხვა სიმ-
პტომებთან ერთად ახასიათებს ჭრილობები კანზე და ადვილი 
საცნობი იქნებოდა. დიდი ალბათობით, ეს უნდა ყოფილიყო 
შავი ჭირი, იგივე ჟამი, მისი ახალი ტალღის ის ეტაპი, როცა ჯერ 
კიდევ არ იცოდნენ, კონკრეტულად რასთან ჰქონდათ საქმე. სხვა 
შემთხვევაში დავითი   აუცილებლად აღნიშნავდა, რომ ქართვე-
ლებს   შავი ჭირი მოუვლინა ღმერთმა   სასჯელად (თუმცა დაავა-
დება კაცობრიობისთვის უკვე კარგად იყო ცნობილი. მან XIV სა-
უკუნიდან  იჩინა  თავი  და  შემდეგი  ოთხი  საუკუნის  განმავლობაში 
ბატონობდა მსოფლიოს  მრავალ  ქვეყანაში.  მკვლევარები  აღნიშნა-
ვენ, რომ ეპიდემია ყოველი ათ ან ოც წელიწადში ბრუნდებოდა). 
ჟამი XVII საუკუნის 60-იან წლებში ევროპაში მძვინვარებდა, 
საქართველოში კი ეპიდემიის სახე მიიღო მე-18 საუკუნის მეორე 
ნახევარში,  ერეკლე  მეფის  დროს. სწორედ  ამ  მიზეზით  გართულ-
და   მეფის   დაკრძალვა. პლატონ იოსელიანი   წერს: „ოდეს მეფე 
ირაკლი მწუხარე გარდაიცვალა თელავსა, ჭირი ესე იყო მიზეზი, 
რომელ   მცირედითა   კაცითა  და  არა   დღესასწაულებით   გარდა-
იტანეს გვამი მეფისა მცხეთასა დასასაფლავებლად“ (იოსელიანი 



486

1895: 151). მეფე მეორმოცე დღეს გადმოასვენეს მცხეთაში, თელა-
ვიდან წამოსულ ჭირისუფალთაგან ცხედარს სვეტიცხოველში 
შეჰყვა მხოლოდ სამეფო კარის მღვდელი ქრისტეფორე ბად-
რიძე-კეჟერაშვილი (ტაძარიც და ეზოც სავსე იყო შავი ჭირით 
დაავადებულებით). ეს იყო 1798 წელს. ჟამიანობის დამადას-
ტურებელია აგრეთვე შატილში ანატორის აკლდამები და XVIII 
საუკუნის ბოლოსთვის გაუკაცრიელებული პანკისის ხეობა, სა-
დაც მრავლად აღმოჩნდა ჟამიანობისთვის დამახასიათებელი 
საფლავები და აკლდამები: „XIX საუკუნის დამდეგს ხეობა 
მთლიანად იყო მოსახლეობისგან  დაცარიელებული  და  გაუკაც-
რიელებული. პანკისის ხეობის ისტორიის გვიანდელი შუა სა-
უკუნეების პერიოდი ბურუსითაა მოცული, რასაც ქართველი ის-
ტორიკოსები ლეკიანობით ხსნიან. ამას დაემატა ჟამიანობა, რის 
არსებობასაც ადასტურებს ხეობაში სწორედ ასეთი პირობების-
თვის დამახასიათებელი საფლავებისა და აკლდამების სიმრავლე. 
ასეა თუ ისე, XVIII და XIX საუკუნეების მიჯნაზე პანკისის ხე-
ობა უკაცრიელია და ხეობის მიწის ფონდი, იოანე ბაგრატიონის 
,,ქართლისა და კახეთის აღწერის“ მიხედვით, ეკუთვნის მეფეს, 
თავადებს, აზნაურებსა და ეკლესიას“ („ეთნოსები საქართველოში“ 
2008: 161-162). 

 „დავითიანის“ მიხედვით, უცხო სენის გაჩენა წინ უსწრებს 
ოსმალთა  მიერ თბილისის აღებას, რასაც ადგილი ჰქონდა 1723 
წელს (ტექსტის მიხედვით კი „ქორონიკონს ქრისტეს აქეთ ათას 
შვიდას   ოცდაერთსა“).   ძნელი   სათქმელია,  რამდენად    ზუსტად 
იცავს პოეტი მოვლენათა რეალურ ქრონოლოგიას, მაგრამ XVIII 
საუკუნის 20-იან წლებში შავი ჭირი საქართველოს მეზობელ 
ქვეყნებში  უკვე  ჩანს.  ამის  დასტურია  ისტორიული  ფაქტი:  1726 
წელს რუსეთის უმაღლესი საიდუმლო საბჭოს გადაწყვეტილებით 
ირანის შაჰთან მოსალაპარაკებლად გაემგზავრა ვახტანგ VI. 1727 
წლის მაისში იგი უკან გაიწვიეს, მაგრამ მეფემ ერთი წლის შემ-
დეგ ძლივს ჩააღწია მოსკოვში. დაბრკოლებათა შორის მემატი-
ანე ასახელებს ჟამიანობას. ამ პერიოდის ქართლში შექმნილ მძიმე 
მდგომარეობას აღწერს ვახუშტი ბატონიშვილი. იგი აღნიშნავს, რომ 
გაძლიერდა „ტყვის სყიდვა“, შური და სხვა ბოროტებანი. დაცა-
რიელებულ ქვეყანაში მომრავლდა გარეული ნადირი: „მხეცნიცა 



487

მიუტევდნენ და სჭამდნენ ურიდად მრავალთა“. ყოველივე ამას 
დაერთო სასტიკი ეპიდემიები: „კვალად იყო სრვაცა, მომსრველი 
ჟამითა ძლიერი“ (ნარკვევები 1973: 320).

კაცობრიობის ისტორიაში ეპიდემიების, პანდემიების თუ სხვა 
მასშტაბური კატასტროფების გააზრება ღვთის მიერ მოვლენილ 
სასჯელად ტრადიციულია ანტიკური ხანიდან მოყოლებული 
XVIII საუკუნის მეორე ნახევრამდე. ანტიკურ ხანაში კონკრეტულ 
ღვთაებებს მიეწერებოდა შავი ჭირის გაჩენა. ამის დასტურია ჰომე-
როსის „ილიადასა“ და სოფოკლეს „ოიდიპოს მეფის“ შესაბამისი 
ეპიზოდები. პირველში ზევსის ძე აპოლონი სენით სჯის აქაველებს 
აგამემნონის მიერ ქურუმის ქალიშვილის გატაცების გამო: 

ვინ ღმერთმა აღძრა შუღლი მათდა შესარკინებლად?
– ლეტოს და ზევსის ძემ, მეფეზე განრისხებულმა,
სასტიკი ჭირი ჯარს შეჰყარა, მუსრი გაავლო,
რად მოეპყრაო უპატიოდ ატრიდი ქრისეს! (გვ. 7) 

ხოლო „ოიდიპოს მეფეში“ ქალაქს შავი ჭირი მოევლინა, რადგან 
ლაიოს მეფის მკვლელობამ განარისხა ღმერთი არესი:

ღმერთო, დიდია ეს განსაცდელი,
სენი მზარავი უწყალოდ გვცელავს, 
ხოლო გონება დაჩლუნგებული,
განმკურნელ წამალს ვერღა პოულობს.... 
დაუტირალნი, დაუმარხავნი,
მიწაზე ჰყრიან საბრალო მკვდარნი … (გვ.21)

და მძვინვარებს ღმერთი არესი,
რომელსაც ჩვენზე ნაცვლად მახვილის
დღეს მოუმართავს ჭირი მმუსვრელი. (გვ.22)

ბიბლიის   მეორე   მეფეთა   წიგნი,   იგივე „სამუელის მეფეთა 
წიგნი“  (24.  1-25)  მოგვითხრობს,  რომ  დავით  მეფემ  ღვთის  სასჯე-
ლი მოიწია, როდესაც მოიწადინა ისრაელებისა და იუდასტომე-
ლების აღრიცხვა (ისრაელში 800 000 მეომარი აღირიცხა, იუდაში 



488

კი – 500 000). ხალხის აღრიცხვის შემდეგ იგი სინდისმა შეაწუ-
ხა და ღმერთს პატიება სთხოვა. მეორე დილით დავითს წინას-
წარმხილველის პირით ღმერთისგან ეუწყა, რომ უნდა აერჩია სა-
მი სასჯელიდან ერთი: შვიდწლიანი შიმშილობა ქვეყანაში, სამი 
თვე მტრისგან დევნა ან სამდღიანი ჭირი. დავითმა მტრის ხელში 
ჩავარდნას, ისევ ღვთის მოწყალების იმედად არჩია შავი ჭირის 
სამი დღე, რამაც 70 000 კაცის სიცოცხლე შეიწირა დანიდან ბეერ-
შებამდე. ბიბლიური თხრობით, როცა ანგელოზმა იერუსალიმის-
კენ გაიწოდა ხელი მის შესამუსრად, უფალმა აღარ გაიმეტა ხალხი 
ამ უბედურებისთვის და უთხრა ანგელოზს: „კმარა! დაუშვი ხელი!“

ამავე კონტექსტში განიხილავს დავით გურამიშვილი „უცხო, 
უწყალო სენის“ გაჩენას საქართველოში. სტიქიური უბედურებე-
ბი, მოუსავლიანობა, შიმშილი, უცნაური ნადირი, „უწყალო“ სენი 
და ბოლოს დაუძლურებული ქვეყნის დაპყრობა ოსმალთაგან, 
გურამიშვილისთვის არის უფლის მიერ „პასუხი ცოდვისა“: 

მან ბრძენთა ბრძენმან რა ეს სცნა, ბრძანა აღება ხელისა,
რისხვით გაშვება მის თემთა, გარდახდა საფარველისა.
მიუგო: რჯულთა გამრყვნელნო ახალისა და ძველისა!
თქვენცა იხილოთ ამიერ მოსპოლვა საფუძველისა! (155)

ქვეყნის თავს დატრიალებული ამბები, პოეტისთვის დავით 
წინასწარმეტყველის ფსალმუნთა თვალსაჩინო გაცხადება იყო. ის, 
რაც პოეტის ღრმა გულისტკივილის გამომხატველ ჰიპერბოლად 
მიგვაჩნია, როცა ქართველთა უსუსურ შებრძოლებას გვიხატავს 
მტერთან: „ერთმან მტერმან ათს მათსა სცის,/ ორმან წარიქცივის 
ბევრი“, რეალურად ბიბლიური რემინისცენციაა და კვლავ იმას 
ადასტურებს, რომ უფლის მადლი და მფარველობა განეშორა ქარ-
თველ ერს: „ვითარ-მე იოტოს   ერთმან ათასები და ორმან წარიქ-
ციოს   ბევრები,  არათუმცა  ღმერთმან   განნიჭნა  იგინი  და  უფალ-
მანცა  მისცნა  იგინი?  გ. 30“ (გალობაჲ  მოსესი,  „მეორისა  შჯული-
საგან“, 2).

თუ დავით მეფეს სამიდან ერთი სასჯელი ევლინება, ქარ-
თველებმა სამივე მოიწიეს:   მოუსავლიანობა და შიმშილი, შავი 
ჭირი  და  მტერთაგან   ძლევა.  ეს  უკანასკნელი  – სამკვიდროს  და-



489

კარგვა – ყველაზე მძიმე მსჯავრია. ეს არის კულმინაცია, როცა 
„ცოდვა მათი უმეტესად ესმა, მოეხსენა ღმერთსა“. დავითის სიტყ-
ვები – „სრულად აღსრულდა მათზეთა დავითის მონახსენები“ 
– მინიშნებაა  ფსალმუნთა იმ მუხლებზე   (კერძოდ, 45, 72, 77, 104 
და სხვა), რომლებშიც საუბარია ღვთის სასჯელებზე – ადამიანთა/
ერთა ურჯულოების შედეგებზე: „46. და მისცა გესლსა ნაყოფი მა-
თი და ნაშრომი მათი მკალსა“ (შდრ. „დავითიანი“: „მკალია დას-
ცის ყანებსა, ქარი უქროლის ოდისა!“); 47. „მოსრა სეტყჳთა ვენა-
ჴები მათი და ლეღუსულელნი მათნი თრთჳლითა („დავითიანი“: 
„ვენახთ უწვიმის სეტყვანი, მზგავსი ნახეთქი ლოდისა“); „გ. 24. 
განკფდენ იგინი სიყმილითა და ჭამითა მფრინველთაჲთა და გან-
მამრუდებელითა მათ უკურნებელითა; კბილნი მჴეცთანი მივავ-
ლინე მათ ზედა, რომელნი   გულისწყრომით ითრევდენ ქუეყანა-
სა ზედა“ („დავითიანი“: „მოუგის დიდი სიყმილი, შემუსრის ძალი 
პურისა,/ … გამოუვლინის ნადირნი, მჭამელნი კაცთა ხორცისა,/ 
მოთხარის მკვდარნი საფლავით, ცოცხალიც ბევრი ხოცისა“); 50. 
„არა ჰრიდა სიკუდილისაგან სულთა მათთაჲსა და საცხოვარი მა-
თი სიკუდილსა შეაყენა“ („დავითიანი“: „ხოცა კაცნი და პირუტყ-
ვნი, ცხვარნი, ძროხა და ცხენები“). 

პოეტისთვის მტკივნეულია იყო ის, რომ ადამიანები ვერ აც-
ნობიერებდნენ ამ განსაცდელთა ნამდვილ მიზეზს, დაბინდული 
სულიერი თვალი ზეციური ნიშნების ხედვისა და გააზრების 
საშუალებას არ აძლევდათ: 

ჭმუნვიდენ, არად შესწევდათ ცოდვის უნანლად წუხილი,
ასე ჰხედევდენ ნიშებსა, ვით ნათელს თვალ-დაწუხვილი (158).

ზემოჩამოთვლილი მოვლენები არის „ნიშები“, კოდირებული 
ყოფაში, როგორც ერთგვარ ტექსტში, რომლის „წაკითხვაც“ პოეტს 
შეუძლია. ის არა მარტო აღწერს, არამედ განმარტავს ამ ტექსტს, 
როგორც ეგზეგეტი. რევაზ კიკნაძე წერს: „დავითიანში“ არის 
ორი პლანი: ერთი – განსაცდელის ყოფითი აღწერა დაწყებული 
ლამისყანის წყაროდან ვახტანგ მეფის კარამდე მოსკოვს, ... და მე-
ორე  –  ფიზიკური  თავგადასავლის  თანმხლები  ეგზეგეტიკა“  (კიკ-
ნაძე 2015: 96). ამდენად, თუ სხვა შემთხვევაში პოეტი საღვთის-



490

მეტყველო იგავით გვესაუბრება და მის ალეგორიზმს განმარ-
ტავს, ამჯერად პირიქით ხდება: ყოფიერება „ითარგმნება“ საღვთო 
წერილის  ენაზე.  პოეტის  ცნობიერებაში  ყოფითი  საგნები და  მოვ-
ლენები სიმბოლიზდება  და  იტვირთება  საღვთისმეტყველო  შინა-
არსით, რაც აძლევს მას მიზეზშედეგობრივი კავშირის დანახვის 
საშუალებას და გამოსავლის გზაც იკვეთება. ეს არის, პირველ-
ყოვლისა, ადამიანის პირადი პასუხისმგებლობა მძიმე რეალობა-
ზე, რადგან ყველა ერთად და თითოეული ცალ-ცალკე ამ ყოფის 
„შემოქმედია“. „ცოდვის უნანლად“ კი განწმენდა არ დაიწყება, გა-
მოცდილება ცოდნად ვერ იქცევა. „სასჯელი, ღმერთის მიერ მოვ-
ლენილი ტანჯვა „დავითიანში“ კაცობრიობის, ერის და ადამიანის 
აღზრდის მკაცრი, მაგრამ კეთილმყოფელი საშუალებაა. ბავშვის 
აღზრდა, „სწავლა მოსწავლეთა“, რომელიც გურამიშვილს დასჯის, 
ტკივილების გარეშე არ წარმოუდგენია, კაცობრიობის და ადამი-
ანის აღზრდის პარადიგმაა, ნიმუშია“ (ვასაძე 2010: 16). 

„უწყალო სენები“ და მთელი „ქართლის ჭირი“ გურამიშვილის 
დიდაქტიკური ნარატივის უმნიშვნელოვანესი, ეროვნული ნაწი-
ლია, რომელშიც ქვეყანაში მიმდინარე ისტორიული მოვლენები 
ბიბლიური ინტერპრეტაციითაა მოწოდებული. „სამაგალითოდ, 
საგაკვეთილოდ კიდევ ერთხელ ხდება საერთოადამიანური და 
საერთოქართული შეცოდებების გახსენება, ბიბლიური ნაკადი აქ 
ისტორიულ ნაკადს უერთდება, სამყაროს გაკვეთილები ბიბლიის 
გაკვეთილების თანაფარდი ხდება“ (ღაღანიძე 2002: 162). 

რელიგიურ დისკურსს პანდემია/ეპიდემიის ფენომენზე XVIII 
საუკუნის მეორე ნახევრიდან ანაცვლებს მეცნიერული კონცეფ-
ცია, რომლის მიხედვით, ის აღიქმება მსოფლიო წესრიგის დარ-
ღვევის ნიშნად და გაფრთხილებად ბუნებისაგან ადამიანთა 
მიერ ბუნებრივ კანონზომიერებათა უგულებელყოფის გამო. მი-
უხედავად იმისა, რომ დღეისთვის პოპულარულია სწორედ პან-
დემათა სამეცნიერო ახსნა, არც რელიგიური ასპექტი გამქრალა 
საზოგადოების ცნობიერებიდან. იქნებ ეს ორი პოზიცია არც არის 
სინამდვილეში წინააღმდეგობრივი. მით უფრო, რომ ფაქტი ერთია, 
ორივე   შემთხვევაში  ადამიანია   მსხვერპლიც   და    პასუხისმგებე-
ლიც, სწორედ ამის გაცნობიერებისკენ მოუწოდებს დავით გუ-
რამიშვილი მკითხველს. 



491

დამოწმებანი:

გურამიშვილი 1955: გურამიშვილი დ. დავითიანი. თბილისი: გამომცემლობა 
„სახელგამი“, 1955.
ეთნოსები საქართველოში 2008: ეთნოსები საქართველოში. საქართველოს 

სახალხო დამცველის ბიბლიოთეკა, გამოსაცემად მომზადებულია საქართვე-
ლოს სახალხო დამცველთან არსებული ტოლერანტობის ცენტრის მიერ. 2008. 
http://www.pmmg.org.ge/res/uploads/Etnosebi_Saqartveloshi
ვასაძე 2010: ვასაძე თ. ლიტერატურა ჭეშმარიტების ძიებაში. თბილისი: 

ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2010.
იოსელიანი 1895: იოსელიანი პ. ცხოვრება მეფე გიორგი მეცამეტისა და 

საქართველოს რუსეთთან შეერთება, აღწერილი პლატონ ეგნატის ძის იოსე-
ლიანის მიერ. მეორედ გამოცემული ზ. ჭიჭინაძისაგან. თფილისი: 1895.
კიკნაძე 2015: კიკნაძე ზ. „გურამიშვილის იგავი“. წიგნში: ცეცხლი და ბურუ-

სი, „ვეფხისტყაოსნიდან“ „ვეფხვი და მოყმემდე“. თბილისი: გამომცემლობა 
„მემკვიდრეობა“, 2015, გვ77-97.
მცხეთური ხელნაწერი 1982: მცხეთური ხელნაწერი (მეფეთა I, II, III, IV, 

ნეშტთა I, II, ეზრას I, II, III წიგნები). გამოსაცემად მოამზადა ელ. დოჩანაშვილმა. 
თბილისი: გამომცემლობა „მეცნიერება“, 1982.
ნარკვევები 1973: საქართველოს ისტორიის ნარკვევები. ტ. 4, ნაწ. 1. თბილისი: 

1973.
სოფოკლე 1958: სოფოკლე. ოიდიპოს მეფე. მთარგმნელი დავით გაჩეჩილაძე, 

ს. ყაუხჩიშვილის რედაქციით და წინასიტყვაობით. თბილისი: გამომცემლობა 
„საბჭოთა საქართველო“, 1958.
ფსალმუნნი 2008: ფსალმუნნი. თარგმნილი წმიდისა მამისა ჩვენისა გიორგი 

მთაწმიდელის მიერ, თბ., საქართველოს საპატრიარქოს გამომცემლობა, 2008. 
ღაღანიძე 2002: ღაღანიძე მ. სინამდვილე და წარმოსახვა დავით გურამიშ-

ვილის მხიარულ ზაფხულში. თბილისი: გამომცემლობა „ლომისი“, 2002.
ჰომეროსი 2015: ჰომეროსი. ილიადა. ქება პირველი, ჟამიანობა, რისხვა. წიგნი 

პირველი. ძველი ბერძნულიდან თარგმნა და კომენტარები დაურთო ლევან 
ბერძენიშვილმა. თბილისი: ბაკურ სულაკაურის გამომცემლობა, 2015.

 

http://www.pmmg.org.ge/res/uploads/Etnosebi_Saqartveloshi


492

მსოფლიო მწერლობა და ხელოვნება პანდემიის 
პირობებში 

World Literature and Art in a Pandemic

Tamta Ghonghadze
Georgia, Tbilisi
TSU, PhD Student

Vazha-Pshavela in Cinema −  „Some Plagues are Beneficial“

Summary

In 1984, Pavle Charkviani made a film − ,,Some Plague are Beneficial”, 
based on the stories of Vazha-Pshavela. A comparative analysis of the film 
and Vazha-Psavela’s short stories shows that the main guiding line of the 
script is the storyline – „Cholera Helped Me“. This short story reflects peo-
ple’s universal fear of death. The writer uses the impending epidemic as 
a means of creating a radically different condition. In this way the writer 
transforms human life into another reality and shows its nature in new 
conditions. The director with various short episodes and characters in the 
film portrayed one of the most important parts of Vazha-Pshavela’s prose 
– the socio-moral problems of country life. 

Key words: Vazha-Pshavela’s shorts stories; Pavle Charkviani; Litera-
ture in Cinema; Pandemic in literature and cinema.

თამთა ღონღაძე
საქართველო, თბილისი
თსუ, დოქტორანტი

ვაჟა-ფშაველა კინოში − „ზოგი ჭირი მარგებელია“

აკაკი ბაქრაძემ 1966 წელს ვაჟა-ფშაველასადმი მიძღვნილ კრე-
ბულში გამოაქვეყნა სტატია − „ვაჟა-ფშაველა კინოში“, რომელშიც 
კრიტიკოსმა განიხილა მწერლის შემოქმედებაზე იმ დროისათვის 



493

გადაღებული სამი მოკლემეტრაჟიანი ფილმი: „ხმელი წიფელი“, 
„ჩხიკვთა ქორწილი“ და „ნახევარ-წიწილა“. მან აღნიშნა, რომ კინე-
მატოგრაფთა დიდი ინტერესის მიუხედავად, ვაჟა-ფშაველას ნა-
წარმოებები, ამ თვალსაზრისით, ხელუხლებელი ყამირი იყო 
(ბაქრაძე 1966). შემდგომ არაერთი მხატვრული ფილმი გადაიღეს 
ვაჟა-ფშაველას შემოქმედების მიხედვით. 

1967 წელს ვაჟას შემოქმედების მოტივებზე კინოსტუდია „ქარ-
თულმა ფილმმა“ გადაიღო თენგიზ აბულაძის „ვედრება“; სცენა-
რისტები – ანზორ სალუქვაძე, რეზო კვესელავა, თენგიზ აბულა-
ძე. 1974 წელს ნოდარ მანაგაძემ გადაიღო „ივანე კოტორაშვილის 
ამბავი“; სცენარის ავტორები – ერლომ ახვლედიანი და დავით ჯა-
ვახიშვილი. „თუ ადრე „ხმელ წიფელსა“ და ნახატ ფილმებში ჩვენ 
კინოილუსტრაციასთან გვქონდა საქმე, ხოლო „ვედრებაში“ ვაჟას 
შემოქმედების უმთავრეს მოტივთა კინო ენაზე წაკითხვის ძალზე 
ძნელი ამოცანა იქნა განხორციელებული, „ივანე კოტორაშვილის“ 
„ამბის“  ავტორებმა  ვაჟას ერთი ნაწარმოების მოტივთა თავისებუ-
რი და საინტერესო კინოინტერპრეტაცია მოგვაწოდეს. ფილმის 
სცენარი აღარ მიჰყვება პოემის ტექსტს, ეს არის უშუალოდ პოემი-
დან გასვლა ისე, რომ ვაჟას პოემის და, საერთოდ, მისი შემოქმ-
ედების სული იქნეს შენარჩუნებული“ (მინაშვილი 1991: 344).

ვაჟა-ფშაველას შემოქმედების მიხედვით შექმნილი კინოფილ-
მებიდან დღევანდელობის აქტუალურ საკითხს ეხება 1984 წელს 
გადაღებული პავლე ჩარკვიანის ფილმი – „ზოგი ჭირი მარგებე-
ლია“, რომლის სცენარიც რეჟისორს ეკუთვნის. 

აკაკი ბაქრაძემ ვაჟა-ფშაველას შემოქმედების მიხედვით კინოს 
გადაღების ერთ-ერთ სირთულედ მის ტექსტებში რეალისტურისა 
და ფანტასტიკურის კინემატოგრაფიულად გადაუწყვეტელობის 
საკითხი მიიჩნია. პავლე ჩარკვიანის მხატვრულ ფილმში ეს პრობ-
ლემა მოხსნილია, მან მწერლის რეალისტური მოთხრობები გა-
ასცენარა. სიუჟეტში გაერთიანებულია თხზულებები: „სურათი 
ფშავლის ცხოვრებიდამ“, „ხოლერამ მიშველა“, „დარეჯანი“, „შთა-
ბეჭდილებანი“, „სოფლის სურათები“, „შთაბეჭდილებანი სოფლის 
ცხოვრებიდამ“. ამ ეკრანიზაციის ერთ-ერთი ღირსება ისიც არის, 
რომ სცენარში ასახულია მწერლის მოთხრობების ის ნაწილი, 



494

რომელიც   არათუ არაპოპულარულია, არამედ – ყველაზე ნაკლე-
ბად არის ცნობილი და ნაკვლევი. 

საკითხისადმი ამგვარი მიდგომა ქართველი კინემატოგრაფის-
ტების, რომლებმაც ვაჟა-ფშაველას ლიტერატურული მემკვიდრე-
ობის ინტერპრეტაცია სცადეს, ერთგვარ ტრადიციადაც კი ჩამო-
ყალიბდა. მკვლევარი ლადო მინაშვილი შენიშნავს, რომ „თავის 
დროზე „ვედრებამ“ ვაჟას თაყვანისმცემელთა და ლიტერატუ-
რის სპეციალისტთა ყურადღება იმითაც მიიპყრო, რომ მან სა-
ერთო ინტერესის საგნად აქცია, მოქალაქეობრივი უფლება მო-
უპოვა ვაჟას შემოქმედების ისეთ მხარეებსაც კი, ვაჟას ისეთ 
ნაწარმოებებს, რომლებსაც აქამდე არა თუ ვაჟას მკითხველი, 
არამედ ვაჟას მკვლევრებიც კი ნაკლებ ყურადღებას აქცევდნენ. 
კინოფილმმა „ივანე კოტორაშვილის ამბავი“ არა მარტო აქამდე 
ფართო მკითხველისათვის უცნობი ვაჟას ერთი პოემა შემოიტანა 
ცნობიერების არეში, არამედ, არ იქნება გადაჭარბებული თუ 
ვიტყვით, რომ, საერთოდ,   გააღრმავა სურვილი მისი შემოქმედე-
ბის კიდევ უფრო   სრულად   გაცნობისა“ (მინაშვილი   1991:   344). 
პავლე  ჩარკვიანმაც  მაყურებელს  მწერლის  შემოქმედების   ნაკლე-
ბად პოპულარული მხარე გააცნო. 

ვაჟა-ფშაველამ 1892 წელს გამოაქვეყნა ყველასთვის კარგად 
ცნობილი წერილი „ფიქრები (ხოლერის გამო)“, რომელშიც მწერა-
ლი მისთვის ჩვეული შორსმჭვრეტელობით, საგანთა და მოვლე-
ნათა ისტორიულ პერსპექტივაში აღქმით აანალიზებს ქოლერის 
გავლენას იმდროინდელ საზოგადოებაზე. წერილში გამოსჭვივის 
მწერლის სურვილი, რომ ამ განსაცდელმა საზოგადოებას ახლე-
ბურად შეაგრძნობინოს სიცოცხლის არსი, დაანახოს თითოეულ 
ადამიანს თავისი ცხოვრების განუმეორებელი მნიშვნელობა და 
ახალი ენერგიით ჩააბას საკეთილდღეო საქმეში: ,,დიაღ, ბატონე-
ბო, ასე გახლავსთ; საცა უსამართლობა მძვინვარებს, საცა აჯამო-
ბა დაყიალობს, საცა უაზრობა და უგრძნობელობაა, ნამდვილი 
ხოლერაც იქა ბუდობს. მიკვირს და ვფიქრობ: თუ ეს სიცოცხლის 
მომსპობი გვაყაყანებს მეთქი, ის ხოლერა, რომელიც კაცს ცო-
ცხალ-მკვდრადა ჰხდის, რატომ არაფერს გვათქმევინებს, ხმას არ 
ამოგვაღებინებს ასეთის ჭექა-ქუხილით, როგორც პირველი ჯუ-
რის ხოლერა?! ... დღეს ერთი ხოლერა მიიპარება, თითქმის გაიპარა 



495

კიდეც, გვრჩება მხოლოდ მეორე ჯურის ხოლერა და ეხლა იმას 
ვებრძოლოთ, იმის წამალიც მოვსძებნოთ, იმაზედაც ვიფიქროთ“ 
(ვაჟა-ფშაველა  1964ბ:  146,147).  ვაჟას  მიერ  პანდემიის  ასეთი  ჯან-
საღი ოპტიმიზმით აღქმა, მისი შემოქმედების მკითხველს, რა თქმა 
უნდა, არ გაუკვირდება, რადგან ყოფითი სირთულეები მწერ-
ლისთვის, მისი პროზისა და პოეზიის ლირიკული გმირისთვის 
არასდროსაა სულიერ განსაცდელში ჩავარდნის მიზეზი. 

გარდა წერილისა, ვაჟა-ფშაველამ ამავე წელს გამოაქვეყნა 
მოთხრობა – „ხოლერამ მიშველა“, რომელშიც ასევე ჯანსაღი ოპ-
ტიმიზმით არის დანახული ეპიდემიური მდგომარეობა. ეს მოთხ-
რობა განსაკუთრებულია იმითაც, რომ მასში ვლინდება კომიზმის 
გამოწვევის ვაჟასეული მხატვრული ოსტატობა. იუზა ევგენიძეც 
თავის წერილში „შთაგონების წყარო“, სწორედ ვაჟას იუმორს 
აქცევს ყურადღებას: „პლატონის დროიდან ცნობილია, რომ დიდი 
ტრაგიკოსი დიდი კომიკოსიც უნდა იყოს. ყოველ შემთხვევაში, 
თუ ეს უკანასკნელი სრულიად არ ვლინდება, პოტენციურად მა-
ინც უნდა იგრძნობოდეს. ამის საუკეთესო მაგალითია შექსპირის 
შემოქმედება.  და   ვფიქრობთ,  რომ  ვაჟა-ფშაველას  მიერ   შექმნილ 
დიდ მხატვრულ სამყაროში არის ადგილები, სადაც ასეთი სა-
ხასიათო, გამართობელი, კომიკური მომენტები და სიტუაციები 
ვლინდება“... (ევგენიძე 1986: 82), აღნიშნავს მკვლევარი.

„ხოლერა მოდისო, ხმა ისმოდა. ... ჩვენი სოფლელებიც შათოთ-
ქორდნენ; ძილი აღარავისა ჰქონდა მოსვენებული და სმა-ჭამა. 
წინადღითვე საფლავებს ითხრიდენ, ცოლი ქმარს შესტიროდა 
სიკვდილის მოახლოვებას და ქმარი – ცოლს. ნინიკას წვეთი დას-
ცემოდა და სოფლის განაპირად, ღობის გვერდზედ ეგდო გულაღ-
მა“ (ვაჟა-ფშაველა 1964ა: 204). როგორც დავინახეთ, ამ ეპიზოდ-
შიც მწერალი იუმორით წარმოაჩენს მოახლოებული სტიქიისადმი 
ადამიანის პანიკურ შიშს. პავლე ჩარკვიანმა ვაჟა-ფშაველას მოთხ-
რობების იუმორისტული ეპიზოდები აქცია კინო კადრებად, რაც 
ფილმის ღირებულების ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი ასპექტია. 

„სოფლის სურათების“ გმირი – თავადი ფშატაძე, და მის ირ-
გვლივ დატრიალებული კომიკური სცენები აისახა ფილმში: „თუ-
კი ფშატაძეს სახარჯო შემოელია და აღარა აქვს, მაშ რა ჰქნას, თუ ან 



496

ერთს არ წაართვა, ან მეორეს; ... როცა გაიღვიძებს, ხელახლა ან გზის 
შესაკვრელად გაიქცევა, ან დუქანში მიირბენს:

– აბა, სერგო, ნახევარ თუნგი ღვინო, თავის 	 „ზაკუსკით“, – 
ეუბნება დახლიდარს თვალდაწითლებული და ულვაშებგაწკე-
პილი ფშატაძე.

– ფულები, კნიაზო? – უპასუხებს დახლიდარი.
– რის ფულები? მოიტა ჩქარა, თორემ ფულებს მე მოგცემ თავში... 
ეს საუბარი მუშტაობით გათავდება. ფშატაძე ლანძღვით, ისე-

თის ლანძღვით,   რომ მთელს სოფელს ესმის, გასწევს შინათკენ, 
რათა ისევ მისცეს თავი განსვენებას... 

– ეეე, რა ბლომადა ჰყვანან მაგ ჩვენს კნიაზსა და! რა უნდა აჭა-
მოს, რითი  უნდა   გამოჰკვებოს,   რო   კაცმა სთქვას?! – ამბობს ამ 
დროს სოფელი“ (ვაჟა-ფშაველა 1964ა: 260).

მოთხრობების კომიკური ეპიზოდებით არის შთაგონებული 
ქალების მიერ მექალთანე ვაჭრის ჭინჭრით დასუსხვა („ფშაველი 
და მისი წუთისოფელი“), დათვად მოჩვენებული ტურით დამფ-
რთხალი სოფელი („ხოლერამ მიშველა“) და სხვ. 

ფილმის სცენარის მთავარი ნაწილი აგებულია მოთხრობის – 
„ხოლერამ მიშველა“, სიუჟეტზე. ვაჟა-ფშაველას ეს თხზულება 
ასახავს   სიკვდილისადმი   ადამიანთა   საყოველთაო   შიშს,   რომე-
ლიც იმდენად ძლიერია, რომ გმირებს რეალობის აღქმის უნარს 
ართმევს; ზოგ პერსონაჟში კი მოახლოებული აღსასრული რიგ 
ცვლილებებს   იწვევს:   ვაჭარს   მატერიალური   ქონების ამაოება 
ცხადად უდგება თვალწინ, ივიწყებს ხელმომჭირნეობას და გუ-
ლუხვობით აკვირვებს მთხრობელს; შეყვარებულები ერთად 
ყოფნისთვის უფრო გამბედავები ხდებიან და სხვ. მწერალი მოახ-
ლოებულ ეპიდემიას იყენებს ყოფის რადიკალურად განსხვავე-
ბული  პირობითობის  შექმნის  საშუალებად,  რათა სოფლის  ცხოვ-
რება  სხვა  სიბრტყეზე  გადაიტანოს  და  ახალ  რეალობაში  გვიჩვე-
ნოს ადამიანის ბუნება. პავლე ჩარკვიანის სცენარშიც კვანძის შეკ-
ვრა სწორედ აღნიშნული მოტივის გამოყენებით ხდება.

სიკვდილის შიშით სოფლიდან გამოქცეული ხალხის ახალი 
რეალობა კი შემდეგნაირია: „ტყეში რომ შევედით, საკვირველი 
სანახავი დაგვხვდა. მთელს სოფელს იქ მოეყარა თავი, ... ეს ამოდე-
ნა ბრბო რომ გენახათ და ჟრიამული ხალხისა გაგეგონათ, იმას 



497

როდი იტყოდით, ხოლერას დაუფრთხია ეს ხალხი, – დღეობა-
ში წამოსულანო, გეგონებოდათ“ (ვაჟა-ფშაველა 1964ა: 207). ამ 
განსხვავებულ მოცემულობაშიც საჭირო იყო ყოფით წვრილმა-
ნებზე ზრუნვა, ამიტომ ცხოვრების მოთხოვნილებამ ახლი ენერ-
გიით ძველებურ ფერხულში ჩააბა ადამიანები. 

„ხალხმა, ღვინით რომ მოფხიანდა, თანდათან ენა ამოიდგა: 
მრავალჟამიერის ძახილიც გაისმა“ (ვაჟა-ფშაველა 1964ა: 209). 
მოთხრობაში მრავალჟამიერით ხალხი წუთისოფელს შემღერის, 
თავად წუთისოფელი კი თავისი მარადიული წრებრუნვითა და 
საზრუნავით   უხმობს  ადამიანს,  რადგან  მის   გარეშე  იგი   სასაფ-
ლაოს დამსგავსებია: „მე გულმა ვეღარ მომითმინა და გადავხედე 
ჩვენს სოფელს მაღლიდამ. საბრალო სანახავი იყო მაშინ ჩვენი 
სოფელი, სასაფლაოსა ჰგავდა; დამავალს მზეს მაღლის მთის 
ჩრდილი შავს ნაბადივით ზედ მიეფინა; ხმაურობა მიმწყდარი-
ყო, მხოლოდ შორიდან ისმოდა მამლის ყივილი, სახლის ბანებზე 
ძაღლები დარბოდენ. კამეჩები ბოსტნებს იკლებდენ, ვინ იყო კაცი 
და პატრონი?! ... ჩემი ქოხი თითქოს შორიდან შემომტიროდა, მე-
ძახოდა: ჩემო პატრონო, თავს რად მანებებ, სად მიმირბიხარ, ჩემს 
თავს  ვის  აბარებო?!“  (ვაჟა-ფშაველა  1964ა: 208).  ქოხის  საყვედუ-
რი  და  მამლის  ყივილი  მოისმის,  როგორც  ყოფიერების  ძახილი − 
ჩააბას ადამიანი ყოველდღიურ საზრუნავში; და აქვე უნდა გა-
ვიხსენოთ ჩვენი გენიალური რომანტიკოსი პოეტის − ნიკოლოზ 
ბარათაშვილის სიტყვები:

„მაგრამ რადგანაც კაცნი გვქვიან − შვილნი სოფლისა,
უნდა კიდეცა მივდიოთ მას, გვესმას მშობლისა.
არც კაცი ვარგა, რომ ცოცხალი მკვდარსა ემსაგვსოს,
იყოს სოფელში და სოფლისთვის არა იზრუნვოს!“

(ბარათაშვილი 1992: 570)

ვაჟა-ფშაველას მოთხრობის ეს იდეა პავლე ჩარკვიანმა თავისი 
ფილმის მთავარ სათქმელად აქცია: მთელი აურზაურის შემდეგ, 
რომელიც ქოლერის მოახლოებამ და სიკვდილის შიშმა გამოიწ-
ვია, ტყეში გაქცეული ხალხი უკან ბრუნდება სიყვარულის მიზე-
ზით – დაბრკოლებების მიუხედავად, ბერუა და სოფო სოფელში 



498

გაიპარებიან ოჯახის შესაქმნელად. ქორწინების აქტი ახალი სი-
ცოცხლის  მომასწავებელია  და  წუთისოფლის  მარადიული  ბრუნ-
ვა, რომელიც თითქოს მოახლოებულმა სტიქიამ შეაფერხა, ისევ 
ჩვეულ რიტმს  უბრუნდება.  ამის  სიმბოლოა  ღობეზე შემომჯდა-
რი მამალი.

ქანდარაზე შემომჯდარი მამლის სილუეტი უძველესი დრო-
იდან აღიქმებოდა სიფხიზლის, სიმამაცის, შორსმჭვრეტელობისა 
და საიმედოობის სახედ. სწამდათ, რომ მამლის პირველი და-
ყივლებისთანავე ღამის აჩრდილები ქრებოდნენ. მამლის სიმბო-
ლიკამ შუა საუკუნეების ევროპაში განსაკუთრებული ადგილი 
დაიკავა, მისმა გამოსახულებამ ყველაზე მაღალი შენობები და-
ამშვენა, როგორც სულიერი მღვიძარების ალეგორიამ. ანტიკურ 
მითოლოგიაში მამალი, როგორც ქტონური არსება, მიწისქვეშეთს 
უკავშირდებოდა და სიკვდილ-სიცოცხლის სიმბოლოს განასახი-
ერებდა. ჩინეთში წითელი მამლის გამოსახულება სახლს ხანძრი-
საგან იცავს, თეთრი − მოჩვენებებისგან. მისი სახისმეტყველება, 
რა თქმა უნდა, ქართულ წარმართულ ცნობიერებაშიც აისახა და 
ხატობებსა და ქრისტიანულ სალოცავებში დღემდე სწირავენ 
მამალს (აბზიანიძე, ელაშვილი 2011). 

მამლის ეს ზოგადი სიმბოლიკა გასათვალისწინებელია აღ-
ნიშნული სახის გააზრებისას. იგი, როგორც ზემოთ აღვნიშნე, ვაჟა-
ფშაველას მოთხრობაში ყოფიერების მოთხოვნილებას ახმიანებს. 
პავლე ჩარკვიანმა კიდევ უფრო დატვირთა, უფრო მეტად გაამახ-
ვილა მაყურებლის ყურადღება ამ სიმბოლოზე. ფილმი იწყება და 
მთავრდება ბანსა და ღობეზე შემომჯდარი მამლის ყივილით. 
იგი სიმბოლოა როგორც წუთისოფლის მარადიული ბრუნვის, 
რომლის მიკრომოდელის – დღე-ღამის გასაყარს, სწორედ მამლის 
ყივილი ამცნობს ქვეყანას, ასევე, სულიერი სიფხიზლის, რაც ვაჟა-
ფშაველას მთელი შემოქმედების − ეპოსის, პროზის, პოეზიისა და 
პუბლიცისტური წერილების თანმდევი იდეური ხაზია. რეჟისორ-
მა განსახილველ ფილმში არამხოლოდ გაასცენარა მწერლის 
მოთხრობები, არამედ მაყურებელი ვაჟას იდეურ სამყაროსთანაც 
მიაახლოვა;  როგორც  იუზა  ევგენიძე  აღნიშნავს,  „რეჟისორმა  სცა-
და კინოს ენაზე „ეთარგმნა“ ანუ ვაჟას თხზულებათა სულისკვე-
თებით აევსო სცენარი“ (ევგენიძე 1986: 83).



499

ფილმი − „ზოგი ჭირი მარგებელია“ – დღევანდელობის აქ-
ტუალურ პრობლემას – პანდემიას, ეხება და ვაჟასეული ჯანსაღი 
ოპტიმიზმით ასახავს ადამიანისა და წუთისოფლის მარადიულ 
საკითხებს,  რომელსაც  სტიქია  ვერ  ცვლის.  ვაჟას  ამ  ხედვას  იზი-
არებს პავლე ჩარკვიანიც და კინოს ენაზე აცოცხლებს მწერლის 
ბრწყინვალე პროზაულ ტექსტებს. რეჟისორმა ფილმის სხვადა-
სხვა მცირე  ეპიზოდითა  და პერსონაჟებით  ასახა  ვაჟა-ფშაველას 
პროზის  ერთი  მეტად  მნიშვნელოვანი  ნაწილი  −  სოფლის   ცხოვ-
რების სოციალურ-მორალური პრობლემატიკა, რომელსაც მწერა-
ლი არაერთ თხზულებაში შეეხო. საყურადღებოა, რომ კინემა-
ტოგრაფისტმა არ შეზღუდა თავისი ფანტაზია და ორიგინალური 
ეპიზოდებითაც გაამდიდრა სცენარი (მეთევზის პერსონაჟი, ბე-
რუას მისვლა სოფოს ოჯახში, მოხუცების მიერ ახალდაქორწინე-
ბულების დალოცვის და სხვ.) რომლებიც ვაჟა-ფშაველას აღნიშნუ-
ლი მოთხრობების მხატვრულ-იდეურ პარადიგმაში ორგანულად 
თავსდება. 

	
დამოწმებანი:

აბზიანიძე, ელაშვილი 2011: აბზიანიძე ზ., ელაშვილი ქ. სიმბოლოთა ილუს-
ტრირებული ენციკლოპედია. ტ. I. თბილისი: გამომცემლობა „ბაკმი“, 2011.
ბარათაშვილი 1992: ბარათაშვილი ნ. ქართული მწერლობა. ტ. 9. თბილისი: 

გამომცემლობა „ნაკადული“, 1992.
ბაქრაძე 1966: ბაქრაძე აკ. „ვაჟა-ფშაველა კინოში“. ვაჟა-ფშაველას ხსოვნისადმი 

მიძღვნილი კრებული. თბილისი: „თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა“, 
1966.
ევგენიძე 1986: ევგენიძე ი. „შთაგონების წყარო“. ალმანახი „კინო“, N3. თბი-

ლისი: „საქინფორმკინო“, 1986.
ვაჟა-ფშაველა 1964ა: ვაჟა-ფშაველა. თხზულებათა სრული კრებული ათ 

ტომად. ტ. V. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“, 1964.
ვაჟა-ფშაველა 1964ბ: ვაჟა-ფშაველა. თხზულებათა სრული კრებული ათ 

ტომად. ტ. IX. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა საქართველო“, 1964.
მინაშვილი 1991: მინაშვილი ვლ. ,,ვაჟა-ფშაველას ახალი სიცოცხლე კინოში“. 

ვაჟას კრებული, III. თბილისი: „თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა“, 
1991. 



500

Maia Kiknadze 
Georgia, Tbilisi 
Shota Rustaveli theatre and Film Georgia State University 

„Khorveloba“ (Cholera) and Georgian Theatre

Summary
 
 In 1892, cholera came to Georgia from Baku. The political and literary 

newspaper “Iveria” daily provided the audience with official information. 
In the section “About cholera” we find a lot of interesting information, in 
terms of combating cholera, preventive measures or tightening sanitary 
rules.

In addition to documentary references, various poems, articles, feuil-
letons, short stories about cholera were published. Famous theatre figure 
Valerian Gunia, who was the administrator of permanent theatre at the 
time, dedicated his play “Khorveloba” to cholera, premiered at the Geor-
gian theatre on September 29, 1892. The events, familiar situations, comic 
behaviors of the characters and ridiculously described episodes shown in 
the vaudeville, deserved the audience’s sympathy. 

 The spread of pandemic did not intercept the theatrical processes. 
 Theatre life went on with its common rhythm: premieres were held, 

benefits were arranged, new plays were written. Despite the pandemic 
that lasted for about 6 months, the fall and winter theatre seasons did not 
fail and proceeded as usual.

Key words: benefis, Valerian Gunia, pandemic period, play.



501

მაია კიკნაძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის თეტრისა 
და კინოს სახელმწიფო უნივერსიტეტი

„ხორველობა“ და ქართული თეატრი

„ხოლერამ სთქვა, ღვთის –რისხვა ვარ, სიკვდილის მოციქულიო; 

„მიქელ-გაბრიელს ვახლავარ 
ერთგული ბოქაულიო, როგორც მიმინო სამწყეროდ 
სულებზე გაწაფულიო!.. 
ხორც ცოდვილ მიწას მივუგდებ
და ცაში მიმაქვს სულიო!...“ 

(წერეთელი 1892: 1) 

საქართველოში პანდემიის გავრცელებას თავისი ისტორია 
გააჩნია. სხვა ქვეყნების მსგავსად, ჩვენს ქვეყანასაც მოედო შავი 
ჭირი, ისპანკა, ხოლერა,* სხვადასხვა სახის ინფექცია-კოვიდი. 
ყველა დაავადებას თავისი სპეციფიკა გააჩნდა და მკურნალობის 
მეთოდები. 

ხოლერა რამდენჯერმე გავრცელდა საქართველოში. მე-19 სა-
უკუნეში ხოლერა გაჩნდა ცარისტული რუსეთის იმპერიის პე-
რიოდში 1848 და 1892 წლებში, შემდეგ საქართველოს დამოუკი-
დებლობის დროს 1919-1920. 

1892 წელს ხოლერა საქართველოში ბაქოდან შემოვიდა, ბაქოში 
კი ირანიდან. საპოლიტიკო და სალიტერატურო გაზეთი „ივერია“ 
მოსახლეობას ყოველდღიურად აწვდიდა ოფიციალურ ცნობებს. 
რუბრიკაში „ხოლერის შესახებ“** ბევრ საინტერესო ინფორმაციას 
ვიგებთ, ხოლერასთან ბრძოლის, პრევენციული ზომების გატა-
რებისა თუ სანიტარული ნორმების გამკაცრების შესახებ. თბი-
ლისში     ხოლერის       გავრცელებასთან  დაკავშირებულ   ცნობებს   
პირველად ივნისის თვეში ვხვდებით. 1892 წლის გაზეთი „ივერია“ 
წერდა: „20   ივნისს ტფილისში   ავად გახდა ერთი ქალი და ერთი 

* Cholera – ბერძნული სიტყვა, ადამიანის მწვავე ინფექციური დაავადება.
** „ხოლერის შესახებ“ დაიბეჭდა (N N123,125, 131, 129, 127, 120, 203).



502

კაცი, 21 ივნისს განჯაში ავად გახდა დურგალი, მისი ტანსაცმელი 
დაწვეს“ (ივერია 1892: N130).  21  ივნისს  თბილისში  ხოლერით  კი-
დეც 6 ადამიანი დაავადდა, გარდაიცვალა 2, ქოლერამ საპატიმ-
როშიც შეაღწია, სადაც 1 მსჯავრდებული გარდაიცვალა. 

როდესაც, ბაქოშო ხოლერა გაჩნდა და მისი არსებობის შესახებ 
ინფორმაცია გავრცელდა, (იანვრის თვეში) თბილისის ქალაქის 
მმართველობისთვის ცხადი გახდა, რომ პროცესი შეუქცევადი იყო 
და დაიწყეს მოსამზადებელი სამუშაოების ჩატარება. ხოლერის 
თავიდან ასაცილებლად, 2 ივნისს საგუბერნიო მმართველობის 
დარბაზში, ჩატარდა სასანიტარო კომისიის საგანგებო კრება. 
ქალაქის მმართველობამ, მომავალი ავადმყოფებისთვის შეუკვეთა 
5 სპეციალური ეტლი. განსაკუთრებული ყურადღება მიაქციეს 
წყლის მილების დათვალიერებას, მომავალი ავადმყოფებისთვის 
კი შენობების, მათ შორის ცირკის შენობის მომზადებას. დაავა-
დებულების თეთრეული მტკვრის პირას უნდა გაერეცხათ და 
სადეზიფენქციო წყალი მიესხათ, თბილისის საყასბოებში სადე-
ზინფენქციო სამუშაოები უნდა ჩაეტარებიათ და ა. შ. თბილისის 
გარდა, რაიონებსა და სოფლებშიც მნიშვნელოვანი ღონისძიებები 
ტარდებოდა. სიღნაღის მაზრის უფროსის თხოვნით, აფთიაქარ-
მა ლუკა მოსულიშვილმა გადაწყვიტა, რომ წამლებზე ღარიბი 
მოსახლეობისთვის 40% დაეკლო. სიღნაღის დეპუტატებმა 20-
25 მანეთი გადადეს ხსნარების შესაძენად. თბილისიდან ბაქოს 
დასახმარებლად, სადეზიფენქციო წამლები გააგზავნეს, ბაქოში 
ქართველებმა საქველმოქმედო საღამო გამართეს ხოლერით გარ-
დაცვალებულთა ობლებისთვის. „1-განყოფილებაში ითამაშეს 
„მზის დაბნელება საქართველოში, 2 განყოფილებაში – ცხოველი 
სურათები და ლეკური გამართეს“ (ივერია 1892: N14 ). 

ხოლერა საქართველოში სულ 6 თვე არსებობდა. ივნისიდან 
დეკემბრის ჩათვლით (1893 წლის იანვრში ხოლერის გავრცელე-
ბის შესახებ ინფორმაცია წყდება). დოკუმენტური ცნობების გარ-
და, იბეჭდებოდა ხოლერისადმი მიძღვნილი სხვადასხვა სახის 
ლექსები, ფელეტონები, ნარკვევები. ამ მხრივ ცნობილია ეკატე-
რინე გაბაშვილის ფელეტონი „ხოლერა“, სტ. ჭრელაშვილის „ხო-
ლერიანის  თავგადასავალი“,  ნაბოლარას  „ხორველობას,  „ვაჟა-ფშა-
ველას „ხოლერამ მიშველა“ და პუბლიცისტური წერილი „ფიქრე-



503

ბი ხოლერის გამო“. წერილში ვაჟა, ინფექციის არსებობას „სხვა 
ხოლერას“ ადარებს და პოლიტიკურ შეფასებას გვთავაზობს. „ჩვენს 
ცხოვრებაში სხვა ხოლერაცა ბუდობს, უფრო სასტიკი, უფრო მავ-
ნებელი. ნეტავი ერთ დღეს მაინც ამ მეორე ხოლერამ ისე ააყაყანოს 
ხალხი, როგორც ეს ბაცილა-ბაქტერიების დედა ააყაყანებს ქვეყნას 
ამ სამი-ოთხი თვის განმავლობაში... აბა კარგად დავუკვირდეთ 
ჩვენს წამხდარ საქმეს, თუ მართლა უარესის ხოლერით არ ვიყოთ 
ავად“ (ივერია 1892: N207). ვაჟასთვის „უარესი ხოლერა“ რუსეთის 
თვითმპყრობელობაა,  რომელიც  ბაცილაზე  გაცილებით  „სასტიკი 
და მავნებელია“, ვინაიდან არც წამალი შველის და არც დეზინ-
ფექცია, „აბა ხოლერა ნამდვილი ხოლერა ეს გახლავთ. ეს ისეთი 
ხოლერაა, რომ განა ორი ათასში ათასს მოჰკლავს და ათასი გა-
დაჰრჩება?! არა, ყველას იმსხვერპლებს, მთელს ერს მუსრს გაავ-
ლებს.“ ვაჟა წერილში გარკვეულ გულისტკივილსაც გამოთქვამს 
მოსახლეობის  მიმართ,  რომლებიც  ამ  ხოლერას  უფრო  შეუწუხე-
ბია, ვიდრე „ნამდვილ ხოლერას“, ამიტომ მოუწოდებს საზოგადო-
ებას, რომ მეტი ყურადღება „მეორე ჯურის ხოლერას“ მიაქციოს, 
ამაზე ბევრი იფიქროს და მიაპყროს თვალი, რათა თავიდან მო-
შორება შეძლოს. 

მოთხრობების, ფელეტონებისა და წერილების გარდა, ხოლე-
რის ამსახველ მოვლენებს ქართულ სცენაზეც ვხვდებით. ცნობი-
ლი თეატრალური მოღვაწე, რეჟისორი, დრამატურგი ვალერიან 
გუნია, რომელიც ამ დროისთვის მუდმივმოქმედი თეატრის* 
ადმინისტარატორი იყო, ხოლერას უძღვნის პიესას სათაურად 
„ხორველობა“. ვალერიან გუნიას პიესებმა, რომლებმაც 70-იანი 
წლებში, საქართველოს ქალაქების თითქმის ყველა სცენა მოიარა 
(განსაკუთრებით ეს ეხება ისტორიულ პიესას „და-ძმა“), დიდი 
მხატვრული ღირებულებებით არ გამოირჩევიან. მათი მნიშვნე-
ლობა მხოლოდ ქართულ თეატრთან არის დაკავშირებული, თუმ-
ცა უნიჭო თუთაევისა და გარსევანიშვილის არაფრისმთქმელი 
პიესების ფონზე, თეატრის რეპერტუარს აკმაყოფილებდნენ და 
დახმარებას უწევდნენ. აღნიშნული ვოდევილიც საკმაოდ მარტი-

* მუდმივმოქმედთა პროფესიული თეატრი დაარსდა 1879 წელს (დღე-
ვანდელი რუსთაველის ეროვნული თეატრი). 



504

ვი, პრიმიტიული და მხატვრულ ღირებულებას მოკლებულია, მისი  
მნიშვნელობა,  მხოლოდ დროის კონტექსტით უნდა  შეფასდეს.

1892 წლის 11 სეტემბრის გაზეთი „ივერია“ წერდა: „ვალერიან 
გუნიას დაუწერია ახალი ორიგინალური კომედია-ხუმრობა 1 
მოქმედებად. პიესის შინაარსი აგებულია წლევანდელ ხოლერო-
ბის ამბავად. ვისაც მოუსმენია, ისინი ამბობენ, რომ შიგ მრავალი 
სასაცილო მდგომარეობა და მახვილი, საოხუნჯო სიტყვა-პასუხია“. 

ვალერიან გუნიას პიესაში „ხორველობა“, თანამედროვე პერი-
ოდის ცხოვრებაა გადმოცემული. სიუჟეტში ასახული მოვლენები, 
საქართველოში ხოლერის გავრცელებასა და მასთან დაკავშირე-
ბულ ამბებს მოგვითხრობს. ავტორი ვოდევილს წარმოგვიდგენს, 
როგორც ხუმრობას, კომიკური ეპიზოდებისგან შედგენილ პატარა 
ამბავს. პიესის ფაბულა მარტივი და სასაცილოა. ვოდევილის 
მოქმედი პირები (თავადი იორამი, ტრდატ წყალობიჩ შაშლამი-
ანცი, მაქთაღა, მარინე კვალკვალაძისა, ქრისტოფორე კენკიაშვილი, 
ალი-ბალი-მაშადი ისკანდერ-ოღლი მირზა, მოსიკო, სიკოია), 
კომიკური პერსონაჟები არიან, რომლებიც თავის გადასარჩენად 
ხალხმრავალი ადგილების დატოვებას და სოფლებში გადაბარგე-
ბას ცდილობენ. ცნობილია, რომ ხოლერის თავიდან ასაცილებ-
ლად, მოსახლეობა ტყეებსა და ვენახებში პოულობდა თავშესაფარს. 
სწორედ სინამდვილეში მომხდარი ამბები თავშესაფრის ძიება, 
ვალერიან გუნიამ ვოდევილის ფაბულად გამოიყენა. 

 პიესის მთელი მოქმედება თბილისის სასტუმროს ერთ-ერთ 
ოთახში ვითარდება. მაგიდაზე ქაღალდის ყუთში სხვადასხვა 
შუშამინები წამლებით და პულვიზატორებია მიმოფანტული. 

პიესის მთვარი გმირი, 55 წლის მოქეიფე ქართველი თავა-
დიშვილი, იორამ რეტიანია. მისი პირველი მონოლოგი ქვეყან-
აში შექმნილ მდგომარეობას ასახავს: „...ბაქოში თურმე ძაან არის 
ხორველობა... ბათუმში კიდევ ჭირი გაჩენილა... აი უბედურება ამას 
ჰქვიან. მოგვამწყვდიეს შუაში და სულ ერთიანად ამოგვწყვეტენ!.. 
დალახვროს ღმერთმა! ძველ დროშიაც აღარ გვქონდა ოსმალ-
სპარსელებისაგან   მოსვენება,  ხან   ერთი   გვაწუხებდა  ხან   მეორე, 
 ეხლა ომით რომ ვერას გვიშვრებიან, – სენით და ჭირით არ გვას-
ვენებენ...“ (გუნია 1893: 230). მიუხედავად შექმნილი პირობებისა, 
იორამი ცდილობს პანდემია თავის სასარგებლოდ გამოიყენოს, 



505

სოფლის სახლი გააქირაოს და სარფიანი მოგებაც ნახოს, ამიტომ 
კმაყოფილი აცხადებს: „.კარგი საქმე გვიყო ამ ხორველობამ, ძრი-
ელ დაიძრა სოფლებში ქალაქელი ხალხი..თუ ცოცხალი დავრ-
ჩი, კიდევ ჩავჭიმავ ორიოდ სახლსა“ (გუნია 1893: 231). თავადი 
იორამი გაზეთ „ტიფლისკი ლისტოკში“ ინფორმაციას აქვეყნებს  
სახლის გაქირავების თაობაზე. „ქირავდება აგარაკი თავის მოწყო-
ბილობით, მიაკითხეთ იორამ რეტიანს. „გასტინიცა“ იტალია 
N5“. აღნიშნულმა განცხადებამ ბევრი ადამიანი დააინტერესა. მო-
მავალი მდგუმურები იორამთან სასტუმროში მიდიან საქმეზე 
მოსალაპარაკებლად. დიალოგების ძირითადი თემა ბინის ფასია, 
რომელზედაც ვერ თანხმდებიან, ამიტომ კამათისა და ეშმაკობის 
საგანი ხდება. პერსონაჟები სხვადასხვა ეროვნებისა და სოციალუ-
რი ფენის წარმომადგენლები არიან. მათი ქცევები და მოქმედება 
კომიკურ   სიტუაციებს   ქმნიან.  სტუმრების  მიღებას  იორამი,   ნავ-
თით მოვაჭრე თათარ ალი ბალი-მაშადისთან მოლაპარაკებით 
იწყებს. საუბრის დროს, როცა თათრის წარმომავლობას გაიგებს, 
ბაქოელის ხსენებაზე იორამს ისტერიკა ემართება, გიჟივით ფეხ-
ზე წამოხტება და მათ შორის დიალოგი ჩხუბში გადაიზრდება 
„ბაქოელი! აი დალახვროს ღმერთმა-რატომ არ მითხარი, შე ოჯახ 
ამობუგულო, ეგ ხომ დამღუპე... ცოლ-შვილს ხომ გამომწირე...
მიბრძანდი თუ ღმერთი გწამს, მიბრძანდი... 

ალი-ბალი (გაჯავრებული) – რა არის კნიაზ რატომ ჯავრობ? 
იორამ – ჯავრობ რომელია. შენ აქ ხოლვერით გინდა მომკლა!.. 

სულ პანტასავით ჰცვივა თურმე ბაქოში ხალხი. არა ძმაო, მე შენ-
თვის დაჩა არა მაქვს (აიღებს პულვიზატორს და შეასხურებს). აი ეს 
თუ მიშველის, თორემ ჩემი საქმე ცუდად არის! 

ალი – რას შვრები კაცო, სულ ტყუილია 
იორამ – ტყუილი კი არა მართალია, წადი დამეკარგე აქედან..

რაზედ მიღუპავ, შე ოჯახ ამობუქულო, ცოლ-შვილებს! გამეცა-
ლე! თორემ კიდევ შეგაშხაპუნებ... შე ხოლვერიანო შენა. გასწი 
დამეკარგე! (ალი გადის)“ (გუნია 1893: 235). 

იორამი გაბრაზებულია პოლიციაზედაც, რომელიც ბაქოელებს 
თბილისში შემოსვლის ნებას აძლევს. 

„...აი იმ პოლიციას რა ვუთხრა,  რომ  ბაქოელებს  აქეთ უშვებენ! 
ასე   თავისუფლად   რომ   იხეტიალოს  ბაქოელმა   თათრებმა,   ხომ 



506

მთელი საქართველო ამოსწყვიტეს..! კარგია კიდევ რომ ეს შესაშ-
ხაპუნებელი ვიყიდე! (იშხაპუნებს) ის რაღაც ბაცილები თუ მაცი-
ლები რომ არის, სულ ერთიანად გაწყდება! (გუნია 1893: 236)

როდესაც ხოლერა ბაქოში გავრცელდა, გაზ. „ივერია“ ქალაქში 
შექმნილ მდგომარეობაზე ინფორმაციას აქვეყნებდა. იმ დროს, 
ბევრი რამე აიკრძალა ბაქოდან შემოტანილი, თბილისის რკინიგ-
ზის მმართველობამ კი ყუთებით პურები გაუგზავნა თბილისელ 
მემანქანეებს, რომ ბაქოში ჩასულებს პური არ ეყიდათ. 

ვოდევილის მესამე ეპიზოდში წარმოდგენილია თბილისელი 
სომეხი ვაჭრის შაშლამიანცისა და იორამს შორის საუბარი, რომე-
ლიც საბოლოოდ ჩხუბით დამთავრდა. უსიამოვნების მიზეზი 
ვაჭრის მიერ იორამის გვარის დაუწუნამ გამოიწვია („რეტიანი“ 
ასეთი თავადის გვარი მეუცხოვებაო – უთხრა), რამაც იორამი 
საშინლად  გააღიზიანა.  ამას  დაემატა ისიც, რომ ვაჭარს ბინის ფა-
სი ეძვირა და იორამს ქირის დაკლება მოსთხოვა. 

პიესაში, ხოლერის გარდა კიდევ ერთი ნამდვილი ამბავია ნახ-
სენები, რომელსაც იორამთან საუბარში სომეხი შაშლამიანცი 
გაიხსენებს. საქმე სომეხთა დაღუპვის ტრაგიკულ მოვლენას ეხება, 
რომელმაც მაშინ მთელი თბილისი შეძრა. 

შაშლამიანცი ამბობდა: „ნათლისღება დღეს ხომ გაგეგონებათ, 
ვანქის  პირდაპირ,  ხიდი  ჩაიმტვრა  და  შიგ  ორასამდე  სომეხი  ჩა-
იტანა და ჩაახშო, მერე ვაჭრობა დაეცა, მერე ქვეყნის პირველი 
კაცი არწრუნი* გარდაიცვალა“ (გუნია 1893: 239). 6 იანვარს წყლის 
კურთხევისას, მადათოვზე გადებული ხის ხიდი ჩატყდა და 500 
მდე სომეხი თან ჩაიტანა, მათ შორის ბევრი დაიღუპა. ამასთან 
დაკავშირებით, გაზ. „ივერია“ წერდა: „ნათლისღების დღეს ტფი-
ლისში 100-მდე სომეხი გაუბედურდა.. მეთერთმეტე საათი იქნე-
ბოდა, როცა სომეხთა სამღვდელოების კრებულმა წყლის კურ-
თხევის წესი შეასრულა მადათოვის კუნძულის ბოლოს მტკვრის 
დიდ ტოტზე... ვანქის ტაძრისკენ ეკლესიის პირდაპირ ხიდს ლა-
წანი გაუვიდა და ჩატყდა და 500 მდე კაცი ჩავარდა...“ (ივერია“ 
1892: N4). სხვათაშორის, ამ დღეს ქართულ დასს დანიშნული 
ჰქონია წარმოდგენა, რომელიც გადაუდიათ „ნიშნად გლოვისა და 
მწუხარებისა“. 

* გრიგოლ არწრუნი, სომხური გაზეთ „მშაკის“ რედაქტორი, პუბლიცისტი.



507

პანდემიის პირობებში, ადამიანებს გარკვეული უნარ-ჩვევები 
შეუძენიათ. პულვიზატორის ხმარება, წამდაუწუმ წამლების მი-
ღება. დაავადების მიმართ გამძაფრებულმა შიშმა მოსახლეობა 
დააბნია და პანიკაში ჩააგდო. იორამი ამბობდა: „ეგ ხოლვერა 
ხომ ხოლვერაა, მაგრამ ეს რაღაც ახალი ჭირი და სენი გაჩენილა 
– „პანიკა“, რომ ჰქვიან, ეს რაღა ოხრობა და ჯანდაბაა!?“ ამ მხრივ, 
პიესაში განსაკუთრებით გამორჩეული ტიპაჟია, ახალგაზრდა, 
უსაქმური ყმაწვილი ქრისტოფორე კენკიაშვილი, რომელიც მუდ-
მივად წამლებიან შუშებს დაატარებს, ვინაიდან ჰგონია, რომ 
ხოლერისაგან დაიცავს. ამ შუშებს ის ახალი მოდის დუხებს ეძახის, 
თუმცა სინამდვილეში სხვადასხვა სახის კაპლებია: ვალერიანის, 
ბოტკინის, ეფირნი მორფისა და ა შ. თავად ამ შუშებს წამდაუწუმ 
ყნოსავს, შაქარს კაპლებს ასხამს და ისე მიირთმევს. ახალგაზრდა 
ყმაწვილს თავში აბდა-უბდა აზრები უტრიალებს. ვინც ცუდად 
ხდება ყველა ხოლერიანი ჰგონია, სჯერა, რომ დაავადებულ 
ადამიანებს საავადმყოფოში კლავენ. მისი მონათხრობი ამბავი 
მგზავრობის თაობაზე, სრულ სიგიჟეს წარმოადგენს. სადღაც 
ყური მოუკრავს, რომ „სტანციაზე’’ მისულ მგზავრებს აშიშვლებენ 
და ორთქლში ფუფქავენ, ტანსაცმელს კი კორბოლის მჟავეში ავ-
ლებენ. ჭორ-მართალის ერთმანეთში არევა, პანიკური შიშის და-
თესვა, უსარგებლო, აბსურდული რჩევების მიცემა და ჭორების 
გავრცელება პანდემიის მთავარი მახასიათებელი იყო, რასაც გარ-
კვეულ წილად „ივერიაც“ უწყობდა ხელს, რომელიც ყველა სახის 
ინფორმაციას აქვეყნებდა, იქნებოდა ეს ექიმებისა თუ დილეტან-
ტთა მოსაზრებები. მაგ. რჩევის სახით, „ივერია“ წერდა: „უნდა 
ერიდონ სოდის წყლის სმას; ლიმონადის სმა სასარგებლო არ 
არის. ღვინო უნდა სვან წითელი, ბოთლებში ჩასხმული ადრევე, 
სანამ ხოლერა გაჩნდებოდა, ვინც მიჩვეულია ლუდი დალიოს, 
მხოლოდ ცოტა და კარგად დადუღებული. კვასი სჯობია რომ 
არ დალიონ, ნურც მაროჟს მიირთმევენ... საზრდო უნდა იყოს 
ადვილად მოსანელებელი..უნდა სჭამონ ცოტცოტა და ხშირად. 
საზრდო და სანოვაგე კარგი მოხარშული და კარგი შემწვარი 
უნდა იყოს“... (ივერია 1892: N135). სტატიაში, სხვა რჩევებსაც 
ვხვდებით მოსახლეობის ჰიგიენური წესების დაცვის შესახებ, 
თუ როგორ უნდა მოუარონ სამზარეულოს ჭურჭელს, როგორი 



508

სურსათი იყოდონ და ა შ. რჩევები ხშირად ერთიდაიგივე შინაარ-
სის შემცველია. მაგ. წერილში „ხოლერა ბაქოში“ სომეხი მკურნალი 
მოსახლეობას ურჩევდა, რომ გადაჭარბებული ჭამა-სმა მავნებელი 
იყო ჯანმრთელობისთვის... ძლიერ მავნებელი ყოფილა ხოლერის 
დროს   ხილი,   წნილი,   კიტრი,  ბოლოკი,  ნესვი,  სუქანი   ხორცი... 
ღვინო წითელი უნდა დაილიოს წყალ-წყალ ნარევი“ და ა. შ. (ივე-
რია 1892: N121) ამგვარად, „ივერიის“ ფურცლებზე მოყოლილი 
ისტორიები, საეჭვო რჩევები თუ სამართლიანი შენიშვნები სრულ 
თანხვედრაში იყო პიესის სულისკვეთებასთან. პანდემიური გარე-
მოს შექმნა, რომელშიც არაფერი იყო მოგონილი, სიტუაციების 
დაძაბვა, შესაძლოა ზოგჯერ გაზვიადებული, ვოდევილში რეალუ-
რად იყო გადმოცემული. 

პანიკური განწყობა, დაბნეულობა და შიშის განცდა პიესის ფი-
ნალურ ეპიზოდშიც შენარჩუნებულია. თავადი იორამი, რამდე-
ნიმე ადამიანთან შეხვედრის შემდეგ, გადაწყვეტს, რომ ბინა 
ახლგაზრდა, ლამაზ ქალს მაკრინე კვალკვალაძისას მიაქირაოს, 
რომელთანაც არშიყობა უნდა, მაგრამ ქალს ქმარიც ჰყავს და კა-
ვალერიც ქრისტოფერის სახით. ქალის „ევროპულად“ ცხოვრების 
წესი მოსწონს იორამს და ნატრობს, რომ მასაც შეეძლოს იგივეს 
გაკეთება, მაგრამ ცოლის ეშინია. პიესაში ჩართულია მცირედი სა-
არშიყო ეპიზოდი, რომელიც პიესას შინაარსის თვალსაზრისით, 
დიდად არაფერს მატებს. მალე, სომეხი ვაჭრის მეუღლის მაქთა-
ღას დახმარებით გაირკვევა, რომ მაკრინე და მისი კავალერი თაღ-
ლითები არიან, რომ ბინაში ფულს არ გადაიხდიან და იორამს 
ატყუებენ. საბოლოოდ, იორამს არჩევანის გაკეთება აღარ უწევს, 
ვინაიდან  მისი  ცოლი-ხორეშანი კლიენტს თავად იპოვის და და-
ჩას მიაქირავებს. 

პიესის ბოლოს დაქირავების მსურველები კვლავ იორამის 
სასტუმროში იკრიბებიან. ნავთის გამყიდველი თათარი და სომეხი 
ვაჭარი, რომლებმაც ბინა ვერ იშოვეს, მზად არიან იორამს ბევრი 
ფული გადაუხადონ, ოღონდ დაჩა მიაქირავონ. იორამს კი მათი 
თავიდან მოცილება უნდა, რაშიც მსახური მოსიკო დაეხმარე-
ბა. მუცელზე ხელს მოიკიდებს და იყვირებს: „ვაიმე მიშველეთ, 
მუცელი!“



509

ყველანი დაფრთხებიან და ყვირიან: „არიქა, თავს უშველეთ 
ხოლერაა!..“ 

ვოდევილი   ხუმრობა „ხორველობა“ დაწერიდან მალევე და-
იდგა.  სეზონის  გახსნისთვის,  სექტემბრის  თვეში  თითქოს  ხოლე-
რის გავრცელებამ იკლო, ამიტომ უნდოდათ, 27 სექტემბერს, ხო-
ლერის მოსპობის აღსანიშნავად, სიონის ტაძარში სამადლობელი 
პანაშვიდი გადაეხადათ, მაგრამ 4 ოქტობრისთვის გადასდეს, ვი-
ნაიდან კიდევ რამდენიმე კაცი დაავადდა. 

27 სექტემბერს, სეზონის გახსნაზე მუდმივმოქმედმა თეატრმა, 
ორი ახალი ქართული პიესა შესთავაზა საზოგადოებას: ა. ბენაშ-
ვილის „თელაველი ოტელო“ და ვ.გუნიას „ხორველობა“ (ორი სპექ-
ტაკლის ერთ საღამოს წარმოდგენა, ამ პერიოდში ჩვეულებრივი 
მოვლენა იყო). ვოდევილში ასახულმა მოვლენებმა, ნაცნობმა სი-
ტუაციებმა, პერსონაჟთა კომიკურმა საქციელებმა და სასაცილოდ 
აღწერილმა ეპიზოდებმა მაყურებელთა მოწონება დაიმსახურა. 
პრემიერის დღის შესახებ, 29 სექტემბრის ახალ ამბებში, გაზეთი 
„ივერია“ წერდა: „27 სექტემბერს, ქართულმა დრამატულმა დასმა 
პირველი წარმოდგენა გამართა. ა.ბენაშვილის „ოტელო“ და გუნი-
ას ვოდევლი „ხოლერობა“ წამოადგინეს, როგორც მოსალოდნელი 
იყო ხალხი კარგა ბლომად დაესწრო. წარმოდგენამ ჩინებულად 
ჩაიარა. არტისტები მწყობრადა თამაშობდნენ. ეტყობოდათ, რომ 
პირველი წარმოდგენისთვის შრომა არ დაეშურნათ. ა. ბენაშვი-
ლის პიესა „თელაველი ოტელო“ საზოგადოებას ძლიერ მოეწონა 
და ავტორი რამდენჯერმე გამოიწვიეს და ხანგრძლივის ტაშის 
ცემით დააჯილდოვეს. გუნიას ვოდევილმა „ხორველობამ“ ხალხი 
ძლიერ აცინა“. სპექტაკლი 11 ოქტომბერსაც გაიმართა, ამჯერად 
„ხორველობასთან“ ერთად ვალერიან გუნიამ კიდევ ერთი ახალი 
პიესა შესთავაზა მაყურებელს კომედია „ზოგი ჭირი მარგებელია“ 
გადმოკეთებული 3 მოქმედებად. 

„ხორველობა“ სხვადასხვა ქალაქებსა და წლებშიც იდგმებო-
და, ძირითადად მას სცენისმოყვარეები წარმოადგენდნენ საქ-
ველმოქმედო მიზნით, რაც პირველ რიგში სიუჟეტის სიმარტი-
ვით იყო განპირობებული. ერთ-ერთი წარმოდგენა, 1896 წელს 
ახალ-სენაკში ნატო გაბუნიას* ხელმძღვანელობით უთამაშიათ, 

* მუდმივმოქმედი პროფესიული თეატრის მსახიობი. მას მიუძღვნა ა. ცა-
გარელმა პიესა „ხანუმა“.



510

წყალ დიდობისა და დიდი თოვლისაგან დაზარალებულთა და-
სახმარებლად. ხაშურშიც წარმოუდგენიათ მცხეთის ტაძრის სა-
სარგებლოდ, „ბილეთები კი ნისიად გაუყიდიათ“ (ცნობის ფურ-
ცელი 1899: N8350). 

თბილისურ სეზონს მალე ქუთაისის თეატრის სეზონის გახსნა 
მოჰყვა. პირველი სპექტაკლი 11 ოქტომბერს გაიმართა. თეატრმა, 
კლასიკა შესთავაზა მაყურებელს. გუცკოვის ტრაგედია „ურიელ 
აკოსტა“,  კოტე  მესხისა  და ეფემია მესხის მონაწილეობით. „ახლა-
ვე  კი  შევძლებთ,  ვგონებ  ხოლერისაგან  შეშინებულ-დადარდი-
ანებული გული თეატრში სიარულით გავართოთო“ – წერდა 15 
ოქტომბრის „ივერია.“ 

 ამ პერიოდის მანძილზე, ვიდრე ქვეყანაში ხოლერა არსებობ-
და, თეატრალური ცხოვრების რიტმი არ შეცვლილა. არც რაიმე 
საგანგებო რეჟიმი შემოუღიათ, არც სპექტაკლები მოუხსნიათ. 
თბილისსა   და რაიონებში კულტურულ-თეატრალური ცხოვრება 
არ   შეწყვეტილა.  ამ   6  თვის   მანძილზე   არაერთი   თეატრალური 
პრემიერა შედგა, დაიწერა ახალი ქართული პიესები, გაიმართა 
ბენეფისები, ჩატარდა თეატრალური საზოგადოების სხდომა, 
ერთი სიტყვით თეატრალური პროცესები ჩვეულებრივად 
მიმდინარეობდა. 

თეატრალურ დასებს, არც მნიშვნელოვანი თარიღები დარჩე-
ნიათ უყურადღებოდ. მაგ. რუსულმა დასმა ფორკატის ხელმძღ-
ვანელობით,  ამერიკის  აღმოჩენის  400 წლისთავს მიუძღვნა  სადღე-
სასწაულოდ სპექტაკლები. ბარრეს ხუთმოქმედებიანი ფერია 
პროლოგითურთ: „ქრისტოფორე კოლუმბი ანუ ამერიკის აღმო-
ჩენა“ (ივერია 1892: N223), რომელშიც მთელი დასი იღებდა მო-
ნაწილეობას.  ფორკატის*  ხელმძღვანელობით  რუსული  დასი  აპი-
რებდა  წარმოდგენის  გამართვას,  საზაფხული  თეატრში  ქ-ნ  სტრე-
პეტოვას მონაწილეობით, რომელიც 10-12 წარმოდგენისთვის იყო 
მოწვეული.

ასევე ფორკატის მოლაპარაკება დაუწყია, იტალიიდან საბალე-
ტო დასის ჩამოსაყვანად. 

* ვ.ლ.ფორკატი – ანტრეპრენიორი, მსახიობი, თბილისში ჩამოვიდა თავისი 
დასით 1887 წელს, 1892-93 წლებში. სათავეში ჩაუდგა თბილისის ოპერის 
თეატრის ანტრეპრიზას. 



511

სპექტაკლებს მართავდა სომხური დასიც, მიუხედავად იმისა 
რომ სომხური თეატრის კომიტეტს ფინანსური პრობლემები შე-
ექმნათ და დასს დახმარება შეუწყვიტა, კომიტეტის საამმა წევრმა 
განიზრახა თავისი ხარჯით განეგრძოთ წარმოდგენების მართვა. 

ქართულ თეატრში ტრადიციულად გაგრძელდა ბენეფისების 
მოწყობა. 9 დეკემბერს წარმოადგინეს კოტე ყიფიანის საბენეფი-
სოდ გუნიას პიესა „და-ძმა“ და ვოდევილი „არც აქეთ არც იქით“. 
ვალერიან გუნიას საბენეფისოდ გაიმართა 5 მოქმედებიანი ის-
ტორიული დრამა „მოღალატე,“ კომედია „ჩვენი დროის ქალები“ 
და დრამა „სულით ღატაკნი“(ივერია 1892: N260). მსახიობი ლადო 
მესხიშვილი მიუწვევიათ საიმპერატორო თეატრის სცენაზე დრა-
მატული როლების სათამაშოდ (ივერია 1892, N225). დაიწერა ახა-
ლი პიესები (მაგ.გამოურკვეველი ოცნებანი, ჩვენი დროის ქალები, 
ორივეს დადგმა ქართულ დასს გადაწყვეტილი ჰქონდა), დაიდგა 
ახალი სპექტაკლები („მოღალატე“, „სულით ღატაკნი“, „თელავე-
ლი ოტელო“, „პარიზის ღარიბ-ღატაკნი“ და სხვა). ზოგიერთ სპექ-
ტაკლს წარმატებაც ჰქონდა, მაგრამ ამ ხნის მანძილზე ქართულ 
თეატრსა და დრამატურგიაში ღირებული არაფერი შექმნილა 
და სეზონიც საკმაოდ მდორედ მიედინებოდა. ყველა ახალ სპექ-
ტაკლს, რომელიც ამ დროისთვის იდგმებოდა, გაზეთი „ივერია“ 
ეხმაურებოდა და მკითხველს აწვდიდა ინფორმაციას, ბეჭდავდა 
რეცენზიებს. რეცენზენტები ზოგჯერ მკაცრად გამოხატავდნენ 
უკმაყოფილებას,  როგორც  სპექტაკლის,  ასევე  პიესის  მიმართ.  მა-
გალითად, როდესაც ბელოვის მელოდრამა „დანაშაული და სას-
ჯელი“ დაიდგა, რეცენზენტმა მისი შინაარსი უარყოფითად შე-
აფასა. პიესა მოღალატე ცოლის ისტორიას მოგვითხრობს. მთა-
ვარი მოქმედი პირი კორა ღალატობს ქმარს და უდანაშაულო 
კაცს ციხეში აგზავნის. რეცენზენტის აზრით, ასეთი შინაარსის 
პიესა ქართული საზოგადოებისთვის სრულიად შეუფერებელი 
იყო და მნიშვნელობას მოკლებული. „ისეთი ხასიათის ქალებს, 
როგორიც აქვს კორას, ევროპის დიდ ქალაქებში თუ შეხვდებით 
პარისში ან ლონდონში. დასავლეთ ევროპაში დიდ წარმატებასთან 
ერთად ზნედაცემულობაც დიდია და ამ ნაკლს ცივილიზაციისას 
გვიხატავს ბელოვის მელოდრამა..(ივერია 1892: N207). როგორც 
ვხედავთ ცოლის მიერ ქმრის ღალატი და მასზე ვერაგული შუ-



512

რისძიება, წერილის ავტორმა ევროპულ მოვლენად აღიქვა. ამის 
გარდა, რეცენზენტი თვლიდა, რომ მიუხედავად მსახიობთა (სვი-
მონიძე, აბაშიძე, გედევანოვი, განსაკუთრებით კი კორას როლის 
საუკეთესოდ შემსრულებელი ავალიშვილი) კარგი შესრულებისა, 
პიესა არ იყო შესაფერისად დადგმული, არც დეკორაციები და არც 
ტანსაცმელი ვარგოდა. 

 თეატრალური წარმოდგენების პარალელურად, ხოლერის პე-
რიოდში სხვადასხვა სახის სპორტული და კულტურული ღონის-
ძიებები  ეწყობოდა.  მაგ.  27  სექტემბერსა  და  4 ოქტომბერს  გაიმარ-
თა დიდი დოღი დიდუბის მინდორზე. ცხინვალში პატარა ლიახ-
ვზე ხიდის გასაკეთებლად მოეწყო გასართობი საღამო, ჯერ ითა-
მაშეს სპექტაკლი „მზის დაბნელება საქართველოში,“ შემდეგ კი 
გაიმართა ჭიდაობა. აქტიურად მუშაობდა წიგნის გამომცემელთა 
ამხანაგობა, გამოსაცემად მზადდებოდა ლერმონტოვის „მწირი“, 
სულხან-საბას „სიბრძნე სიცრუისა“. აკაკი წერეთელმა, ნოტარი-
უსით დამტკიცებული ხელწერილით 1892 წლის 16 ოქტომბერს, 
ამხანაგობას  გადასცა  თავისი  ნაწარმოებების   სრულიად   გამოცე-
მის უფლება, სხვებს  კი  აეკრძალად  აკაკის ნაწარმოების გამოცემა 
ან კრებულში ან ცალკე წიგნად, სხვა შემთხვევაში დაჯარიმდე-
ბოდა. გაიხსნა ახალი სასტუმრო მადათოვის ქუჩაზე „ქართული 
პურ-მარილი“... 

მიუხედავად მდარე თეატრალური სეზონისა, ამ პერიოდის 
სათეატრო ცხოვრების მნიშვნელოვან მოვლენად იქცა მოსკოვის 
საოპერეტო დასისაგან სპექტაკლების გამართვა, რომელის ხელ-
მძღვანელობაც დრამის მსახიობმა მაკო საფაროვამ ითავა. 

 გაზეთი „ივერია“ წერდა: „ჩვენი ბანკის თეატრი იჯარით 
აიღო მაკო საფაროვამ, რომელმაც მოსკოვიდან უნდა მოიწვიოს 
საოპერეტო და სადრამო დასი“ (ივერია 1892: N199). უნდა აღი-
ნიშნოს, რომ ქართული საზოგადოება ყოველთვის დიდი მოყ-
ვარული იყო მუსიკალური საღამოებისა. 1851 წლიდან, როდე-
საც თბილისში იტალიური ოპერა შეიქმნა, მაყურებელი დიდ 
ინტერესს ავლენდა ამ ჟანრის მიმართ. თბილისში, სამუსიკო და 
სალიტერატურო საღამოები მრავალფეროვნებით გამოირჩეოდა. 
მაგ. 1892 წლის 18 იანვარს ხუთ განყოფილებიანი საღამო გაიმარ-
თა. ითამაშეს ოპერეტა ჟონანისა „ქორწინების წინა დღე“, ვასო 



513

აბაშიძემ შეასრულა კუპლეტები, ქ-ნმა ძნელაძემ იმღერა არია 
ოპერიდან „რუსლანი და ლიუდმილა. „ოპერისადმი ინტერესი 
იმდენად დიდი იყო, რომ აფიშაზე გაჩნდა წარწერა „სადრამო და 
საოპერეტო“ წარმოდგენა. ხშირად დრამის მსახიობები არათუ თა-
ვისი ბენეფსისთვის ირჩევდნენ ნაწყვეტებს ოპერებიდან, არამედ 
საოპერეტო  წარმოდგენაც  კი  დადგეს  (1882  წლის 24 ნოემბერს,) 
ჟაკ ოფენბახის „მეჯლისი იტალიელებით“, რომელიც ქართულ 
ენაზე წარმოადგინეს.

პანდემიის პირობებში, ამ თვალსაზრისით ოქტომბრის თვე 
იყო გამორჩეული. 1892-1893 წლის სეზონში, როცა მაკო თეატრის 
ანტრეპრენიორი გახდა, არაერთი მომღერალი დასი ჩამოიყვანა. 
მაკოს დასმა პირველი წარმოდგენა 1892 წლის 15 ოქტომბერს გა-
მართა  სტრაუსის  3  მოქმედებიანი  კომიკური  ოპერა  „ყარაჩთა  ბა-
რონი“. ივერიის რეცენზენტი სპექტაკლის ქებასთან ერთად, აკ-
რიტიკებდა მსახიობთა ოსტატობას, ხოროს შესრულებას, რომელ-
საც   „ხმა   შეუწყობელი,  შეუთანხმებელი   ჰქონდა“   (ივერია  1892: 
N220). 18 ოქტომბერს, არწრუნის თეატრში კიდევ ერთი ოპერეტა 
ითამაშეს. ლეკოკის „ხელი და გული“. ბოენსის და ლეანოვის შეს-
რულებით. სპექტაკლს წარმატება მოყვა. მეორე დღეს, 21-ოქტომ-
ბერს,    ბანკის  თეატრში   წარმოადგინეს  ზუპპერის  სამმოქმედე-
ბიანი   ოპერეტი   „ბოკაჩიო“. გაზეთები „კავკაზი“   და „ივერია“ 
აშუქებდა  სპექტაკლების  ხარისხსა   და   მომღერალთა    შესრულე-
ბას. მსახიობი ქ-ნი ბოენსი და ბ-ნი ბიაზი გამორჩეული ყოფილა. 
სპექტაკლში „ბოკაჩიო“ რეცენზენტმა დაიწუნა ქალების ხორო და 
ურჩევდა ადმინისტრაციას, რომ ხოროსთვის მეტი ყურადღება 
მიექცია. მართალია, ზოგიერთი მომღერალის გამოსვლას რეცენ-
ზენტთა  კრიტიკა  მოჰყვა  (ზოგიერთ  მსახიობს  როლები  არ სცოდ-
ნია), მაგრამ მთავარი იყო, რომ თბილისელი მაყურებელი მუსიკა-
ლურ სპექტაკლებს დიდი ინტერესით ესწრებოდა. განსაკუთრე-
ბით, ეს ეხებოდა საოპერტო ჩამოსულ დასებს. მაგ. 1893 წელს 10 
ახალი საოპერო სპექტაკლი გაიმართა, რომელზედაც ყველა ბი-
ლეთი გაყიდულა.

დრამატული საზოგადოება თვალყურს ადევნებდა ოპერეტის 
დასის საქმიანობას, მომღერალმა ბარიტონმა კაზიმირ ცხომელი-
ძემ (ივერიელი), რომელიც ხშირად მართავდა საოპერო საღამო-



514

ებს, 11 ოქტომბრს, სხდომაზე დასვა საკითხი მუსიკალური 
სპექტაკლების გამართვის შესახებ. მისი აზრით, კარგი იქნებოდა, 
რომ წარმოდგენების მართვა თავის თავზე აეღო დრამატულ სა-
ზოგადოებას. საზოგადოების თავჯდომარემ გიორგი თუმანიშ-
ვილმა, ამის თაობაზე უარი განაცხადა, ვინაიდან წესდების 
მიხედვით, დრამატულ საზოგადოებას არ შეეძლო სამუსიკო სა-
ღამოების წარმოდგენების მართვა. დრამატული საზოგადოება, 
ამ პერიოდშიც აქტიურად აგრძელებდა თავის საქმიანობას. წესი-
სამებრ, ჩატარდა წლიური კრება, აირჩიეს კომიტეტის წევრები, 
განიხილეს ფინანსური მდგომარეობა, მიმდინარე საკითხები. 

პანდემიის არსებობამ ხელი ვერ შეუშალა თეატრალური პრო-
ცესების წარმართვას. შემოდგომის და ზამთრის სეზონმა ნორ-
მალურად  ჩაიარა.   იმ  დროინდელი  მონაცემების  მიხედვით,   რე-
პეტიციების ჩატარებისა თუ მაყურებელთა დასწრების შეზღუდ-
ვების ან რაიმე რეგულაციების შესახებ არ გვაქვს ინფორმაცია. ეს 
ეხებოდა, როგორც დედაქალაქს, ასევე რაიონებსა და სოფლებს. 

ამგვარად, პანდემიის პირობებში თეატრალური ცხოვრებაში, 
ცვლილებები არ შეინიშნებოდა. ამ 6 თვის მანძილზე დაიდგა 
ახალი სპექტაკლები, გაიმართა ბენეფისები, დაიწერა პიესები, 
გამოიცა ახლი წიგნები, მოეწყო სხვადასხვა სახის ღონისძიებები, 
მნიშვნელოვან მოვლენად იქცა მაკო საფაროვას მიერ რუსული 
საოპერეტო დასის ჩამოყვანა, რომელსაც საზოგადოება დიდ თა-
ნაგრძნობას უცხადებდა. გაიმართა დრამატული საზოგადოების 
სხდომა. ერთი სიტყვით, თეატრალური ცხოვრება თავისი გზით 
მიდიოდა...

დამოწმებანი:

გუნია 1893: გუნია ვ. დრამები და კომედიები. თბილისი: 1893.
ვაჟა-ფშაველა 1892: ფიქრები ხოლერის გამო. ივერია, N207, 1 ოქტომბერი. 1892.
ივერია 1892: „ხოლერის შესახებ“. ივერია, N130, N131, 125, N129, N 120, N127. 1892. 
ივერია 1892: „ხოლერა ბაქოში“. ივერია, N121, 12ივნისი. 1892.
ივერია 1892: ახალი ამბების რუბრიკა. ივერია, N11, N17, N205,N4,N135, N199, 

N 203, , N223, N221, N 225, N224. 1892.



515

ივერია 1892: ნათლისღების დღეს მომხდარი უბედურება ტფილისში. ივერია, 
N4, 8 იანვარი. 1892. 
ივერია 1892: დარიგება ხოლერის დროს. ივერია, N135, 28 ივნისი. 1892. 
ივერია 1892: ქართული თეატრის მატიანე. ივერია, N208, 3 ოქტომბერი, 1892. 
ივერია 1892: საოპერეტო დასის პირველი წარმოდგენა. ივერია, N220, 17 

ოქტომბერი. 1892. 
წერეთელი 1892: წერეთელი ა. ხოლერა მესტვირული შაირები. ქუთაისი: 1892. 

Tsira Kilanava
Georgia, Tbilisi 
Ilia State University

„The Awakening of the Person Hidden Inside“:
Representation of the Epidemic in “Mikela” 

by David Kldiashvili 
(visualization of spatial and social relations)

Summary

The epidemic is represented in “Mikela” in two manifestations: As an 
organizing principle of the space determined by the disease and in terms 
of the representation of the model of social relations.

To analyze the given issues, the textual data showing the disease and 
the relation to it were identified in the narrative (mainly through the nar-
rator’s report and through the characters’ speech); moreover, the practice 
of organizing the space was specified  based on the passages showing the 
characters’ action space, and the social network of “Mikela” was recon-
structed through the relation to other characters. The value system that 
forms the basis of the characters’ relationships was revealed. Diagrams 
were used to classify the textual data, which were created using simple 
online tools.

Key words: David Kldiashili, epidemic, space, value, diagram.



516

ცირა კილანავა
საქართველო, თბილისი
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი

„შიგნით დამალული ადამიანის  გაღვიძება“: 
ეპიდემიის რეპრეზენტაცია  დავით კლდიაშვილის 

„მიქელას“ მიხედვით
(სივრცისა და სოციალურ ურთიერთობათა ვიზუალიზება)

შესავალი

ქართულ ლიტერატურაში განსახოვნებული მრავალფეროვანი 
თემატიკიდან ერთ-ერთი უძველესია ფიზიკური ავადმყოფობა. 
აღნიშნულ საკითხს ჯერ კიდევ მე-5 საუკუნის „შუშანიკის წამე-
ბაში“ ექცევა დიდი ყურადღება (ეპოქის მსოფლმხედველობრი-
ვი საფუძვლების შესაბამისად, მოწამის დასნეულება იმთავით-
ვე გულისხმობს მის სულიერად გაძლიერებას). დასახელებული 
საკითხისადმი ინტერესი არ კლებულობს მომდევნო ხანების 
მხატვრულ ნარატივებშიც (შდრ. დავით გურამიშვილის, აკაკი 
წერეთლის, ვაჟა-ფშაველას, შიო არაგვისპირელის, კონსტანტინე 
გამსახურდიას, ტიციან ტაბიძის, ლადო ასათიანის, გურამ გეგე-
შიძის, ბესიკ ხარანაულისა და სხვათა ნაწარმოებები). მათ შორის 
გამორჩეული ადგილი უჭირავს დავით კლდიაშვილის მოთხრო-
ბა „მიქელას“ (1904 წ.), რომელიც მწერლის შემოქმედების პირ-
ველ ეტაპზეა შექმნილი და წარმოადგენს მე-19 საუკუნის 90-იან 
წლებში დაწყებული მოთხრობათა ციკლის დასასრულს: „მიქე-
ლა“ აგრძელებს და კრავს „შერისხვასა“ (1893 წ.) და „მსხვერპლში“ 
(1894 წ.) თემატიზებულ საკითხებს: დეინდივიდუალიზებულ და 
დეჰუმანიზებულ ურთიერთობებს, მატერიალური და სულიერი 
სიღარიბის საშინელებას, მოულოდნელი/უარყოფითი მოვლენის 
მიმართ არარაციონალური დამოკიდებულების პრობლემურობას. 
დასახელებულის გარდა, „მიქელა“ საყურადღებო ნაწარმოებია 
ეპიდემიის რეპრეზენტაციის, სნეულებით განპირობებული სივ-
რცის ორგანიზების პრაქტიკისა და სოციალურ ურთიერთობათა 
მოდელის განსახოვნების თვალსაზრისით. 



517

დასახელებული საკითხების საანალიზოდ მოთხრობაში იდენ-
ტიფიცირებულია სნეულებისა და მისდამი დამოკიდებულების 
ამსახველი ტექსტური მონაცემები (ძირითადად – მთხრობლისა 
და პერსონაჟთა მეტყველების დონეებზე), მთავარი პერსონაჟის 
სამოქმედო არეალის ამსახველი პასაჟების საფუძველზე დად-
გენილია სივრცის ორგანიზების პრაქტიკა და დანარჩენ პერსო-
ნაჟებთან მიმართებით რეკონსტრუირებულია მიქელას სოციალუ-
რი ქსელი; აღნიშნულის საფუძველზე, გამოვლენილია სხვებთან 
მისი დამოკიდებულების ღირებულებითი მოდელიც. საამისოდ 
გამოყენებულია დიაგრამირების მეთოდი და მონაცემთა კლასი-
ფიკაციის/ვიზუალიზების მარტივი ონლაინინსტრუმენტი. 

       

ძირითადი ნაწილი

„მიქელაში“ მოვლენების განვითარების საწყის ეტაპად წარ-
მოდგენილია  ოჯახში  დატრიალებული ტრაგედია – გაურკვევე-
ლი, ავტორის მიერ სახელუდებელი მიზეზით მოხუცმა „სულ 
მოკლე ხანში მიწას მიაბარა თავისი სამი ვაჟი, ერთი ცოლ-
შვილიანად. მრავალრიცხოვან ოჯახიდან მას შერჩა მხოლოდ ორი 
შვილიშვილი და დაქვრივებული რძალი მაია“ (კლდიაშვილი 
2014: 1). ღვთისადმი/უზენაესისადმი/ღვთაებისადმი/უფლისადმი 
(მოთხრობაში ყველა ეს სახელდებაა მოცემული) ტექსტში სამ-
გზის ხაზგასმული მორჩილებითა და მოთმინებით ნასაზრდოები 
დამოკიდებულება რადიკალურად შეიცვალა მას შემდეგ, რაც 
ოჯახის ამოწყვეტისა და მიცვალებულთა მაცხოვნებლის/ მომგო-
ნებლის დაკარგვის შიშმა (ერთი წინადადების ფარგლებში სიტყვა 
„შიში“ სამგზისაა გამოყენებული) მიქელას აქტიურობისკენ უბიძ-
გა: უფროსი შვილიშვილის, სპიდონას, უცნაური ავადობისა და 
უმცროს  შვილიშვილ  ნესტორას  გახიზვნის  შემდეგ  „მასში   თით-
ქოს გაიღვიძა შიგნით დამალულმა ადამიანმა თავისი გრძნობე-
ბითა და წადილებით“ (იქვე: 2). ამ „შიგნით დამალული ადამიანის“ 
გამოღვიძება რამდენიმე ეტაპად წარიმართა: პირველი იყო მი-
ქელას დეპრესია, რომელიც ჩვეული საქმიანობისადმი სრული 
გულგრილობით გამოიხატა: ერთთავად ეზოში, ხის ძირას, მჯდო-



518

მი საგონებელში ჩავარდნილი მიქელას საქმეებიც მთლიანად 
რძალ „მაიას დააწვა კისერზე“ (იქვე); მეორე ეტაპზე მიქელა წავი-
და მძახლების ოჯახში თავისი უმცროსი შვილიშვილის სანახავად, 
მათგან გაიგო უბედურების (ოჯახის ამოწვეტის) თავიდან აცი-
ლების შესაძლებლობის შესახებ; მესამე ეტაპზე იმედმოცემული 
მიქელა შეუდგა საქმეს: 

1. სახლის გასაწმენდ-გადასადგმელად საჩხერეში მოელაპარაკა 
ჟამგამოვლილ (!) ალექსი ბოჭორიძეს (რძლის თქმით, მეზობლები 
ავადობის შიშით ახლოსაც არ ეკარებოდნენ მიქელას ოჯახს);

2. უფროსი შვილიშვილი სპიდონა გადაიყვანა ეზოს კუთხეში, 
ღობესთან, ცალკე კარავში, რომლის მოსამზადებლადაც შორი მთი-
დან ორჯერ ჩამოიტანა ურმით წნელი (ამ ეპიზოდში, მთხრობ-
ლისეული შეფასებების სახით, ექსპლიციტურ დონეზე, ორგზისაა 
ხაზგასმული მიქელას გულცივობა); 

3. ჟამგამოვლილ ალექსისთან ერთად დღე-ნახევარში დაარღ-
ვია ორივე სახლი, ალექსის მიერ საგულდაგულოდ დაფხეკილი და 
დამდუღრული ფიცრები სათითაოდ ზურგით გადაიტანა თავის 
ძველ   ნამოსახლარზე; პარალელურად, შემორაგვა (შემოღობა)/
გამოყო თავისი და სპიდონას სივრცეები;

4. ახალ (გაწმენდილ და ძველ ნამოსახლარზე გადატანილ) 
სახლში საცხოვრებლად გადასვლის შემდეგ მაქსიმალურად ერი-
დებოდა სპიდონასთან სიახლოვეს: გამოუყო ცალკე ჭურჭელი, 
რომელსაც სპეციალურად მიჩენილი ჯოხით აწვდიდა ავადმყოფ 
შვილიშვილს.  

რას მივიღებთ, თუკი ზემოთ კლასიფიცირებულ ტექსტურ 
მონაცემებს მოვაცილებთ კონკრეტულ მოცემულობებს და განვა-
ზოგადებთ? კორონაპანდემიის გამოცდილების მქონე საზოგადო-
ებისთვის  ესაა  ვირუსთან  გამკლავების  საბაზისო  ქცევის  სტადარ-
ტი: უცხო ავადმყოფობასთან შეჯახებისას დაბნეულობა/დეპ-
რესია, ავადმყოფისა და ჯანმრთელი ადამიანების განცალკევე-
ბა, ახლობლის/ძვირფასი ადამიანის ნახვის/მასთან სიახლოვის 
სურვილი, გამოცდილი/სანდო ადამიანისგან რჩევის მიღება და 
დეზინფექცია-იზოლაციის პრაქტიკის დანერგვა. დასახელებული 
ნიშნების მიხედვით, მიქელას მიერ გადადგმული ნაბიჯები, 
დღევანდელი გამოცდილებით, ჯანდაცვის პროტოკოლის მო-



519

თხოვნებს ითვალისწინებს. მაგრამ ეს „შიგნით დამალული ადამი-
ანის გაღვიძების“ მხოლოდ გარეგნული ნიშნებია. მათ მიღმა კი 
პიროვნული ურთიერთობების კომპლექსური საკითხი დგას.

როგორია   მიქელას   სოციალური ქსელი? მოთხრობის მიხედ-
ვით  (და  ეს  ლოგიკურიცაა,  სათაურიდან  გამომდინარე)  –  ყველა-
ზე კომპლექსური. მას, როგორც მთავარ გმირს, ექსპლიციტურ 
დონეზე   სოციალური   ურთიერთობა   აქვს   მოთხრობის  თითქმის 
ყველა პერსონაჟთან, მათ შორის და, უპირველეს ყოვლისა, – 
ღმერთთან. როგორია, ეს ურთიერთობები? თავდაპირველად უნ-
და აღინიშნოს, რომ ურთიერთობების საფუძველი მიქელას (დიდი 
ალბათობით, შესაძლებელია მისი განზოგადება) მსოფლმხედ-
ველობრივი წარმოდგენებია – მკაფიოდ ჩამოყალიბებული ღირე-
ბულებათა სისტემა და არა – სიტუაციით განპირობებული გადაწყ-
ვეტილებები. 

ეს წარმოდგენები ეფუძნება სააქაოსა და საიქიოს შესახებ ბინა-
რულ ოპოზიციას, საიქიოს პრიმატიულობით. საიქიო/მარადი-
ული ცხოვრებაა ამქვეყნიური არსებობის ორიენტირი; ცოცხალ 
ადამიანთა მთავარი საზრუნავი გარდაცვლილთა სულების პატ-
რონობა და მათი „აქედან ხელისწყობაა“ (კლდიაშვილი 2014: 3). ეს 
არაერთხელაა აღნიშნული ტექსტში: „ღრმად სწამდა ეს მიქელას, 
მადლობას სწირავდა უფალს და მზად იყო დაევიწყნა უბედურე-
ბა, რაკი ამათში (იგულისხმებიან შვილიშვილები – ც.კ.) ხედავდა 
ოჯახის მომავალ მშვიდობიანობას და თავისი გამწარებული სუ-
ლის მომვლელთ მისი სიკვდილის შემდეგ. (...) და სწორედ მაშინ, 
როცა მიქელა იმედს მიეცა, ამ რწმენით დამშვიდებული იყო, რომ 
მისი სიკვდილის შემდეგ ესენი ეყოლებოდნენ მისი სულისთვის 
მზრუნველებად (...). მისი ოჯახის ამომავალი ახლა ისეთ სუსტ 
ძაფზე ეკიდა, როგორიც იყო მისი უმცროსი შვილიშვილი, პატა-
რა ათის წლის ნესტორა; ამდენი სულის მომვლელ-პატრონად, 
როგორიც ესაჭიროებოდა ოჯახის მიცვალებულთ და თვითონ 
მიქელასაც მისი სიკვდილის შემდეგ (...)…მოკვეთის, ამოწყვეტის 
შიშმა,  ოჯახის  ამოვარდნის შიშმა, შიშმა, რომ ამდენ  მიცვალებულ-
თა  სულის  მოსამსახურედ  აღარავინ  დარჩება  ოჯახში,  გაურბინა 
თავში მიქელას და მოხუცებულს უცნაურად დაცეცხლა. (...) სა-
იქიოდან დაბრუნებულ სპიდონას კი მთლად იმ კუთხის დედა-



520

კაცები შემოედვნენ. ესენი თვალცრემლიანები ეკითხებოდნენ იმათ 
იქაურ  ყოფაზე,   კითხულობდნენ  –  ეგებ  რამეს   ითვლევინებოდ-
ნენ – ან თუ სამსახური მეტი ეჭირვებოდეთ, ან წირვა-ლოცვა, ან 
აკლდეთ შესაწირი, აკლდეთ აქედან ხელისწყობა და მათი სული 
წუხდეს და გასაჭირში იმყოფებოდეს უგუნურ და მიუხდომელ 
ამქვეყნად დარჩენილ მათ პატრონთა გამოისობით (...) ამოწყვეტის 
კარზე ვარ მიყენებული, ერთი ბაღანა დამრჩა, ის უნდა იყვეს ჩემი 
პატრონიც და სულის მაცხონებელიც (...) მისი ჭირი წამიღია!.. ჩემი 
სულის მაცხონებლის. იყვეს… _ და მოხუცებულმა ისევ ღრმად 
ამოიოხრა. – მისი ჭირის სანაცვლო ვიყვე, ჩვენი სულის მაცხო-
ნებლის!.. “ (იქვე: 1-3, 17). 

დამოწმებული პასაჟებიდან ცხადი ხდება, რომ მიქელა (და 
მოთხრობაში განსახოვნებული მთელი საზოგადოება) ვერ ხე-
დავს კონკრეტულ ადამიანს, როგორც გაუმეორებელ ინდივიდს, 
უნიკალურ პიროვნებას, ცოცხალ ადამიანში ხედავს მხოლოდ 
(!) პასუხისმგებლობას, რომელიც, არჩევანის შესაძლებლობის 
უგულებელყოფით, მას სოციუმში აკისრია – ესაა ოჯახის მიც-
ვალებულთა პატრონობა, დასახული ადამიანად ყოფნის უმთავ-
რეს მიზნად. დასახელებული კონვენციური ღირებულება, რო-
გორც   მოთხრობაში ჩანს, გამორიცხავს   ცოცხალ ადამიანებთან 
პიროვნულ ურთიერთობას.* განსაკუთრებული სიმძაფრით ეს 
ვლინდება ერთი წლით საიქიოდან გამობრუნებულ სპიდონასთან 
მიქელას დამოკიდებულებაში, რომელიც რამდენიმე საფეხურადაა 
წარმოდგენილი:

1. თავდაპირველად სპიდონას დაავადებამ თავზარი დასცა 
მიქელას, 

2. შემდეგ, როცა ეგონა, შვილიშვილი მოუკვდა, „გონება არე-
ული   მოხუცი მზადებას შეუდგა, ესეც ისე გაეტანა ურმით, რო-
გორც წინანდელი მიცვალებულები“ (იქვე: 1),

3. „მალე სპიდონამ, მოხუცის სასიხარულოდ, ისევ ამოისუნთქა“ 
(იქვე),

* ის საყურადღებო გარემოება, რომ მოთხრობის მთავარ პერსონაჟსა და მის 
მძახალს მიქელა და გაბრიელი ჰქვიათ, სახელდების დონეზეც ადასტურებს 
სიკვდილის ფენომენის მნიშვნელობას (პრიმატს) მოცემულ ტექსტში. 
აღნიშნულ პერსონაჟთა სახელების ეტიმოლოგიის შესახებ ვრცლად იხ. 
ავალიანი 2005.



521

4. სპიდონას ერთი წლით საიქიოდან გამობრუნების ამბის 
შეტყობისთანავე „მოხუცებული აირია, მოუსვენრობას მიეცა (...) 
ეს მოხუცებული ახლა სრულიად გამოიცვალა, სრულიად გადა-
სხვაფერდა. მასში თითქოს გაიღვიძა შიგნით დამალულმა ადამი-
ანმა თავისი გრძნობებითა და წადილებით“ (იქვე: 2),

5. „გადადებული“ სპიდონას სახე მიქელას ცნობიერებაში 
სრულად ჩაანაცვლა შორს მყოფი უმცროსი შვილიშვილის, ნეს-
ტორას, მონატრებამ, 

6. მძახლის რჩევის (სახლის გაწმენდისა და ძველ ნამოსახლარ-
ზე გადატანის) სისრულეში მოსაყვანად მზადებას მიქელა სახლში 
დაბრუნებისთანავე შეუდგა და არ გაითვალისწინა ერთწლიანი 
ვადა, რომლითაც, სპიდონასავე თქმითა და ყველას რწმენით, 
საიქიოდან  გამოაბრუნეს  უფროსი შვილიშვილი: „ერთი წელიწა-
დი  რას  ვუყურო?  –  წამოიძახა მიქელამ (...) სპიდონას  კარავში  გე-
ვიყვან, კარავს გოვუკეთებ და გევიყვან შიგ“ (კლდიაშვილი 2014: 
7-8),

7. „სპიდონა, შენ კარავში უნდა გახვიდე! – რაღაც განსხვავე-
ბული კილოთი, გულცივად მიმართა მან ყმაწვილს. – სახლი 
უნდა გავწმინდო (...) ჰო! ეგერ გაგიკეთე!.. ადექი.. ადექი !.. – ისევ 
გულცივად ჩასძახა მიქელამ“ (იქვე),

8. „ამ მუშაობამ თითქმის სრულიად მიავიწყებინა მიქელას 
კარავში გაყვანილი შვილიშვილი. თანდათან უკლებდა მიხედვას, 
თვალყურის დევნას; ხშირად მშიერსაც სტოვებდა (...) ერთ დღეს 
მიქელამ სრულიად უწყლოდ დატოვა იგი. (...) მოიხედა და, რა 
დაინახა სპიდონა, გაჯავრებით გამოექანა შვილიშვილისკენ. – რა 
გინდა შენ აქ? – მიაძახა მას. რა გინდა აქ? წადი!“ (იქვე: 11-12),

9. „ბერმა კაცმა უცნაური საქციელი დაიჭირა ფარღალალა კა-
რავში  მარტოდ  დარჩენილ   ყმაწვილთან.  რაკი  გადადგმულ   სახ-
ლში   შევიდა   მიქელა, მან მორიდება დაუწყო სპიდონას, ახლოს 
აღარ ეკარებოდა შვილიშვილს“ (იქვე: 12),

10. „იგი (იგულისხმება სპიდონა – ც.კ.) ზეზე მდგარ მკვდარს 
უფრო მიემსგავსებოდა, ვიდრე ცოცხალს. მიქელაც ამჩნევდა ამას, 
მაგრამ არ წუხდა, რადგან იცოდა – ბიჭი წლის გასულს უსათუოდ 
საიქიოს გასაბრუნებელი იყო და ვერას უშველიდა, მისი ფიქრით“ 
(იქვე: 12),



522

11. გვიან შემოდგომაზე დაწყებული ძლიერი წვიმა სპიდონას 
სასიკვდილოდ ემუქრებოდა. ამ დროს რძალ მაიასა და მეზობელ 
ანთიმოზას   შეხსენებაზე, სპიდონასთვის მიეხედა, მიქელას პასუ-
ხი პიროვნული  პასუხისმგებლობის  თავიდან  არიდების  მცდელო-
ბა იყო: „რა ვუყო ახლა მე! (...) რა ვუყო ახლა მე! (...) რა ცოდვა უნდა 
დაგვედვას, ამ ღამის წერა ყოფილა, თუ რამ მოუვიდა და ისაა! –
უკმაყოფილოდ წაიბუტბუტა მოხუცმა“ (იქვე: 13-14),

12. ღვარცოფში ფარღალალა კარავში მიტოვებულ სპიდონას 
რამდენჯერმე გადასძახა მიქელამ: „სპიდონა, ე, ბიჭო, სპიდონა, არ 
შეგეშინდეს, ბიჭო! ახლავე მოვალ კიდო, ახლავე! (...) ბიჭო, სპიდონა! 
სპიდონა! ბაბუა! (...) სპიდონა, ბაბუა! გესმის?“ (იქვე: 16),

13. სპიდონას დროზე ადრე გარდაცვალებით გაკვირვებული 
მაიას შენიშვნაზე, ერთი წელი ხომ არ გასულაო, მიქელამ უპასუხა: 
„ალბათ, შემცდარი იყო... კარგად ვერ გაუგია რა ვადა დაუნიშნეს...“ 
(იქვე) 

14. გარდაცვლილ სპიდონასთვის წესის ასაგებად მოსული 
მღვდლის წინაშე (რომელიც „ძლიერ შეუწყრა მიქელას შვილი-
შვილის დატანჯვისათვის და ემუქრებოდა პასუხისგებაში მი-
ცემას“) ასე იმართლა თავი მიქელამ: „თავათ ამბობდა, რომ ვადით 
იყო  გამობრუნებული,  შენი  ჭირიმე...  მაინც ეს დღე მოელოდა მოკ-
ლე ხანში... ხელიდან წასული იყო... ამოწყვეტის კარზე ვარ 
მიყენებული – ერთი ბაღანა დამრჩა. ის უნდა იყვეს ჩემი პატრო-
ნიც და სულის მაცხონებელიც... გოუწმენდელ სახლში რავა შე-
მომეყვანა... რა ვიცი, იმასაც რომ შემთხვეოდა რამე! ცხრა მთას 
იქით მყავს გადამალული შიშით, არაფერი გადადებოდა და ისიც 
არ დამკარგვიყო! რახანია, თვალით არ დამინახავს... შედით ჩემს 
მდგომარეობაში!“ (იქვე).

მართალია, სპიდონასადმი მიქელას დამოკიდებულებაში პე-
რიოდულად ჩნდება ჰუმანურობის ნიშნები (შდრ. მე-3 და მე-12 
პუნქტები), მაგრამ მთლიანობაში, და რაც მთავარია, ერთი წლით 
საიქიოდან გამობრუნების შესახებ ინფორმაციის მიღებისთანავე 
(შდრ. მე-4 პუნქტი) მიქელაში გაიღვიძა „შიგნით დამალულმა 
ადამიანმა“, რომელმაც შემდეგ უზენაესის ნების აღსრულებისა 
და ამოწყვეტისაგან ოჯახის დაცვის სახელით, ფაქტობრივად, ყვე-
ლაფერი, რაც კი გააკეთა, თვითგადარჩენას მიუძღვნა: ოჯახის წევ-



523

რთა მოულოდნელი გარდაცვალებით თავზარდაცემული მიქელა 
დარჩენილ ორ შვილიშვილს თავისი სულის მომვლელებად სა-
ხავდა (შდრ. მოთხრობის მესამე აბზაცი), პატარა ნესტორას ოჯა-
ხის მომავლად და გვარის ამოწყვეტისგან გადარჩენის ერთადერთ 
იმედად სახელდებდა (შდრ. მისი საუბარი მძახალ ტუფიასთან), 
მომაკვდავი  სპიდონა  მის  ცნობიერებაში  მალევე  სრულად  ჩაანაც-
ვლა ნესტორამ, რომელიც მისგან არ მოითხოვდა მოვლა-მზრუნ-
ველობას   (ნესტორას   გახიზვნის  იდეაც  კი  არ  იყო  მიქელასი;  ეს  
მაიას, ბავშვის დედის, გადაწყვეტილებით მოხდა). სამაგიეროდ, 
ის, ვინც მთლიანად მის კეთილ ნებასა და პატრონობაზე იყო 
დამოკიდებული, მიქელამ არ/ვერ მიიღო სწორედ იმ მიზეზით, 
რომლითაც მისთვის კიდევ უფრო მნიშვნელოვანი გახდა ჯანმ-
რთელი, „საიმედო“ (მთხრობლისეული აღნიშვნით) შვილიშვილი 
– 10 წლის ნესტორა იყო მისი (მიქელას) სულის მომვლელი და არა 
უბრალოდ, ბავშვი, რომელიც უნდა გადარჩენილიყო; მღვდლის 
მისამართით ნათქვამ მის სიტყვებშიც საგულისხმო ასპექტები 
იკვეთება: სპიდონას მიმართ გამოვლენილი გულგრილობა მან 
ორი საფუძვლით ახსნა: 1. თავად სპიდონას ნათქვამით ერთი 
წლით გამობრუნების შესახებ და 2. მისი პატრონისა და სულის 
მაცხოვნებელი უმცროსი შვილიშვილის უსაფრთხოების ფაქტო-
რით. მისი სიტყვის ბოლო მონაკვეთში აღნიშნული კი, რომ შვი-
ლიშვილი ცხრა მთას იქით გადამალა და დიდი ხანი იყო, რაც 
არ ენახა, სრულ სიცრუეს წარმოადგენდა: ნესტორა გვერდითა 
(„მახლობელ“) სოფელში იყო (იქ მისვლა და დაბრუნება მიქელამ 
ერთ დღეში მოასწრო); ბავშვი, როგორც ზევითაც აღვნიშნე, მისი 
ინიციატივით  არ  გაუხიზნავთ;  რაც  მთავარია, დიდი  ხნის  უნახა-
ვი არ ჰყოლია ბაბუას უმცროსი შვილიშვილი (მისი მონახულე-
ბიდან  სულ  ცოტა ხანში გადაიტანა სახლი ძველ ნამოსახლარზე. 
მას  კი  მალევე  მოჰყვა  შემოდგომის  გადაუღებელი  წვიმა,  რომელ-
საც შეეწირა კიდეც სპიდონა).

უბედურებით თავგაბეზრებულმა და ფორმალური რელიგი-
ურობის სქემატურობით ცნობიერებადამახინჯებულმა მიქელამ 
ვერ გაიაზრა, რომ ის ერთი წელიწადი, რომლითაც სპიდონა გამო-
აბრუნეს საიქიოდან (იხ. „შვილიშვილმა მიქელას გამოუცხადა, რომ 
საიქიოს  ვიყავიო,  მაგრამ  რადგან  ჩემი  იქ  წასვლის  ბორჯი  არ მო- 



524

სულა, ერთი წლით გამომაბრუნეს უკანაო“ (კლდიაშვილი 2014: 
1), მისი, როგორც პიროვნების, ბოლო გამოცდა/შესაძლებლობა 
იქნებოდა, გაქვავებული სტატუსებისა და სოციალური   პასუხის-
მგებლობების მიღმა დაენახა ცოცხალი ადამიანი; ადამიანი, 
როგორც მიზანი და არა – საშუალება. 

მოთხრობის სხვა პერსონაჟებთან მიქელას დამოკიდებულება-
შიც ჩანს ის სქემატურობა, რომელიც მას, როგორც უბედურებით 
გამწარებულ ადამიანს, არ აძლევს საშუალებას, საკუთარი თავი-
სა და გასაჭირის მიღმა დაინახოს მეორე/სხვა, რომლის აღმოჩე-
ნის აუცილებლობაზე მოთხრობაში ყურადღება რამდენჯერმეა 
გამახვილებული.  საკითხის  მნიშვნელობის  ხაზგასასმელად  აქ  ვი-
მოწმებ მხოლოდ იმ პასაჟებს, რომლებიც უშუალოდ სპიდონას 
უკავშირდება: „ბიჭი ხმას არ იღებდა, როცა მიქელამ მიატოვა იგი, 
შეფორთხდა შიგნით კარავში და მუხლებმოკვეთილივით მოიკეცა 
თავის ახალ საწოლზე, სახემწუხარემ, დაღონებულმა. თავად იცო-
და, რომ აღარ იყო ამა სოფლისა, მაგრამ მაინც გული ეჩაგრებოდა, 
რომ უკვე ხელს იღებდნენ მასზე, რომ ოჯახიდან რიცხავდნენ. 
დაწვა,  მაგრამ ცოტა ხნის შემდეგ ისევ წამოიწია – სული უწუხდა 
(...) თავდაპირველად ძლიერ ეოცა ყმაწვილს ასეთი საქციელი 
ბაბუასი, გული ეჩაგრებოდა – თითქოს იგი ჭირიანი ყოფილიყო, 
მაგრამ მერე ამასაც შეურიგდა; იგი მიხვდა, რომ მიქელას ეშინო-
და, მისგან რამე არ გაჰყოლოდა და გაწმენდილ სახლში ცუდი რამე 
არ შეეტანა და მან კიდეც გაამართლა თავის გუნებაში მოხუცი, 
რომელიც ასე შეუბრალებლობის გზას დაადგა იმისათვის, რომ 
წლის თავზე საიქიოს გაბრუნებოდა, ითმენდა ყველაფერს და 
თან დღითიდღე დნებოდა, ქრებოდა“ (კლდიაშვილი 2014: 8, 11). 
დამოწმებულ პასაჟებში ხაზგასმული ფრაზები მიუთითებს არა 
მხოლოდ მიქელას ადამიანურ მოვალეობასა და დანაშაულზე, 
არამედ აჩვენებს სპიდონას შინაგან მდგომარეობასაც – მზაობას, 
შეუბრალებელ ბაბუაში დაინახოს მისი მიუღებელი საქციელის 
გამამართლებელი მოტივი – შიში და აპატიოს მას. 

რაც შეეხება ფრაზას – „თითქოს იგი ჭირიანი ყოფილიყო“ – ის 
ერთგვარ ეჭვს აჩენს მოთხრობაში განსახოვნებული ავადმყოფო-
ბის რაობის თაობაზე. არის კი ნამდვილად ეპიდემია ის, რაც აღ-
წერილია ტექსტში და რაც ხსნის კიდეც პერსონაჟთა მხატვრულ 



525

სახეებს? ტექსტურ მონაცემთა კლასიფიცირების საფუძველზე, 
დასმულ შეკითხვას დადებითი პასუხი უნდა გაეცეს. მართალია, 
დაავადების კონკრეტული სახელი მოთხრობაში არაა ნახსენები, 
მაგრამ დასტურდება ორი საიდენტიფიკაციო ტიპის ინფორმაცია: 
1. დაავადების ნიშნები: გაფერმკრთალება-გაყვითლება, ზოგადი 
სისუსტე და ლეტალური შედეგი; დაავადების გავრცელება (მოთხ-
რობის მიხედვით, რეგიონში მსგავსი გამოცდილების მქონე რამ-
დენიმე ოჯახი იყო); 2. პრევენციის გზები: დეზინფექცია (სახლის 
საფუძვლიანი გაწმენდა-დამდუღვრისა და გადატანის, ასევე –
ავადმყოფისთვის სპეციალური ჭურჭლის მიჩენის გარდა, ამას 
ადასტურებს მძახლების სახლში მიქელას სტუმრობის ეპიზოდიც, 
რომელშიც დეტალურადაა აღწერილი შესაბამისი პროცედურა – 
„ტანისამოსის დაბერტყვა. შეჩერდა, გაიხადა ჩოხა, მოიხსნა ყაბა-
ლახი, გაიხადა ქალამნები, გაბერტყა ესენი, ჩაიცვა ხელახლა და 
მხოლოდ   მაშინ   შედგა   ფეხი   მოყვრის   ოჯახში“   (კლდიაშვი-
ლი   2014: 4) და იზოლაცია (ეს უკანასკნელი დეტალურადაა აღ-
წერილი ეზოს ბოლოს, კარავში, სპიდონას გადაყვანითა და მისი 
დასაფლავების ეპიზოდში).

დაბოლოს, ორიოდე სიტყვა უნდა ითქვას თავად ანალიზის 
მეთოდის შესახებ: საკონფერენციო თემატიკის მიხედვით განი-
საზღვრა საკვლევი თემა – „მიქელაში“ რეპრეზენტირებული 
ეპიდემია, რომელიც მოთხრობაში ორი ნიშნით აღმოჩნდა გან-
სახოვნებული – სივრცის ორგანიზებისა და სოციალურ ურთი-
ერთობათა  დონეებზე.   ორივე   მიმართულებით   იდენტიფიცირე-
ბული ტექსტური მონაცემები (ზოგ შემთხვევაში – ინტერპრე-
ტაციებით) თავდაპირველად გადავიტანე coggle.it ონლაინ-პლატ-
ფორმაზე (იხ. დანართი). ამან საშუალება მომცა, სურათი მეტ-
ნაკლები სისრულით ობიექტურად დამენახა, შემდეგ ინფორმაცია 
სასტატიოდ დამეხარისხებინა და გამომეკვეთა ძირითადი 
ტენდენციები.   

 
 



526

დასკვნა

დავით კლდიაშვილის ადრეულ ნაწარმოებ „მიქელაში“ რეპ-
რეზენტირებულია ფიზიკური ავადმყოფობა (ტექსტურ მონა-
ცემებზე დაყრდნობით, ეს უნდა იყოს ეპიდემია) და დეზინფექცი-
ის/იზოლაცის/სივრცის ორგანიზების გზით მასთან გამკლავების 
პრაქტიკა. ლიტერატურულად განსახოვნებული პრევენციის პრაქ-
ტიკა თვისებრივად თანხვდება კორონაპანდემიის პირობებში სა-
ერთაშორისოდ აღიარებულ ქცევის სტანდარტს. ეპიდემია, რო-
გორც მოვლენა, წარმოდგენილია მთავარი პრობლემის – „შიგნით 
დამალული ადამიანის გაღვიძების“ – წარმოსაჩენად. კლდიაშ-
ვილი, მოთხრობის მოცულობითი სიმცირის მიუხედავად, ახერ-
ხებს ბოლომდე გახსნას მთავარი პერსონაჟის ტრაგიკული მხატ-
ვრული სახე და აჩვენოს გარეგნული რიტუალებისა და მხოლოდ 
ტრადიციადქცეული რწმენა-წარმოდგენების მიხედვით მცხოვ-
რები ადამიანის ცნობიერება, რომელიც მოცულია თვითგადარ-
ჩენის იდეით. ამ იდეის ფონზე მას ეკარგება მთავარი – მეორე 
ადამიანის დანახვის უნიკალური შესაძლებლობა.   

დამოწმებანი:

ავალიანი 2005: ავალიანი ლ. დავით კლდიაშვილის ბედნიერი თვალი. 
თბილისი: გამომცემლობა „თეთრი გიორგი“, 005. 

კლდიაშვილი 2014: კლდიაშვილი დ. მიქელა. ერთი შედევრის ბიბლიოთეკა. 
https://saba.com.ge/reader/book/2268

coggle.it (ონლაინინსტრუმენტი)

    
 



527 
 

იარანად 

 

 

 

  



528 
 

 

 

 

 

  



529

Gocha Kuchukhidze 
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

„Balcony Culture“ of COVID Epoch

Summary

In the beginning of the pandemics, in the social media entire world 
observed people on their balconies singing songs of different genres 
(sometimes they lacked professionalism but mostly they sang with great 
love).

The fact that all performances had the same signs, as reflected on 
the performance manner, style, attracts attention: there was apparently 
seen the sense of missing, desire of live communication and support, 
consequently, we offer the question: is it possible that at a time of 
pandemics there emerged some kind of movement that has existed for 
certain time only and that, conditionally, we called “the balcony culture 
of COVID epoch”.

Key words: covid epoch, culture.

გოჩა კუჭუხიძე 
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

კოვიდის ხანის „აივნური კულტურა“

პანდემიის დასაწყისში სოციალური ქსელებიდან მთელი მსოფ-
ლიო ხედავდა თავიანთი სახლების აივნებზე გადმომდგარ ადა-
მიანებს, რომლებიც სხვადასხვა ჟანრის სიმღერებს ასრულებდნენ 
(ზოგჯერ –  არაპროფესიონალურად,  მაგრამ  უმეტესწილად  – დი-
დი სიყვარულით).



530

საერთოდ, კრიზისულ პერიოდებში ის ხელოვნება იწევს ხოლ-
მე წინ, რომელსაც მაღალს ვუწოდებთ; ვფიქრობთ, საჭიროა, სო-
ციოლოგებმა გაარკვიონ, ძირითადად რომელ მუსიკას უსმენდა 
ამ დროს ხალხი, – სოციალური ქსელებიდან ჩანდა, რომ ძალი-
ან ხშირად ვერდის, პუჩინის, მოცარტის და სხვათა ოპერებიდან 
ასრულებდნენ სახლებში გამოკეტილი, სლოგან – stay home-ის 
ერთგულად დამცველი ადამიანები არიებს, ალბათ აღმოჩნდება, 
რომ  ამ  კრიზისის  დროსაც  კლასიკამ  წამოიწია   წინ,  რომ   ხსენე-
ბულ ქსელებში გავრცელების რაოდენობით ძლიერი „კონკურენ-
ცია“ გაუწია მან მასკულტურას; მაღალი სულიერი კულტურა 
ერთგვარ შემწედ მოევლინა ამ დროს ადამიანებს. 

გვინდა, ყურადღება გადავიტანოთ იმ ადამიანებზე, რომლე-
ბიც რელიგიური მოსაზრებებით არიან განმარტოებულნი, – სა-
ინტერესოა, შეინიშნება თუ არა რაიმე საერთო მათსა და პანდემი-
ით  ჩაკეტილსა  და  კლასიკურ  მუსიკაში  ნუგეშის  მძებნელ  ადამი-
ანთა შორის, ხომ არ არის საფიქრებელი, რომ გარკვეულწილად 
მსგავსია ის ძალა, რომელიც ორსავე შემთხვევაში შემწის როლს 
ასრულებს მრავალთათვის. 

ჰაგიოგრაფიაში ხშირად იხატებიან ადამიანები, რომლებიც სე-
ნაკებში არიან განმარტოებულად გამოკეტილნი, მაგრამ არ იტან-
ჯებიან ამით, ვგულისხმობთ ანაქორეტ მონაზვნებს, რომელთაც 
მთელი ყურადღება სულიერი სამყაროებისაკენ აქვთ მიმართული 
და, აქედან გამომდინარე, სულიერად ამ სამყაროებში მყოფებად 
აღიქვამენ თავს, ისინი მთელ წუთისოფლურ ყოფას, ადამიანის 
მოკვდავობას მიიჩნევენ კრიზისის ფაქტად და ცხოვრების თავი-
ანთებური წესით სულიერი წიაღების რეალურობაში დარწმუნე-
ბასა და ამით სიკვდილის შიშის დამარცხებასაც ცდილობენ. 

ჰაგიოგრაფიაში აღწერილი ანაქორეტები ფიზიკურად ცალ-
ცალკე ცხოვრობენ, მაგრამ სულიერად ღმერთთან და ანგელოზებ-
თან არიან, ამ ლიტერატურაში დახატული მონაზვნები ღვთის-
მშობლის ნათელს გრძნობენ და შეიძლება ითქვას, რომ სულიერად 
ერთად იმყოფებიან ეს მონაზვნები; ჰაგიოგრაფიაში შეხვდებით 
განმარტოებით მცხოვრებ ბერს, რომელმაც იცის, თუ როგორ არის, 
რა სულიერ   მდგომარეობაშია   სხვა   მარტომყოფელი, ასეთ მონა-
ზონს   წინასწარ   ეუწყება ხოლმე,  რომ, ვთქვათ,  რომელიმე სხვა 



531

დიდი ბერი უნდა ეწვიოს თავის ფიზიკურ სამყოფელში (მაგ., 
„წმიდა გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრებაში“ ნათქვამია, რომ მარტო 
მცხოვრებ ბერ ჴუედიოსს ღვთაებრივი ხილვით ეუწყა /„ჩუენებაჲ 
იხილა  არა  თუ  ძილსა  შინა,  არამედ  ცხადად“/, რომ გრიგოლი და 
სხვა ბერები მივიდოდნენ იმ ადგილას, სადაც თვითონ იმყოფე-
ბოდა და გრიგოლის მიერ მონასტრები აშენდებოდა, ასე მოხდა 
იმიტომ, რომ „ჩუეულებაჲ აქუნდა ღმრთისამიერისა ხილუისაჲ, 
ეგრეთვე  აუწყა  ქრისტემან  სანატრელსა  მამასა  გრიგოლს  ბერისა 
მის  ღირსებაჲ  და  ადგილისა  მის  მიგებად  მისა“  –  ძეგლები  1964: 
253), განმარტოებულმა ზოგჯერ ისიც იცის, რომ მოშორებულ სე-
ნაკში მცხოვრებ ბერს ანგელოზები დაჰხარიან და ბოროტი ძა-
ლისგან გამოიცდება, მოახლოებულ მტერსაც წინასწარ ხედავს 
ხოლმე იგი (ბერმა მატომ სულიერი ხილვით „ცნა“, რომ ქურდები 
მივიდოდნენ მასთან ღამით, რის გამოც „დღისივე დაჰმზადა 
მათთჳს პური“ და როცა მივიდნენ „მპარავნი“, ამ სიტყვებით შე-
ეგება მათ: „გრწმენინ ჩემი, შვილნო, წმიდაჲ ღმრთის-მშობელი 
გიბრძანებს არა ვნებად ჩემდა, არამედ მოვედით და ჭამეთ პური, 
რომელი განგიმზადე თქუენ“; ერთი ქურდი მაინც აპირებდა 
ბერის გაძარცვას, მაგრამ დაისაჯა, – „მუნთქუესვე დაეცა იგი“, 
მაგრამ, როცა სხვა „მპარავთა“ თხოვნით განკურნა იგი მონა-
ზონმა, ყველა ქურდმა მოინანია საქციელი; – ძეგლები 1964: 
284...); წმიდანთა „ცხოვრებებში“ არის ეპიზოდები, რომლებშიც 
აღწერილია, თუ როგორ ტოვებს ამ ქვეყანას ესა თუ ის ბერი, მის-
გან ფიზიკურად შორს მყოფი მონაზონი კი ხედავს, რომ ცათა სი-
მაღლეთაკენ მიემართება ეს ამ ქვეყნიდან აღსრულებული ბერი, 
რომელსაც ანგელოზები ეხვევიან გარს და ღვთის სასუფევლისაკენ 
მიაცილებენ მას (გავიხსენოთ იგივე ბერი „მატოჲს“ გარდაცვალე-
ბის ეპიზოდი „გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრებიდან“, – ძეგლები 
1964: 285...). ჰაგიოგრაფიის მხატვრული სამყაროს გავლენით თუ 
დაწერს, პროზაიკოსს შეუძლია, ბრწყინვალე სურათები შექმნას: 
მაგალითად, დახატოს უდაბნო, ან – მთა, რომლებშიც კელიებია 
განთავსებული და რომლებშიაც ფიზიკურად განმარტოებული 
მონაზვნები ცხოვრობენ, და – ზეციური ქალაქი, სადაც სულიერად 
ერთად იმყოფებიან ეს მონაზვნები და ანგელოზთა გვერდით 
მყოფნი ურთიერთობენ ერთმანეთთან.



532

წუთისოფლისგან შორს არის დიდი მონაზონი, სულიერ სამ-
ყაროში იმყოფება, გაჰყურებს იგი წარმავალ სოფელს, ხედავს იქ 
მცხოვრებ  დებსა  და  ძმებს,  რომელნიც  წუთიერი  სიამოვნებების-
თვის იბრძვიან, სულიერად ჩაძინებულებად მიაჩნია უმეტესი 
მათგანი და ლოცულობს მათთვის; იქით, წუთისოფელში, ისეთ 
ნათელ ადამიანებსაც ხედავს, რომელნიც, ერში ცხოვრების მი-
უხედავად, მუდამ ღმერთისკენ იყურებიან, შინაგანი მონაზვნები 
არიან და თავის თანამოსაგრეებად ესახება ისინი. ამგვარი მო-
ნაზვნისთვის ზეცა და სულიერი სამყაროა რეალური, ქვეყნიურ 
სოფელს ერთ დიდ ილუზიად აღიქვამს, თავისუფლებასა და ნე-
ტარებას  გრძნობს  ამ  სულიერ  სამყაროში  და  მიუხედავად  იმისა, 
რომ ხშირად ბრძოლაც უხდება ხორციელ ლტოლვასთან და იზი-
დავს წუთისოფელი, მაინც ასატანია მისთვის ფიზიკური ჩაკეტი-
ლობა; ზოგიერთ ანაქორეტს შეუძლია, ფიზიკური სამყაროსათვის 
მოკვდინებულს დაემსგავსოს, წარმოიდგინოს, რომ მიწაზე საფ- 
ლავია მისი და სულიერად კი ღვთის სასუფეველში იმყოფება; 
ქართულ ჰაგიოგრაფიაში ამგვარ ანაქორეტად წარმოდგენილია, 
მაგალითიდ,  წმიდა  შიო  მღვიმელი,  რომელიც  მღვიმეში  ჩავი-
და... ფიზიკურად თავს იმარხავს შიო, ისე ჩადის იმ მღვიმეში, 
როგორც – სამარეში... ლოცვით აცილებენ მას ამ ქვეყნიდან სხვა 
ბერები; ემშვიდობება მათ და მთელ ფიზიკურ სამყოფელს შიო, 
სხეულს  „საფლავში“  ტოვებს  და  ზეციური   სასუფევლისაკენ   მი-
იწევს სულით, ფიზიკურად „იმარხება“, მაგრამ სულიერად ცოცხ-
ლდება, წუთისოფლისთვის მოკვდინებული, ცათა სიმაღლეთა-
კენ აღმავალ კიბეს მიუყვება სულიერად (მის მიერ ღვთისადმი 
მიმართული სიტყვებია: „დავიდევ მე ნეფსით მღჳმესა ამას ქუ-
ესკნელსა ბნელსა შინა“... „ნუსადა ვემსგავსო შთამავალთა მღჳმედ 
ჯოჯოხეთისა, არამედ აღმოიყვანე საპყრობილისაგან ბოროტისასა 
სული ჩემი აღსაარებად სახელისა შენისა“... „არა ვსცე ძილი თუ-
ალთა ჩემთა და ჰრული წამთა და განსუენებაჲ ჴორცთა, ვიდრემ-
დის ვპოო ადგილი უფლისაჲ საყოფელი ღმრთისა იაკობისი“), 
მისი ამაღლებული სულის დანახვას დიდი ბერები შეძლებენ 
(ნაწარმოების ეს ადგილი, ვფიქრობთ, მსოფლიო ლიტერატურის 
ერთ-ერთ შედევრად შეიძლება, იქნას აღიარებული, – ძეგლები 
1971: 288-289). 



533

ანაქორეტები ნებით იტყვევებენ თავს ფიზიკურად, სურთ, რომ 
ფიზიკური ცხოვრებისაგან განრიდებით სულიერ თავისუფლებას, 
სულიერ სამყაროებს მიეახლონ.

თუნდ, ათეისტის თვალთახედვით შეხედონ მსგავს მოვლენებს, 
თუგვინდ, თეისტის თვალით აღვიქვათ ისინი, იმ ფაქტს ვერავინ 
უარვყოფთ, რომ მორწმუნის ფანტაზიით წარმოსახული თუ რე-
ალურად არსებული სულიერი სამყაროდან სასიცოცხლო ძალას 
ღებულობს ადამიანი, მისგან ეძლევა სიცოცხლისათვის საჭირო 
საზრდო. 

დიდი ანაქორეტისთვის მშობლიური საცხოვრისი სულიერი, 
ზეციური სამყარო, მამა ღმერთისეული სახლია, რასაც, ცხადია, 
ვერ ვიტყვით ისეთ მორწმუნეებზე, რომელნიც მონაზვნობისათ-
ვის არ არიან შინაგანად მოწოდებულნი და იმიტომ ცხოვრობენ 
სენაკებში, რომ ამა თუ იმ მიზეზის გამო ვერ მორგებიან ქვეყნიურ 
ცხოვრებას, – ან გაჰქცევიან წუთისოფლურ სიძნელეებს, ან ვინმეს 
გაუხდია იძულებულნი, მონაზვნებად აღკვეცილიყვნენ, ან რაიმე 
სხვა მიზეზით აურჩევიათ მონასტრული ყოფა... რა გამოსავალს 
პოულობს მონასტერში იძულებით გამოკეტილი ადამიანი?

თუ  მართლა  არ  არის  მოშორებული  ამქვეყნიურ საზრუნავს, 
თუ ძალით  ჩაუკეტავთ  მისთვის  ყოველდღიური   საზრუნავისთვის 
კარი, მაშინ, შესაძლოა, ციხეში ყოფნასაც დაემსგავსოს მათი 
ცხოვრება, უჭირთ ასეთებს გამოკეტილად ცხოვრება, მაგრამ სუ-
ლიერად  მაინც  მტკიცედ დგანან და ამაში, ლოცვის გარდა, მაღა-
ლი ხელოვნება, ვთქვათ, პოეზია ეხმარება მათ. 

აქ  გვინდა გავიხსენოთ ვანის ქვაბებში  მონაზონი  ქალების მი-
ერ  კედლებზე   მიწერილი   წარწერები,  რომლებსაც   მკვლევარები 
XV-XVI საუკუნეებით ათარიღებენ (ონიანი 1959: 35-36...).

როგორც შერმადინ ონიანი აღნიშნავს: ერთ-ერთი მონაზონი – 
„ანა რჩეულაშვილი ჩივის იმის გამო, რომ ვერ გაიხარა ვერც ჩაც-
მით,  ვერც   ჭამა-სმითა   და   ნათესავ-მეგობრებით“  და   განიცდის 
თავის  მძიმე  ყოფას:  „რა ვქნა, მე  შავსა  არა  მაქვს  საქმე  კეთილად 
ქმნილ. შევზარებივარ სიკვდილსა შემაძწუნებელსა“ (ონიანი 1959; 
7: 35); სხვა მონაზონი, – «„გულქანი გადმოგვცემს, რომ ის იყო 
გაუთხოვარი,  არაჩვეულებრივი  სილამაზის მქონე  ქალი  და საამი-
სოდ იმოწმებს თავის მნახველებს, „ჩემნი მნახავნი არ გამამტყუ-



534

ნებენ-ო“» (ონიანი 1959; 7: 35); შერმადინ ონიანის აღნიშვნით, 
„ხვარამზე შტელიშვილი და ბატონი გოზლალა შეყვარებულები 
ყოფილან და ძალით განუშორებიათ ერთმანეთისათვის. წარწე-
რაში ვკითხულობთ: „...ვინც შეგვიბრალებთ მე და ბატონს გოზ-
ლალას ჩემისა და იმის გამყრელობასა, ესეც უნდოდა, ვაიმე თუ 
ერთმანეთს სიკვდილის და სულთ ამოსვლის დროს არ დავხვდეთ, 
შეგვიბრალეთ. ღმერთმა გამიგონოს, რომე, როდესაც მე და გოზ-
ლალა აქა მოვედით, ცნობა დაგვეპანტა, ბევრი ვიტირეთ ესრე 
ჩვენ. თქვენ ჩვენ შეგვიბრალეთ... ვაიმე გულთაგან დამდნარსა“» 
(ონიანი 1959: 35); შერმადინ ონიანი წერს, რომ „ვინმე სარა დის 
პირით მოკითხვას უთვლის თავის „დიდს იმედს“, რომელშიც ის 
მიჯნურს უნდა გულისხმობდეს: „სარა ვიკადრებ დაო ულუყმო (?). 
მერმე დარბაზს, ჩემს დიდს იმედს, ბევრი მოკითხვა“; მონაზონი 
ქალი, სახელად – თუმიანი ასე მიმართავს მიჯნურს: „მოვკვედ 
უშენოდ, აღარ ცოცხალ ვარ, ვაიმე, უშენოდ რა მაძლებინებს...“ 
(ონიანი 1959; 7: 35); მკვლევარის თქმით: „ერთი სიტყვით, მონაზონ 
ქალებს დიდი სითამამე გამოუჩენიათ და ვანის ქვაბთა მონასტრის 
ცივი კედლებისათვის აშკარად გაუნდვიათ თავიანთი თბილი 
გულის საიდუმლო. მათი წარწერები გამსჭალულია უაღრესი 
გულწრფელობითა და უშუალობით. ისინი წერდნენ იმიტომ, რომ 
არ   შეეძლოთ, არ ეწერათ; წერდნენ არა აუდიტორიისათვის, არა-
მედ იმისთვის, რომ საკუთარი გულის დარდები მოეოხებინათ“ 
(ონიანი 1959: 35)... 

შერმადინ ონიანი პანდემიის თემასაც ეხმიანება, იგი ჯერ იმ 
გარემოებაზე ამახვილებს ყურადღებას, რომ „წარწერები შესრუ-
ლებულია  XV-XVI  საუკუნეებში“,  იხსენებს  იაყუბ  ყაენის ორგზის-
სა  (1485-1486;  1488 წწ.)  და   შაჰ-თამაზის   რამდენსამე  ლაშქრობას 
(XVI ს-ის პირველი ნახევარი), შემდეგ იმ ფაქტზე გადააქვს ყურად-
ღება, რომ ამ ლაშქრობათა გამოძახილი არ არის ასახული მონაზონ 
ქალთა წარწერებში, რომ „ამგვარი საკითხების მიმართ მონაზონ ქა-
ლებს სრული ინდეფერენტიზმი გამოუჩენიათ და თავიანთი წარ-
წერები შემოუფარგლიათ მათი ცხოვრების პირადული ამბებით“ 
და, რადგან მათი ქმედება შავი ჭირისაგან გადამალულ ბოკაჩოსე-
ულ  პერსონაჟებს  აგონებს,  წერს:  „აქ  უნებლიედ  გვახსენდება დი-
დი იტალიელი მწერლის ჯოვანი ბოკაჩოს „დეკამერონი“. ფლო-



535

რენციაში შავი ჭირის მძვინვარების დროს 1348 წელს სიცოცხ-
ლის გადარჩენის მიზნით შვიდ ქალიშვილს სამი მამაკაცის თან-
ხლებით დაუტოვებია ქალაქი და თავი შეუფარებია ბუნების წი-
აღისათვის, სადაც ისინი ერთობოდნენ სხვადასხვა საინტერესო 
ამბის მოყოლით. ისეთი შთაბეჭდილება იქმნება, თითქოს მათ 
მსგავსად სამშობლო ქვეყნის განსაცდელის ჟამს მონაზონ ქალებს 
ვანის  ქვაბთა  მონასტერში  ერთმანეთის   მიმართ  მეტად   ინტიმუ-
რად განწყობილი ქალთა საზოგადოება შეუქმნიათ იმ განსხვავე-
ბით, რომ ამ საზოგადოებაში არცერთ მამაკაცი არ ერია“ (ონიანი 
1959: 35). 

შ. ონიანის ნაშრომში მონაზონ ქალთა არაერთი ლექსია განხი-
ლული: ერთ-ერთ ლექსს კალიგრაფიის გათვალისწინებით გულ-
ქანისად მიიჩნევს ამ ნაშრომის ავტორი (ონიანი 1959: 36); ლექ-
სი ღვთისმშობლისადმია მიმართული: „ქ. ღმრთის მშობელო, 
შენ ცოდვილთა მეოხი ხარ უშურველი, / შენ აღჴოცე ცოდვა ჩემი 
უმრავლესი, უთვალველი, / მე სამოელ ტანჯვად მაწვევს, უშიში 
და უკრძალველი, / მწეო ჩემო, შენ მიშველე, გამოჴსნასა შენგან ვე-
ლი. / მრავალ-თვალნი ანგელოზნი შენგან ძრწიან, ძალნი დასნი, / 
ჯოჯოხეთით მოციქულნი გამოვიდეს ბევრ-ათასნი“ (ონიანი 1959: 
36-37)... 

ანა რჩეულაშვილს „ვეფხისტყაოსნის“ სტროფი დაუწერია შეც-
ვლილი სახით (შ. ონიანის აზრით, ცვლილების მიზეზი ისაა, რომ 
მახსოვრობით წერდა ანა): „ქ. ციხეს ვზი ეგზომ მაღალსა თ(უ)ალნი 
ძლ(ი)ვ შემომცდება, / გზა გურაბითა შემოვლენ, მცველნი მაზედა 
დგებიან, / მაშიგან ორნი გუშაგნ(ი) ნაბადსა არ დაცდება, / მათსა 
შემბელსა დაჴოცენ, ცეცხლურებრ მოედებ(ი)ან, / ჩემო ნუ მოხვალ 
ჩემზედა, სხუ(ა)თა მებრძოლთა წ(ე)სითა, / ნურცა მე მომკლ(ა)ვ 
ჭირითა ამისგან უარესითა, / დამთმეთა, დაგთმობ ჭირითა ამისგან 
უარესითა“ (გვ. 37); ამ მონაზონს ასეთი იამბიკო მიუწერია კე-
დელზე (შერმადინ ონიანის აღნიშვნით, ლექსი ლექსიკური თუ 
აზრობრივი შეცდომებითაა დაწერილი, რაც ცხადჰყოფს, რომ ანა 
არ უნდა იყოს მისი ავტორი): „ქრისტე ღმერთო, / საბრალოთა / 
შემახვეწო, / მწყალობელო, / თვალფერათო, / ზღუდგანთქმულო, / 
შენი სახე, / ზღუდგანთქმულო / ღმრთობის ხატო; / შენი ჭირი / მე, 
ბატონო, / ღმრთობის ხატო; / მე შენს სახელ- / ხსენებასა / სადა ღირს 



536

ვარ, / კურთხეულ ხარ / დიდებულო / ღმრთობის ხატო!..“ (ონიანი 
1959: 37)... 

ვანის ქვაბებში არის ლექსები, რომლებიც თუმიანს მიუწერია 
კედელზე. ეს ლექსები ცნობილია ფოლკლორში. შ. ონიანის თანა-
ხმად, ისინი ფოლკლორულია და თუმიანს არ უნდა ეკუთვნოდეს 
(მკვლევარს ეეჭვება, რომ ვანის ქვაბებიდან გავრცელებულიყო 
ისინი ხალხში): აღდგომის დღეს თუმიანს ასეთი წარწერა გაუკე-
თებია (ტექსტის ზოგი ადგილი ხალხური ლექსის მიხედვით შ. 
ონიანის მიერ არის აღდგენილი): „ქ. წვრილად ნახვეწო ისარო, ქა-
ლაქს ნა[ღებო ინითა], / ყირმიზი რკალის პერანგი გაცვია ოქროს 
ღილითა; / ნეტავი [შენთან მამყოფა], შენთან გამაძღო ძილითა, / მაგ 
შავარდენსა თვალ-წარბსა მაკოცნა ბაგე-კბილითა“ (ონიანი 1959: 
39); სხვა ლექსი: „ზეცას გაველ, ზეცა ვნახე და მარსკვლავთა მო-
ვეძრახე, /ძირს ჩამოველ შამბის პირსა ოლვა წვრილად გამოვსახე; 
/ შენ ჯარშია ვერა მიცან, მე სიკვდილი თვალით ვნახე, / შენ რა 
მოხველ, ღმრთისა მადლმა, მე ლახვარზე გული ვახე“ (ონიანი 
1959: 39); ყურადღებას იქცევს მკვლევარის სიტყვები, რომ ზემოთ 
მოხსენებული წარწერა („ქ. წვრილად ნახვეწო ისარო“...) „თუმიანს 
აღდგომა დღეს შეუსრულებია“, მისი აღნიშვნით, საინტერესო 
ფაქტია, რომ „აღდგომა დღეს მონაზონი ქალი ღვთისმსახურების 
ნაცვლად გართულია სატრფიალო ლექსების წერით“, მკვლევარი 
დასძენს: „როგორც იტყვიან კომენტარები ზედმეტია...“ (ონიანი 
1959: 39).

თუმიანს ასეთი ლექსიც მიუწერია კედელზე (ამ ლექსის სხვა 
ვარიანტი, შ. ონიანის აღნიშვნით, XV საუკუნის „კარაბადინზე“, 
როგორც ეს ქრისტინე შარაშენიძეს აქვს შენიშნული, XVI საუკუ-
ნეში  შესრულებულ  მინაწერშიაც  გვხდება;  არსებობს  სხვა, – ხალ-
ხში გავრცელებული ვარიანტიც): „აწ, მზეო, შენსა გაყრილსა დამ-
ვიწყდა სოფლის ლხინი მე, / ვით მმართებს, ეგრე გასრულვარ, სის-
ხლის ცრემლითა ვტირი მე, / ნეტარ ღირს ვარმცა, მენახოს შენი 
ლამაზი პირი მე, / ნუ დამივიწყებ, ღონეო, შენის თვალისა ჭირიმე“ 
(ონიანი 1959: 40). 

გვინდა, ორიოდე სიტყვით იმ საკითხს შევეხოთ, რომ, როგორც 
ვნახეთ, შ. ონიანი „დეკამერონსა“ და ვანის ქვაბთა მონასტრის 
მონაზვნებს შორის პარალელს ავლებს, ერთმანეთს ადარებს ბო-



537

კაჩოსეულ  პერსონაჟებსა  და  ქართველ  მონაზვნებს.  როგორც  ით-
ქვა, მკვლევარი იმ გარემოებაზე ამახვილებს ყურადღებას, რომ 
ინტიმური განცდები ორსავე შემთხვევაში თამამად არის გამომ-
ჟღავნებული და იგი განმასხვავებელ ნიშნებსაც კარგად ამჩნევს, 
– პანდემიის გამო განცალკევებულსა და სახალისო ამბავთა 
მთხრობელ ბოკაჩოსეულ პერსონაჟებსა და ვანის ქვაბებში გამო-
კეტილ მონაზვნებს შორის მართლაც არის გარკვეული მსგავსება 
და ერთ-ერთი მთავარი განმასხვავებებელი ნიშანი კი ისაა, რომ 
ქართველ მონაზონ ქალებთან ერთად მამაკაცი არ იმყოფება; აქვე 
დავამატებდით, რომ სხვაობა სხვა მხრივაც შეინიშნება: – ვანის 
ქვაბთა მონასტრის ქალთა ლექსები ღვთისმშობელსაც ეძღვნება 
და – მის ძესაც, ეს მონაზვნები ცოდვათა შენდობას შესთხოვენ 
უფალს, „დეკამერონისეული“ პერსონაჟები თუ ძალზე თამამ ინ-
ტიმურ ფანტაზიებსა და მხოლოდ სხეულებრივი განცხრომის სუ-
ლიერებაში   დანთქმით ცდილობენ ეპიდემიისაგან აღძრული ში-
შის  დავიწყებას,  ვანის  ქვაბებში   მცხოვრები   ქალები  იმ   მიჯნუ-
რებს იხსენებენ, რომლებთანაც ოჯახების შექმნაზე ოცნებობდნენ 
და თავიანთ სუფთა სიყვარულს მისტირიან, აშკარად ჩანს, რომ 
ვანის მონაზვნებს ქაჯეთის ციხეში გამოკეტილ ნესტან-დარეჯანს 
აგონებს თავიანთი ყოფა, ისინი „ვეფხისტყაოსნისეულ“ სტროფებ-
საც   წერენ,   ნესტან-დარეჯანის   სიტყვებითაც  ახასიათებენ   საკუ-
თარ მდგომარეობას („ციხეს ვზი ეგზომ მაღალსა“...) და მიუხე-
დავად იმისა, რომ საკმაოდ თამამად გამოხატავენ ეროტიკულ 
განცდებს, ვერ ვიტყვით, რომ სხეულებრივი განცხრომის მორე-
ვისაკენ დაშვებით ცდილობენ თავდავიწყებას და მძიმე ფიქრ-
თაგან გათავისუფლებას (მონაზვნებისგან, ბუნებრივია, სხვაგვარი 
საქციელი არც იყო მოსალოდნელი); აქ ყურადღებას გავამახვილებთ 
იმ ფაქტზე, რომ ეს მონაზვნები იძულებით ჩაკეტილებს გვანან, 
ცხადია, შიო მღვიმელსა და დავით გარეჯელს ვერ შევადარებთ 
მათ, მაგრამ ვხედავთ იმასაც, რომ მათთვისაც სულიერებაა უმთავ-
რესი, ფიზიკური გაჭირვების ჟამს ცათა სიმაღლეებისა და სუფთა 
სიყვარულისაკენ მიემართება მათი ყურადღება და სულიერები-
საგან მომწყვეტი ფიქრებისაკენ მიდრეკით არ ცდილობენ დამ-
შვიდებას; რენესანსული ეპოქის დასასრულის მიჯნაზე ცხოვრო-
ბენ  ისინი  და,  როგორც  ჩვენ  ვფიქრობთ, რენესანსული სულიერე-



538

ბის შთაგონებით წერენ; რენესანსული ცნობიერება სულისა და 
სხეულის ერთმანეთთან ჰარმონიაში მოყვანას გულისხმობს; რე-
ნესანსული ცნობიერების მქონე ადამიანი, ჩვენი თვალთახედვით, 
სულიერად ძალიან არის ამაღლებული და მის წარმოსახვაში 
ადამიანური არსება უკვე ისეთ დონეზეა შეცვლილი, რომ დაწყე-
ბულია სხეულის „გასულიერების“ პროცესი, ადამიანი შინაგანად 
ცათა სიმაღლეთაკენაა მიდრეკილი და მის აღქმაში სული და 
სხეული, თუ შეიძლება ასე ითქვას, აღარ არის ერთმანეთთან 
დაპირისპირებული,  „ბოროტების  საფუძვლად“ აღარ აღიქმება სხე-
ული და ქრისტიანი ადამიანისათვის ძნელი გასაგები აღარაა, 
თუ რად არის ქორწინება ეკლესიის მიერ ერთ-ერთ საიდუმლოდ 
წარმოდგენილი (სათქმელს ოდნავ გადავუხვევთ და ვიტყვით, 
რომ „წმიდა გრიგოლ ხანძთელის ცხოვრებაში“ რენესანსული ცნო-
ბიერების საწყისები იკვეთება ზოგჯერ, ვთქვათ, – იმ ადგილას, 
რომელშიც ნათქვამია: „ჴორცთა გული უთქუამს სულისათჳს და 
სულსა ჴორცთათჳს და ესე მჴდომნი არიან ურთიერთას“, – ძეგ-
ლები 1964: 257...), რენესანსული ადამიანისათვის ცოლ-ქმრული, 
ფიზიკური სიახლოვე ღვთაებრივ ბედნიერებად განიხილება და, 
თუ  ამ  თვალთახედვით  შევხედავთ  იმ  ფაქტს, რომ აღდგომის დღეს 
სატრფოსთან  სიახლოვეზე  ოცნებობს  ვანის  მონასტერში  მცხოვ-
რები მონაზონი, მაშინ არაქრისტიანულს ვერაფერს დავინახავთ 
მასში, – რენესანსული ადამიანისათვის ადვილი გასაგებია, რომ 
სულიერად   ამაღლებული   და   ერთმანეთისათვის   დაბადებული 
ქალ-ვაჟის მიერ ერთურთის პოვნა და მათი შეერთება წმიდა 
საიდუმლოს  ღვთაებრივად  აღსრულება  და  ადამიანური სრულ-
ქმნის ერთ-ერთი საშუალებაა (პავლე მოციქული დაუქორწინებ-
ლობას ანიჭებს უპირატესობას, მაგრამ დაქორწინებულობასაც 
საღვთო საქმედ განიხილავს; იხ. I კორინთელთა: 8-16) და, თუ 
ქრისტეს აღდგომა მკვდრეთით ადამიანის აღდგომისა და განახ-
ლების წინასახეა, მიჯნურთა მიერ ერთი-მეორის პოვნა ასევე 
ღვთაებრივ მოვლენად განიხილება და არ უნდა გაგვიკვირდეს, 
რომ დიდმარხვის შემდეგ, აღდგომის დღეს, მიჯნურს დაუწეროს 
ადამიანმა სასიყვარულო სიტყვები; ნესტანისა და ტარიელის შეყ-
რის  სურათი  თუ  აგონდებოდა   თუმიანს  („მკერდი  მკერდსა   შე-
ეწება, გარდაეჭდო ყელი ყელსა“... „მათ ერთმანერთსა აკოცეს, 



539

დგანან ყელ-გარდაჭდობილნი./ კვლა შეეწებნეს ხშირ-ხშირად ვარ-
დნი ბაგეთათ პობილნი“...) მაშინ, როცა ამ სიტყვებს წერდა: – „ნე-
ტავი“... „მაგ შავარდენსა თვალ-წარბსა მაკოცნა ბაგე-კბილითა“...

სიტყვას  ძალიან  აღარ  გავაგრძელებთ,  განმეორებით  აღვნიშ-
ნავთ მხოლოდ, რომ, ჩვენი აზრით, რენესანსული ცნობიერება 
აქვთ ვანის მონაზონ ქალებს (რენესანსული ცნობიერებისანი არი-
ან ამბავთა მთხრობელი პერსონაჟებიც „დეკამერონიდან“, თუმ-
ცა, მათ მიერ მოთხრობილი ამბები სხეულებრივი განცხრომის 
გზით სულიერად ქვემოთ ეზიდება ადამიანს) და ყურადღებას 
იმ გარემოებაზე გადავიტანთ, რომ, მიუხედავად იმისა, ძალიან 
რომ უჭირთ სენაკში გამოკეტილობასთან შეგუება და იძულებით 
ჩაკეტილებს გვანან, ისინიც სულიერ სიმაღლეთაკენ ლტოლვაში 
ხედავენ შვებას; ესეც ერთ-ერთი დამადასტურებელი ფაქტია 
იმისა, რომ მაღალ კულტურას ადამიანთა დიდი ნაწილისათვის 
გარკვეულწილად ნუგეშისმცემელი, დამამშვიდებელი ძალა აქვს, 
სანამ რთულ პირობებს შეეჩვევიან („თანაცხოვრებას“ ისწავლი-
ან), პირველ ხანებში მაინც მისით ცდილობს ბევრი ოდნავი შვე-
ბის შეგრძნებას, მძიმე ყოფის დასაწყისში მაინც სულიერ შემწედ 
ევლინება მათ მაღალი კულტურა, უადვილებს იგი ყოფას. 

ყოველივე ზემოთქმულიდან გამომდინარე, ვფიქრობთ, შეგ-
ვიძლია ვუპასუხოთ ზემოთ დასმულ კითხვას და მივიჩნიოთ, 
რომ პანდემიის გამო ჩაკეტილსა და კლასიკაში ნუგეშის მძებნელ 
ადამიანებს უდავოდ აქვთ საერთო, – ორივეს მაღალსულიერება 
ასაზრდოებს, მაღალი სულიერებაა ის ძალა, რომელიც ნუგეშს 
ანიჭებს მათ, – ანაქორეტებს სამოთხის არსებობის იმედით ავ-
სებს სულიერი ამაღლებულობის განცდა, ამ განცდით შექმნილ 
კულტურას კი დასნებოვნების საფრთხის გამო სახლებში დარჩე-
ნილთა გამხნევება შეუძლია, სულიერი ამაღლებულობის განცდაა 
ის ძალა, რომელიც რელიგიაშიც ამჟღავნებს თავს და მაღალ მუსი-
კაშიც, – მუსიკის გზით შექმნილი ეს სულიერება იმედითა და 
ნუგეშით აძლიერებს ადამიანს. 

მუსიკას, რომელსაც „თავისი ენა“ აქვს და ბგერებით „მეტყვე-
ლებს“, ცხადია, ამაღლებული განწყობილების შექმნაც ძალუძს 
და – „ვულგარულისაც; სოციალურ ქსელებსა“ და რეალობაში 
ხილული ადამიანების მიერ ხშირ შემთხვევაში კლასიკური მუ-



540

სიკის შესრულების ფაქტმა, როგორც ზემოთაც აღინიშნა, ისეთი 
შთაბეჭდილება შექმნა, რომ მდარე ხელოვნებამ უმეტესწილად 
დაკარგა ამ დროს ზემოქმედების უნარი და ნაკლები ფასი ეძ-
ლეოდა მას, ვფიქრობთ, „კოვიდის ხანის“ დასაწყისში გამოჩნდა 
კარგად ის განსაკუთრებული ძალა, რომელიც კლასიკას აქვს, – 
კრიზისის დასაწყისში უმეტესობამ ინტუიტიურად მიმართა მა-
ღალ სულიერებას და ცხადი გახდა ისიც, რომ აუცილებელია, 
საყოველთაო ზრუნვის საგანი იყოს იგი და სახელმწიფო კი მოვა-
ლეა იზრუნოს მასზე, – ეს, მით უმეტეს, მცირერიცხოვან სახელ-
მწიფოებს,  მცირერიცხოვან  ხალხებს  ეხება,  –  იმიტომ,  რომ  საბაზ-
რო ეკონომიკა, მასკულტურისაგან განსხვავებით, ვერ ინახავს 
მაღალ კულტურას და დაკნინების საფრთხე ემუქრება მას.

ახლა რაც შეეხება ჩვენი მოხსენების მთავარ სათქმელს: 
კოვიდის ხანის დასაწყისში ძირითადად აივნებიდან შესრუ-

ლებულ მუსიკას საერთო ნიშნები ჰქონდა, რაც მანერაზე, სტილზე 
ისახებოდა: ამ ნაივურ შესრულებაში ხშირად მკაფიოდ იხატე-
ბოდა ერთმანეთის მონატრების გრძნობა, უშუალო, ცოცხალი ურ-
თიერთობებისა და გამხნევების სურვილი, გამოკვეთილად იყო 
დამახასიათებელი ყველა ეს განცდა... რამდენადაც ინდივიდუ-
ალიზმის ნიშნებიც არ დაუკარგავს ამგვარ შესრულებას, ჩვენ არ 
ვიმსჯელებთ იმის შესახებ, – შეიძლება, თუ არა, რომ ფოლკლო-
რული  მიმდინარეობის  აღმოცენებაზე   ვისაუბროთ,  მაგრამ   ფარ-
თოდ გავრცელებისა და საერთო ნიშნების არსებობის ფაქტი გვაძ-
ლევს საფუძველს, ერთგვარი ახალი, სპონტანურად დაბადებული 
მიმდინარეობის შესახებ ვიმსჯელოთ, – ვფიქრობთ, პანდემიის 
დასაწყისში ჩვენს თვალწინ წარმოიშვა ფოლკლორულთან მიახ-
ლოებული, მაგრამ ინდივიდუალიზმის ნიშნებით აღბეჭდილი 
ერთგვარი ახალი მიმდინარეობა, დროის ძალზე მცირე მონაკვეთ-
ში ერთგვარი ტრადიციის სახეც მიიღო და ცოტა ხანს იარსება მან 
იმიტომ, რომ ასეთი მიმდინარეობის სიცოცხლისუნარიანობას 
ყოფითი მიზეზი განაპირობებს და არა – თავად ხელოვნების 
რაგვარობა (თუ თავად ახალმა მუსიკალურმა მხარემ არ მიიზიდა 
მსმენელი, ჩვეულებრივ გარემოში ვერ იცოცხლებს ასეთი ხელოვ-
ნება), დროის მცირე პერიოდს გაუძლო, მაგრამ, ჩვენი აზრით, 
გამოვლინდა ერთგვარი მიმდინარეობის აღმოცენების ნიშნები და, 



541

როცა პანდემიის ხანის ისტორია დაიწერება, არაა შეუძლებელი, 
ოდესმე მძიმე გარემოში აღმოცენებულმა „აივნურმა კულტურა-
მაც“ დაიკავოს ამ ისტორიაში თავისი მცირე, მაგრამ საკმაოდ სა-
ინტერესო ადგილი. 

ამრიგად, ვფიქრობთ, შეიძლება დაისვას კითხვა: – არის თუ 
არა შესაძლებელი, მივიჩნიოთ, რომ პანდემიის დროს წარმოიშვა 
ერთგვარი მიმდინარეობა, – ის, რამაც მხოლოდ დროებით იარ-
სება და რასაც შეიძლება, პირობითად „კოვიდის ხანის აივნური 
კულტურა“ ეწოდოს. 

 
დამოწმებანი: 

ონიანი 1959: ონიანი, შ. ვანის ქვაბთა მონასტრის წარწერების პოეზია. ჟურნ. 
საბჭოთა ხელოვნება, № 7. თბილისი: 1959. 
ონიანი 1960: ონიანი, შ. ვანის ქვაბთა მონასტრის წარწერების პოეზია. ჟურნ. 

საბჭოთა ხელოვნება №, 8. თბილისი: 1960.
ძეგლები 1964: ძველი ქართული აგიოგრაფიული ლიტერატურის ძეგლები, 

I, დასაბეჭდად მოამზადეს ილ. აბულაძემ, ნ. ათანელიშვილმა, ნ. გოგუაძემ, 
ლ. ქაჯაიამ, ც. ქურციკიძემ, ც. ჭანკიევმა და ც. ჯღამაიამ ილია აბულაძის 
ხელმძღვანელობითა და რედაქციით; საქართველოს სსრ მეცნიერებათა აკა-
დემია, კ. კეკელიძის სახელობის ხელნაწერთა ინსტიტუტი. თბილისი: 1964.
ძეგლები 1971: ძველი ქართული აგიოგრაფიული ლიტერატურის ძეგლები, 

III, დასაბეჭდად მოამზადეს ილ. აბულაძემ, ე. გაბიძაშვილმა, ნ. გოგუაძემ, მ. 
დოლაქიძემ, გ. კიკნაძემ და ც. ქურციკიძემ ილია აბულაძის ხელმძღვანელო-
ბითა და რედაქციით; საქართველოს სსრ მეცნიერებათა აკადემია, კ. კეკე-ლიძის 
სახელობის ხელნაწერთა ინსტიტუტი. თბილისი: გამომცემლობა „მეცნიერება“, 
1971. 



542

Manana Kvataia 
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

On the Modern Artistic 
and Allegorical Reflection of Catharsis

Summary

In ancient Greek mysteries and religious holidays, catharsis meant the 
liberation of the body from any harmful matter, the soul – from vices. 
Since the end of the 19th century, catharsis has been used in psychology 
as a concept expressing the process of individual or group emotional re-
lease. A modern, original reflection of the concept is found in the allegori-
cal novel “Blindness” (1995) by Jose Saramago, thee Portuguese writer, 
Nobel-prize winner. In the “Blindness”, a city is struck by an inexplicable 
epidemic of unknown origin. Jose Saramago’s “Blindness” shows us the 
ruthless, brutal world of creatures that have lost their sight. These men 
(with the exception of one woman), along with the loss in sight, they also 
lose their spiritual vision. The symbolism of the novel explains the au-
thor’s intention: through liberation from vices, through catharsis, humans 
return to theis original state, divine essence.

Key words: reflection of catharsis, Jose Saramago’s “Blindness,” The 
symbolism of the novel.

მანანა კვატაია
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

კათარზისის თანამედროვე მხატვრულ-ალეგორიული 
რეფლექსირებისათვის

ძველ ბერძნულ მისტერიებსა და რელიგიურ დღესასწაულებზე 
კათარზისი სხეულის მავნე მატერიისაგან, სულის მანკიერებისაგან 
გათავისუფლებას გულისხმობდა. ტერმინი მოდის ბერძნული 



543

სიტყვიდან „კათარზის“, რაც „განწმენდას“ ნიშნავს. დეფინიციით, 
ის არის რეპრესირებული ემოციების გამოხატვის პროცესი, რო-
მელსაც შედეგად მოსდევს ფსიქოლოგიური დაძაბულობისა და 
მასთან დაკავშირებული სიმპტომების შემცირება. ჰერაკლიტე 
ცეცხლს, პითაგორელები მუსიკას სულის განწმენდის საშუალებად 
მიიჩნევდნენ. პლატონი და არისტოტელე კათარზისის ცნების ქვეშ 
მოიაზრებდნენ ვნებათა გადალახვას ხელოვნების მეშვეობით, მა-
თი გამოხატვის შედეგად. არისტოტელეს მიხედვით, ტრაგედია 
მაყურებლის თანაგანცდასა და შიშს იწვევს და, ამგვარად, წმენდს 
მის სულს, აღზრდის და ამაღლებს მას. ანტიკურ ფილოსოფიასა 
და ესთეტიკაში კათარზისი აფექტებისაგან სულის განწმენდას 
უკავშირდება.

მე-19 საუკუნის ბოლოდან კათარზისს ფსიქოლოგიაში იყენე-
ბენ, როგორც ინდივიდუალური ან ჯგუფური ემოციური განტვირ-
თვის პროცესის გამომხატველ ცნებას. მისი, როგორც თერაპიის 
საშუალების, ფორმალური გამოყენება ზიგმუნდ ფროიდისა და 
ვენელი ექიმის, იოსებ ბრეიერის სახელს უკავშირდება. ისტერიის 
ფსიქოლოგიური მიზეზებისა და თერაპიის მეთოდების ერთობ-
ლივი კვლევის ეს მეთოდი ეფუძნებოდა დავიწყებული, განდევ-
ნილი   ემოციების,  განცდების  ჰიპნოტურ   მდგომარეობაში  გახსე-
ნებასა და აღდგენას. ფროიდისა და ბრეიერის კვლევის შედეგე-
ბი გამოქვეყნდა მათ ერთობლივ წიგნში „ისტერიის კვლევა“ 
(1895). ავტორთა დასკვნით, პაციენტთა ისტერიული სიმპტომები 
განპირობებულია ცხოვრებისეული შთამბეჭდავი, მაგრამ დავი-
წყებული   მოვლენებით – ტრავმებით. ფროიდის მოსწავლე, ვენე-
ლი   ფსიქიატრი   ვილჰელმ  რაიხი  ემოციური   კათარზისის   პარა-
დიგმით  დაინტერესდა  და  ის  მისი  თეორიის ცენტრალური ნა-
წილი გახდა. რაიხი ფსიქოთერაპიაში   თანამედროვე   კათარზი-
სული  მეთოდის  შემომღებად    ითვლება. ემოციური კათარზისი 
გარკვეულ რესტავრაციას ან განახლებას იწვევს. კათარზისს გა-
ნიცდიან ტრავმული ან სტრესული მოვლენის შემდეგ და ის პი-
როვნების ცხოვრების პოზიტიურ ცვლილებას ასახავს.

თანამედროვე ლიტერატურულ სამყაროში კათარზისის კონცეპ-
ტის მხატვრული რეფლექსირების თვალსაზისით გამორჩეულია 
დისტოპიური რომანი „სიბრმავე“ (1995), რომლის ავტორია პორ-



544

ტუგალიელი მწერალი-ნობელიანტი ჟოზე სარამაგუ (ჟოზე დე სუ-
ზა სარამაგუ. 1922-2010). ამ რომანში ავტორი „თეთრი დაავადე-
ბის“ ეპიდემიას აღწერს, რომელმაც უსახელო ქალაქი მოიცვა. მისი 
სიმპტომები ამგვარია: თვალებზე თეთრი აფსკის (ბისტის) გაჩე-
ნა, გარესამყაროს საგნებსა და მოვლენებს რომ ფარავს. გადამდე-
ბი დაავადება მოულოდნელად იწყება და სწრაფად ვრცელდე-
ბა. დროთა განმავლობაში მხედველობის უნარს რომანის ყველა 
პერსონაჟი კარგავს (ექიმი-ოკულისტის ცოლის გამოკლებით). 
დაბრმავებულ ადამიანებს ხელისუფლება ქალაქგარეთ, მიტოვე-
ბულ ფსიქიატრიულ საავადმყოფოში ათავსებს და ჯარს მიუჩენს. 
დაავადების პირველი უსინათლო მსხვერპლი ჰყვება, რომ თვა-
ლებზე ლიბრი გადაეკრა, თითქოს რძის ზღვაში ჩაიძირა. ის გა-
ოცებულია, დაბრმავებისას სხვები სიბნელეში იძირებიან, მე კი 
სითეთრეს ვხედავო.

 „სიბრმავე“ ალეგორიული რომანი-იგავია, რასაც ხაზს უსვამს 
ნაწარმოებში სახელებისა და დასახელებათა არარსებობა. ტექსტი 
ხშირად უხეში, ფიზიოლოგიური აღწერებითაა დატვირთული. ნა-
წარმოებში ავტორის სარკაზმი აშკარად ჩანს.

სარამაგუს პროვიდენციურ რომანს დღევანდელი მკითხველი-
სათვის განსაკუთრებული ღირებულება აქვს. მრავალი საუკუნეა, 
ეპიდემიებისა და პანდემიების ჟამს ადამიანები მოულოდნელი 
განსაცდელისაგან გამოსავალს ეძებენ. შემოქმედნი, ანტიკურო-
ბიდან დაწყებული, პანდემიის თემას აშუქებენ და, ამავე დროს, 
მათთვის ეს არის საშუალება, „დიდ თემებზე“ რომ იმსჯელონ. 
სარამაგუს „სიბრმავე“ უეცრად დაბრმავებულ, დაუნდობელ არ-
სებათა სამყაროს წარმოადგენს. ამ ადამიანებს (ერთი ქალის გა-
მოკლებით) ფიზიკურთან ერთად სულიერი მზერაც წართმეული 
აქვთ. ალეგორიული რომანის სიმბოლიკა ხსნის ავტორის ინტენ-
ციას: მანკიერებებისაგან გათავისუფლების, კათარზისის გზით 
ადამიანები პირველქმნილ, ღვთაებრივ არსს დაუბრუნდებიან. რო-
მანის ავტორი ადამიანებს შეახსენებს, რომ კაცობრიობას ეპიდე-
მიებზე მეტად გულგრილობა ანადგურებს. ამგვარი საზოგადოება 
დასაღუპადაა განწირული.

აღიარებულ პორტუგალიელ მწერალს მაგიური რეალიზმის 
წარმომადგენლად მიიჩნევენ. ამასთან, კრიტიკოსები მიუთითე-



545

ბენ, რომ მისი პროზის ლაიტმოტივი კაცობრიობის თანასწორო-
ბისა და ჰუმანიზმის იდეა გახლავთ. ტექნიკურ საშუალებებზე 
დამოკიდებული გლობალიზაციის ეპოქის ადამიანი ბუნებასთან, 
ირგვლივ მყოფ ადამიანებთან კავშირს წყვეტს და თანდათან მო-
რალურ თუ სულიერ სიბრმავეში იძირება. 

სარამაგუ რთული, წინააღმდეგობრივი მსოფლმხედველობით 
გამოირჩევა. 1969 წლიდან ის პორტუგალიის კომუნისტური პარ-
ტიის წევრი იყო, საკუთარ თავს ათეისტსა და პესიმისტს უწოდებ-
და.  პორტუგალიის  საზოგადოებაში  მას  ხშირად  აკრიტიკებდნენ,
განსაკუთრებით, „იესოს სახარების“ (1991) გამოქვეყნების შემდეგ.

მწერალი გასული საუკუნის ერთ-ერთ ყველაზე ინტელექტუ-
ალ ავტორად ითვლება. ის თვითნასწავლი გახლდათ, ღარიბ 
ოჯახში დაიბადა და საშუალო განათლებაც ვერ მიიღო, ტექნიკუმი 
დაამთავრა და შრომით საქმიანობას ეწეოდა. ევროპაში სარამაგუს 
აღიარება მოუტანა რომანმა „მოგონებები მონასტერზე“ (1982), 
რომელმაც ვატიკანი დიდად აღაშფოთა, მაგრამ, ამავე დროს, ავ-
ტორმა მიიღო ნობელის პრემია შემდეგი ფორმულირებით: „ის 
იყენებს იგავებს, გამყარებულს წარმოსახვით, თანაგანცდითა და 
ირონიით და საშუალებას იძლევა, გავიგოთ ილუზორული რე-
ალობა“. ვატიკანთან მწერლის დაპირისპირება „იესოს სახარე-
ბამ“ გააღრმავა. სარამაგუ იძულებული გახდა, საცხოვრებლად 
ესპანეთში გადასულიყო. ეს წიგნი 25 ენაზე ითარგმნა, ვატიკანმა 
ის ასე შეაფასა: „ღვთის დამგმობი წიგნი, რომელიც ისტორიულ 
სიმართლეს დასცინის“.

ჟოზე სარამაგუ, როგორც ორიგინალური ავტორი, მოგვიანებით 
აღიარეს. მას უთქვამს: „პლანეტა მარსამდე უფრო იოლად მიაღწევ, 
ვიდრე ჩვენს თანამედროვეთა გულებს შეძრავ“. სარამაგუს ბორ-
ხესს, კორტასარს, მარკესს ადარებენ, თუმცა, როგორც მიუთითე-
ბენ, თვითონ მწერალს სერვანტესი და გოგოლი აღაფრთოვანებდა. 
კრიტიკოსი ჰაროლდ ბლუმი შემოქმედს „პორტუგალიელ გე-
ნიოსს“, „ახალ შექსპირს“ უწოდებდა და წერდა: „სარამაგუს გენია 
უჩვეულოდ მრავალმხრივი იყო“. 

ნობელიანტი მწერლის რომანებში ხშირად წარმოუდგენელი 
ისტორიული სიტუაციებია აღწერილი. რომანისტის სტილი გა-
მორჩეულია: ძალზე გრძელი წინადადებები, სასვენი ნიშნების 



546

თავისუფალი გამოყენება და ა.შ. მის ტექსტებში „ცნობიერების ნა-
კადის“ გამოძახილს ხედავენ. ასევე, მისი სტილის თავისებურებად 
„ალტერნატული რეალობის შექმნის“ მცდელობა მიიჩნევა. 

„სიბრმავის“ მთავარი გმირები გახლავთ ხუთი დაბრმავებული 
ადამიანი  და  ერთი  ქალი,  რომელიც  ხედავს  (ექიმის ცოლი). სწო-
რედ ამ ქალმა მოახერხა, ადამიანების მცირე ჯგუფი განსაცდელი-
საგან ეხსნა. ბოლოს ყველა დაბრმავებულს მხედველობა ერთბაშად 
დაუბრუნდა: მათ თვალი ჯერ სულიერად აეხილათ – მაშინ, 
როდესაც მდგომარეობის საშინელება გაიაზრეს და ერთმანეთის 
ფასი გაიგეს, თანაც ისე, რომ არც უფიქრიათ, გარეგნულად როგორ 
გამოიყურებოდნენ. კარანტინის ჯოჯოხეთის გადატანის შემდეგ 
გმირები   დარწმუნდნენ, რომ სიბრმავეზე უფრო დიდი უბედუ-
რება თვალის ახელა  შეიძლება იყოს, რადგან უმალვე წარმოიქმნე-
ბა მწვავე აუცილებლობა ცხოვრების შეჩვეული წესის შეცვლისა.

რომანის გაგრძელება, სახელწოდებით „თვალის ახელა“, სა-
რამაგუს  რვა   წლის  შემდეგ  დაუწერია.  ნაწარმოებში  იგივე   პერ-
სონაჟები გვხვდებიან. ქალაქელები არჩევნებზე უხალისოდ მიდი-
ან, რადგან ახსოვთ, რომ ეპიდემიის ჟამს ხელისუფლებამ ისინი 
ბედის ანაბარად მიატოვა. მათი უმეტესობა ბიულეტენს შეუვ-
სებელს ტოვებს. მთავრობა პანიკაშია და დამნაშავეთა დასჯას კა-
ნონიერი მეთოდებით ცდილობს. ჟოზე სარამაგუ ორივე წიგნში 
მწვავედ აკრიტიკებს არსებულ სისტემას, რადგან, მისი სიტყვით, 
„ბიუროკრატია ყოველთვის ბრმაა“.

პორტუგალიურად სარამაგუს ამ წიგნების სათაურები ყოფი-
ლა: „ესე სიბრმავეზე“, „ესე თვალის ახელაზე“. მკვლევართა შე-
ხედულებით, სათაურის თარგმნისას დაკარგული ეს სიტყვა ხსნის 
როგორც სტილს, ისე იმ თავისუფლებას, რომელიც ახასიათებს 
გადმოცემის მსგავს ფორმას. რომანების გმირებს სახელები არა 
აქვთ, ისინი პიროვნებიც კი არ არიან, არამედ – მოქმედების 
ინსტრუმენტები, რომლებიც საჭირო სახეს ქმნიან, რათა ჩვენს 
გონებაში იდეა მოამწიფონ. 

ავტორი რომანს ახლობელ ადამიანებს – ჰილარისა და საკუთარ 
ქალიშვილს, ვიოლანტას – უძღვნის. „სიბრმავეს“ ეპიგრაფად აქვს 
შეგონებათა წიგნის ფრაზა: „ვისაც თვალი აქვს, იხილოს, და ვინც 
იხილავს, შეიცნოს“.



547

რომანის დასაწყისი დრამატული კოლიზიებით გამოირჩევა. 
„ზებრაზე“ მწვანე შუქნიშანი ანთია, უამრავი ავტომობილი წითე-
ლი შუქის მოლოდინში გზაჯვარედინთან შეჯგუფებულა. მწერა-
ლი დეტალურად აღწერს, როგორ აინთება მწვანე შუქი, ერთბაშად 
დაიძრებიან მანქანები, თუმცა შუა ნაკადში ერთი ავტომობილი 
უძრავად დგას. ტროტუარზე გროვდება ხალხი, ხელებს იქნევენ, 
ასიგნალებენ, მაგრამ ამაოდ. აღმოჩნდა, რომ მანქანის მძღოლი 
დაბრმავდა. კაცს გარეგნულად არაფერი ეტყობა: „ორივე თვალი 
მთელი  და  უვნებელი  აქვს,  გუგები  –  ბრჭყვიალა,  სკლერა  –  ქათ-
ქათა, ფაიფურივით“. შეგროვილი ხალხი თანაგრძნობით იმსჭვა-
ლება. უსინათლო მამაკაცი სახლში წაყვანას ითხოვს, თვალებზე 
ლიბრი გადაკვრია, „თითქოს რძის ზღვაში ჩავიძირეო“, – ეუბნება 
ირგვლივ მყოფებს. „მაშ, ეს სიბრმავე არ არის.. რომ ბრმავდებიან, 
როგორც ამბობენ, სიბნელეს ხედავენ“ (სარამაგუ 2019: 3), – პასუ-
ხობს მას მძღოლი.

სიბრმავე – გამოუცნობი დაავადება – დაავადებულებთან კონ-
ტაქტში მყოფ სხვა ადამიანებსაც სწრაფად გადაედებათ. სარა-
მაგუს შენიშვნით, „ეპიდემიის დროს ბრალი არავის მიუძღვის, 
ყველა მსხვერპლია“ (სარამაგუ 2019: 47). სახლში მიყვანილი პირ-
ველი უსინათლო მისთვის უჩვეულო გარემოში აღმოჩნდება: „ყვე-
ლაფერს სრული სითეთრე ფარავდა. იცოდა, რომ შინ იყო, თა-
ვის ბინასაც გრძნობდა სუნით.. მაშინ იმასაც კი ფიქრობდა, რომ 
სინათლე, რომელშიც ბრმები ცხოვრობენ, სხვა არაფერია, თუ არა 
სინათლის არარსებობა... ახლა კი, პირიქით, ამ დამაბრმავებელ 
და ყოვლისმომცველ სითეთრეში ჩაძირული, გრძნობდა, რომ ეს 
სითეთრე კი არ ფარავს, არამედ შთანთქავს არა მხოლოდ ფერებს, 
არამედ თვით საგნებსაც, ისევე, როგორც ადამიანებს, რომლებსაც 
ღრმად უხილავს ხდის“ (სარამაგუ 2019: 5).

ახალი დაავადების სიმპტომები გაუგებარია ექიმი-ოკულის-
ტისათვის, თუმცა პაციენტის გულმოდგინე გასინჯვის შემდეგ 
ის დაასკვნის, რომ პირველ დაბრმავებულს თვალებზე არანაირი 
პათოლოგია არ აღენიშნება. უჭირთ დაავადებულის დიაგნოზის 
დასმა,   მსჯელობენ:   ცერებრალური   ამავროზი   ხომ   არ   არისო. 
ექიმის აზრით, ეს ამავროზის საპირისპირო მოვლენა უფროა: 
იქ სრული უკუნეთი სუფევს, აქ კი სრული სითეთრე, ან იქნებ 



548

– თეთრი ამავროზიც არსებობსო. თვალის სხვა პათოლოგია – 
აგნოზიაც გამორიცხეს: ამ შემთხვევაში პაციენტი ყველაფერს 
ისევე დაინახავდა, როგორც ადრე. ოკულისტი, ისევე, როგორც 
უსინათლოსთან რამდენიმე კონტაქტირებული ადამიანი, ასევე 
მოულოდნელად დაბრმავდება. ერთადერთი, ვისაც უცნობი და-
ავადება არ ეკარება, ექიმის ცოლია, რომელიც სიბრმავეს მოიგო-
ნებს, ქმრის გვერდით რომ იყოს და მას გასაჭირში გვერდით 
დაუდგეს. 

ავტორის  ინტენციის  ასახსნელად  კონცეპტუალურია რომანის 
ის მონაკვეთი, სადაც მწერალი მრავალი ადამიანისაგან უკუგდე-
ბულ სინდისის კატეგორიაზე მსჯელობს. „სინდისის ცნება, ამდენი 
უგნური რომ არ იმჩნევს და, უფრო მეტიც კი, საერთოდ უარყოფს, 
მაინც არსებობს და მუდამ არსებობდა.. დროთა განმავლობაში, 
თანაცხოვრების გამოცდილებასა და გენეტიკური გაცვლის ნაყოფს 
რომ  ვეზიარეთ,  ბოლოს  და  ბოლოს,   სინდისი  მოვათავსეთ   სის-
ხლის შემადგენლობაში, ჩვენს ცრემლებში და, უფრო მეტიც, თვა-
ლები სარკედ ვაქციეთ, შიგნით შებრუნებულ სარკედ, ასე მოუ-
რიდებლად რომ უარყოფს იმას, რის დამტკიცებასაც ამაოდ ცდი-
ლობს ბაგე“ (სარამაგუ 2019: 17).

შიგნით შებრუნებული სინდისის სარკეში რეალობაც გამრუ-
დებულად ირეკლება, რაც მრავალ მანკიერებას უდებს სათავეს და 
ზეციური სასჯელიც არ აყოვნებს. რომანის მიხედვით, წამიერი 
და მოულოდნელია მსჯავრი პირველი უსინათლოს მანქანის ქურ-
დისა, რომელიც დარწმუნებულია, რომ სიბრმავე გრიპის მსგავსი 
დაავადება არ არის და არ გადაედება, მაგრამ ოცდაათი ნაბიჯიც არ 
აქვს გადადგმული, რომ უეცრად ბრმავდება.

მწერლის პოზიცია იკვეთება რომანის დასასრულს. ექიმი-ოკუ-
ლისტი, რომელსაც ბოლოს, ისევე, როგორც სხვებს, თვალი აეხი-
ლება, ამბობს: „მაინც რატომ დავბრმავდით, არ ვიცი, მაგრამ იქნებ 
ოდესმე გავიგოთ მიზეზი.. მგონი, კი არ დავბრმავდით, არამედ 
ბრმები ვიყავით და ახლაც ბრმები ვართ, ბრმები, რომლებსაც 
მხედველობა აქვთ, მაგრამ ვერ ხედავენ“ (სარამაგუ 2019:  334).

„სიბრმავის“ ერთ ეპიზოდში ოკულისტთან რიგში მდგომ შავ-
სახვევიან კეთილ მოხუცს, კატარაქტას მოშორება რომ სურდა, 
პირველი უსინათლო შეებრალება, თუმცა მალე მოხუციც მხედ-



549

ველობას კარგავს. ბრმავდება რომანის ერთ-ერთი მთავარი გმირი, 
შავსათვალიანი  ქალიშვილი,  რომელსაც  მხოლოდ  კონიუნქტივი-
ტი სჭირს. მედიცინაში მეტ-ნაკლებად ერკვევა ექიმის ცოლი, 
რომელმაც მშვენივრად იცის, რომ სიბრმავე გადამდები დაავა-
დება არ არის, თუმცა, როგორც ითქვა,   მცირე ხნის შემდეგ რომა-
ნის ხსენებული პერსონაჟებიც იმავე გამოუცნობი დაავადებით 
ავადდებიან. 

ოკულისტის ცოლი, რომელიც მხედველობას ინარჩუნებს, აცხა-
დებს, რომ ვალდებულნი არიან, სიბრმავის ეპიდემიის თაობაზე 
ხელისუფალთ, უპირველესად კი ჯანდაცვის სამინისტროს შეა-
ტყობინონ, რათა ამ არნახული ეპიდემიის ლოკალიზებისათვის 
გადაუდებელ ზომებს მიმართონ. მინისტრი ოკულისტს მადლო-
ბას უხდის „პროფესიული მოვალეობის პირნათლად შესრულე-
ბისათვის“, რითაც ხელისუფლებას საშუალება მიეცა, სიტუაცია 
სათანადოდ გაეკონტროლებინა. კლინიკის დირექტორთან მოყვა-
ნილი ბიჭუნაც დაბრმავდა: ის ასევე მხოლოდ სითეთრეს ხედავს. 

რაც მთავარია, გაურკვეველი დარჩა დაავადების მიზეზი, ანუ 
ეტიოლოგია თეთრი სენისა, რომელსაც არაკეთილხმოვანი სიბ-
რმავე უწოდეს და, რამდენადაც ახალი შემთხვევების თავიდან 
ასაცილებლად ვაქცინა ჯერ კიდევ არ ჰქონდათ, გადაწყვიტეს, 
ყველა დაბრმავებული და მათთან კონტაქტირებული ყველა პირი 
კარანტინში, ერთ ადგილას მოექციათ, რათა ინფექციის გავრცელე-
ბა და მსხვერპლთა რაოდენობის გაზრდა თავიდან აეცილებინათ.

მწერლის შენიშვნით, ეპიდემიებისადმი მსგავსი მიდგომა და-
საბამს იმ დროიდან იღებს, როდესაც უცხო ქვეყნებიდან ჩამო-
სულ ხომალდებს, სხვადასხვა დაავადება რომ ჩამოჰქონდათ, ნავ-
სადგურში არ უშვებდნენ და ორმოციოდე დღე ზღვაში რეიდზე 
ტოვებდნენ, რათა ენახათ, მერე რა იქნებოდა.

მინისტრის მოსაზრებით, კარანტინი შეიძლებოდა არა მხო-
ლოდ ორმოცი დღე, არამედ ორმოცი კვირა, ან ორმოცი წელიც 
გაგრძელებულიყო. ხელისუფლება მსჯელობს, როგორ შეარჩიოს 
საკარანტინე სივრცე: იქნება ეს პროფილის შესაცვლელად გამ-
ზადებული ფსიქიატრიული საავადმყოფოს ცარიელი შენობა, 
სამრეწველო ბაზრობების პავილიონები, თუ სალიკვიდაციო ჰი-
პერმარკეტი, ყაზარმები და ა.შ. უპირატესობა პირველ მათგანს 



550

– ფსიქიატრიული საავადმყოფოს ცარიელ შენობას – მიანიჭეს, 
რადგან  მას  მთელი  პერიმეტრზე  მასიური   გალავანი   და   მოძვე-
ლებული, თუმცა, მათი აზრით, გამოსაყენებელი ინფრასტრუქ-
ტურა ჰქონდა. აქ პირქუშ შენობაში მოთავსებულ დაავადებულებს 
ჭიშკართან პატრულიც დაუყენეს. 

რომანში ავტორი ერთადერთი თვალხილულის – ოკულისტის 
ცოლის – მიერ დანახულ ფსიქიატრიული საავადმყოფოს აუტა-
ნელ გარემოს ხატავს. იქვე, კარზე მიმაგრებული დინამიკი იზო-
ლირებულებს სამთავრობო ინსტრუქციებს ზედმიწევნით აცნობს. 
ექიმის დასკვნით, ამ განკარგულებათა მკაცრი შინაარსი მოწ-
მობს, რომ კარანტინში გამოკეტილი დაავადებულები ცოცხლად 
ამოქოლეს. უმკაცრეს გარემოში მოხვედრილი ადამიანები ავად-
მყოფობას ერთმანეთს აბრალებენ.

თავდაპირველად მიტოვებული ფსიქიატრიული საავადმყო-
ფოს კარანტინში სამი მამაკაცი და სამი ქალი აღმოჩნდა, თუმცა 
საჭმელი (რძე და ორცხობილა) მხოლოდ ხუთ კაცზე იყო გათვ-
ლილი, ჭიქების, თეფშებისა და კოვზების გარეშე. იზოლირებულ 
დაბრმავებულებს უჭირთ სადილის დარიგება, პირადი ჰიგიენის 
დაცვა, მიცვალებულებს ვერ მარხავენ, საავადმყოფოს ზღურბ-
ლთან კი ჯარისკაცები მორიგეობენ. მათი ავტომატების ჯერი 
ავადმყოფებში ნამდვილ პანიკას იწვევს. ექიმის თვალხილული 
ცოლი, დაბრმავებულებს ხშირად მხსნელ ანგელოზად რომ ევ-
ლინება, ორგანიზებული ქმედების აუცილებლობაზე საუბრობს. 

მალე ეპიდემიის მსხვერპლთა რაოდენობა იზრდება: კარან-
ტინში გამოკეტილ უსინათლოთა რიცხვი 240-მდე ადის, რაც ფსი-
ქიატრიული საავადმყოფოს ბედკრულ ბინადართა მდგომარეობას 
კიდევ უფრო ძაბავს. ერთადერთი ნათელი წერტილი მათთვის 
მოხუცის რადიომიმღებია, რომლითაც წვალებით, ფრაგმენტუ-
ლად იტყობენ გარესამყაროს სიახლეებს, მათ შორის, ეპიდემიის 
მასშტაბების თანდათან გაფართოებას. რადიოს ინფორმაციით, 
ავარია შემთხვევია ცარიელ ავტობუსს, რადგან მისი მძღოლი უეც-
რად დაბრმავებულა; ლაინერი ავიაკატასტროფაში მოყოლილა 
ხომალდის მეთაურის დაბრმავების გამო და ა.შ. რადიო იტყობი-
ნება, რომ ეპიდემია ელვის სისწრაფით ვრცელდება.



551

რომანში ფსიქიატრიულ საავადმყოფოში დატრიალებული 
მიკროაპოკალიფსის სასტიკი სცენებია წარმოდგენილი. ჩნდება 
ხანძარი, არ ინდობენ, უკიდურესობამდე ამცირებენ ერთმანეთს 
ადამიანები, ისპობა, ფეხქვეშ ითელება ყოველგვარი ადამიანური 
ღირებულება, პერსონაჟებს არა აქვთ სახელები, გვარები, იდენტობა. 

ტოტალური სისასტიკის ფონზე სიმპტომურია ექიმის ცოლის 
სიტყვები: „გაიხსენეთ, რა დღეში ვიყავით მას მერე, რაც საგიჟეთ-
ში გამოგვამწყვდიეს, დამცირების ყველა საფეხური გამოვიარეთ, 
ფსკერზე დავეშვით, რომლის მერე აღარც არაფერია, და სიმდაბ-
ლის   ზღვარს მივაღწიეთ... ახლა ყველა თანასწორნი ვართ სიკე-
თისა და ბოროტების წინაშე“ (სარამაგუ 2019: 279).

გამორჩეულად ტრაგიკულია უმწეო ბრმათა შორის თვალხი-
ლულად დარჩენილი ექიმის ცოლის ხვედრი, რასაც მოწმობს 
მისი სიტყვები: „თქვენ ხომ არ იცით და არც შეიძლება იცოდეთ, 
რას ნიშნავს, უსინათლოთა სამყაროში ბრმა იყო, დედოფალი კი 
არა ვარ, მხოლოდ ის ვარ, ვინც იმისთვის გაჩნდა, რომ ნახა ყო-
ფიერების მთელი საშინელება, თქვენ გრძნობთ ამას, მე კი ვხედავ 
კიდეც“(სარამაგუ 2019: 279).

შავსათვალიანი ქალიშვილის შენიშვნაზე – „მხოლოდ შენი თვა-
ლების წყალობით ვართ ცოცხლები“ – ექიმის ცოლი პასუხობს: 
„სამყარო სავსეა ცოცხალი უსინათლოებით“. ამ გამორჩეული 
ქალბატონის რწმენით, უკვდავი არავინაა, მაგრამ „არც სულ უსი-
ნათლოები უნდა ვიყოთ“. ექიმის ცოლისათვის თავად სიცოცხ-
ლეა დღესასწაული: „ახლა ერთადერთი სასწაულის მოხდენა 
შეგვიძლია და ეს სასწაულია ის, რომ ვიცოცხლოთ.. დღიდან 
დღემდე ფრთხილად ვატაროთ ეს ნაზი ქალბატონი სიცოცხლე, 
ვითომ უსინათლოა და არ იცის, საით წავიდეს, ან იქნებ ასეცაა, 
იქნებ მართლა უსინათლოა და ჩვენ მოგვენდო მას მერე, რაც გო-
ნება მოგვცა“ (სარამაგუ 2019: 301). მრავლისმთქმელია კარანტი-
ნის ჯოჯოხეთგამოვლილი შავსათვალიანი ქალიშვილის მაქსიმა: 
„სრული ჭეშმარიტებაა, რომ უსინათლოზე უარესია ის, ვისაც არ 
უნდა, რომ ხედავდეს“. 

ნაწარმოებში კონცეპტუალური დატვირთვა ენიჭება ეკლესი-
ის სცენას. ექიმი და მისი მეუღლე სულიერ სიბრმავესთან და-
კავშირებით   თავიანთ   პოზიციას  გამოხატავენ.   ქალი   შენიშნავს, 



552

რომ ეკლესიაში ყველა გამოსახულებას თვალები აქვს ახვეული: 
„იქნებ რომელიმე მორწმუნემ რწმენა დაკარგა, როცა გაიგო, რომ 
სხვებივით დაბრმავდებოდა, ან იქნებ აქაურმა წინამძღვარმა გა-
დაწყვიტა, რაკი უსინდისო მრევლი ჯერ ვერ ხედავს წმინდანებს, 
სამართლიანობა მოითხოვს, რომ წმინდანებმაც ვერ დაინახონ 
უსინათლო მლოცველები, მაგრამ გამოსახულებები ისედაც ვერ 
ხედავენ“. ამაზე ექიმი მეუღლეს პასუხობს: „ცდები, ისინი ხედა-
ვენ იმათი თვალებით, ვინც მათ შესცქერის, და მხოლოდ ახლა 
დაბრმავდა ყველა“ (სარამაგუ 2019: 310).

რომანში ავტორი დროის კონცეპტს ორიგინალურად გაიაზ-
რებს: „წინასწარ ვერასდროს მიხვდები, ვინ რისი გამკეთებელია, 
უნდა აცალო, დროს დრო მისცე, დრო ყველაფერს განაგებს, ჩვენს 
წინააღმდეგ თამაშობს და ყველა კოზირი მის ხელშია“ (სარამაგუ 
2019: 324). დრო დავადებულთა სიბრმავის მკურნალიც გამოდ-
გება. ერთად გადატანილი უბედურების, ზნეობრივი კათარზი-
სის შემდეგ ყველაფერი თავის ადგილას დგება. რომანის მიხედ-
ვით,   თავდაპირველად   თვალი პირველ უსინათლოს აეხილა, 
რომელიც ფხიზლობს, პირველი სწორედ ის დაინახავს, თვალებს 
აახელს და ჯერ ცოლს, შემდეგ ყველა დაბრმავებულს შეშლილი-
ვით გადაეხვევა. მეორე, ვისაც მხედველობა დაუბრუნდება, შავ-
სათვალიანი ქალიშვილია. მას „მთელი ამ ხნის განმავლობაში 
თვალი არ მოუხუჭავს, თითქოს მხედველობა სადღაც შიგნით კი 
არ უნდა აღდგენილიყო, არამედ გარედან უნდა შესულიყო თვა-
ლებში. უცებ თქვა, მგონი, ვხედავო“ (სარამაგუ 2019: 331).

უკვე გამთენიისას თვალი ექიმს აეხილა და ცხადი გახდა, რომ 
მხედველობა ყველას დაუბრუნდებოდა და ეს მხოლოდ დროის 
ამბავი იყო. მწერლის თქმით, „ეს დღესასწაული ქალაქში მზის 
ამოსვლას ჰგავდა“. გამოჯანსაღებული ადამიანები სუფრასაც სა-
ზეიმოს შლიან, რომელსაც „სიხარული ამშვენებდა და არავინ წუ-
წუნებდა და, ისინიც კი, ვინც ჯერ კიდევ უსინათლო იყო, იცინო-
და, თითქოს უკვე ახელილი თვალები მისი ყოფილიყო“.

რომანის ბოლოს პარადოქსული მომენტი დგება, მას შემდეგ, 
რაც ყველა დაბრმავებულს თვალი აეხილა, ექიმის ცოლის ჯერიც 
დადგა. ახლა ის ჩაიძირა თვალისმომჭრელ რძისფერ სინათლეში. 
მან „ზეცას ახედა და სრული სითეთრე დაინახა.. შიშმა თვალები 



553

ძირს დაახრევინა. ქვემოთ კი ქალაქი ისეთივე დარჩა, როგორიც 
იყო“ (სარამაგუ 2019: 334).

სიმბოლოლოგთა განმარტებით, თეთრი – სინათლის აბსოლუ-
ტური ფერი, უმანკოების, ჭეშმარიტი მსხვერპლის უბიწოებისა 
და ღვთაებრიობის სიმბოლოა. ის ზეგარდმო სიბრძნის ფერია, 
შავისაგან განსხვავებით, რომლის სიმბოლიკა ძირითადად სიკ-
ვდილს, სიბნელეს, ბოროტებას, მწუხარებას უკავშირდება. სულხან-
საბას თქმით, „ბნელი უხედველი გარემოა, არა სახელდებული“. 
რძეს აღორძინების, სიცოცხლისა და უკვდავების სიმბოლოდ გაი-
აზრებენ. ინდური „ვედების“ მიხედვით, ყოველივე არსებული 
სამყაროში  ღმერთებმა  „პირველადი  რძისაგან“ შექმნეს. ვფიქრობთ, 
ფერების  სიმბოლიკის გააზრება ჟოზე სარამაგუს რომანის მთავარ 
სათქმელს ხსნის: მოვლენილი კოსმიური განსაცდელის დაძლევის,  
მანკიერებებისაგან   გათავისუფლების,  კათარზისის   გზით  ადამი-
 ანები პირველქმნილ, ღვთაებრივ არსს დაუბრუნდებიან.

დამოწმებანი:

სარამაგუ 2019: სარამაგუ ჟ. სიბრმავე (თარგმნა ნ. ვაშალომიძემ). ბათუმი: 2019.

Lili Metreveli
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Blindness – An Epidemic in the Text
(According to Jose Saramago’s „Blindness“)

Summary

„Blindness“ is a dystopian novel by the famous Portuguese Nobel 
Prize-winning writer Jose Saramago. In the text, like other post-apocalyp-
tic texts, an indefinite chronotope is conditional on the time and place of 
the development of the action.

In the novel, the future of the world is suddenly changed by an un-
usual pandemic, people go blind without any pre-existing symptoms, the 



554

authorities start isolating the contact persons and placing them in quar-
antine spaces. With biblical allusions, symbols and archetypal models, the 
author tries to present the faces of the characters as well as the author’s 
intention and the main idea of the text.

Key Words: Blindness, An epidemic.

ლილი მეტრეველი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

სიბრმავე – ეპიდემია ტექსტში
(ჟოზე სარამაგუს „სიბრმავის“ მიხედვით)

„სიბრმავე“ ცნობილი პორტუგალიელი ნობელიანტი მწერლის 
ჟოზე სარამაგუს რომანია. ის 1997 წელს გამოქვეყნდა და New 
York Times-ის ბესტსელერთა   სიაში   მაშინვე   მოხვდა. 2008 წელს 
ფერნანდო მეირელისმა გადაიღო ამავე სახელწოდების ფილმი. 
საინტერესოა, რომ ჟოზე სარამაგუს თავდაპირველად არ სურდა 
ეკრანიზაციაზე უფლებების გაცემა, თუმცა პროდიუსერებმა და-
არწმუნეს, რომ ფილმში არ იქნებოდა დაკონკრეტებული ქვეყანა და 
ქალაქი.

მკვლევრები სარამაგუს რომანის ჟანრის განსაზღვრისას განს-
ხვავებულ მოსაზრებებს გამოთქვამენ, ნაწილი მას ფრანც კაფკას 
ალეგორიულ/მეტაფორულ ტექსტებს ადარებს, ზოგიერთი გაბრი-
ელ გარსია მარკესის მაგიურ-რეალიზმთან აკავშირებს, თანა-
მედროვე ლიტერატურათმცოდნეობითი პერსპექტივიდან კი სარა-
მაგუს „სიბრმავე“, შესაძლოა, დისტოპიურ, პოსტ-აპოკალიპტურ 
ნარატივების რიგებსაც მივაკუთვნოთ.

რომანში სამყაროს მომავალს მოულოდნელად თავს დამტყდა-
რი უჩვეულო ეპიდემია ცვლის, ადამიანები ყოველგვარი წინასწა-
რი სიმპტომების გარეშე ბრმავდებიან, ხელისუფალნი კონტაქტში 
მყოფი პირების იზოლირებასა და მათ საკარანტინე სივრცეებში 
განთავსებას იწყებენ. რჩება ერთადერთი თვალხილული – ექიმის 



555

ცოლი – რომლის თვალითაც ვხედავთ არსებული რეალობის 
დეკონსტრუირებისა  და   ახალი,   სასტიკი უსინათლოების სამყა-
როს, ფორმირების პროცესს, საზოგადოების კატაკლიზმურ დაკნი-
ნებას,   დემორალიზებული, დეჰუმანიზებული ბრბოს ინსტინ-
ქტურ მოქმედებას, გარემოს განადგურებას.

მნიშვნელოვანი აქცენტია, რომ ტექსტში განუსაზღვრელი 
ქრონოტოპია, პირობითია მოქმედების განვითარების დრო და 
ადგილი. არ ვიცით პერსონაჟთა სახელები, ჩვენ მათ მხოლოდ აღ-
წერით ვიცნობთ: ექიმი, ექიმის ცოლი, გოგონა შავი სათვალით, 
ჭორფლიანი ბიჭი, მოხუცი მამაკაცი თვალში შავი ლაქით, ძაღლი 
ცრემლებით. უსახელო პერსონაჟთა შორის ერთ-ერთი ირონი-
ულად შენიშნავს: „ბრმებს სახელები არ სჭირდებათ“. 

საინტერესოა ცნობილი ამერიკელი მწერლის კრეიგ ნოვას დაკ-
ვირვება დაბრამავების მომენტში სარამაგუს ტექსტის პერსონაჟ-
თა პარადოქსული ემოციური გულგრილობის (ნეიტრალური 
ემოციების) შესახებ: „ავტორი იგნორირებას ახდენს პერსონაჟთა 
ემოციების, უჩვეულო მდგომარეობა განიხილება, როგორც ბუნებ-
რივი... ესაა სიცილით მოთხრობილი მე-20 საუკუნის კოშმარი და 
ის მახსენებს ფრანც კაფკას, რომელიც სიცილით ღრიალებდა მე-
გობრებისთვის საკუთარი ამბების მოთხრობისას“ (ნოვა 1998: Do2 
https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blind-
ness1009.htm).

რომანი საავტომობილო გზაზე მოძრავი, შუქნიშანზე მწვანე 
შუქის მომლოდინე მძღოლის დაბრმავებით იწყება, დაბრმავებულ 
მძღოლს გამვლელი სახლში უსაფრთხოდ მიყვანაში ეხმარება 
და მანქანას პარავს. მომდევნო დღეს პირველად დაბრმავებული 
კაცის ცოლს ქმარი ექიმთან მიჰყავს უჩვეულო სიბრმავის გამო-
საკვლევად, რამდენიმე დღეში ბრმავდება როგორც პირველად 
დაბრმავებული კაცის ცოლი, ისე მანაქანის ქურდი, ექიმი და ექიმის 
მომლოდინე ყველა პაციენტი. ქალაქში ადამიანები ბრმავდებიან 
უმიზეზოდ, იწყება სიბრმავის ეპიდემია, ჯანდაცვის მოხელეები 
ქმნიან სპეციალურ საკარანტინე სივრცეს, რომელშიც ბრმებს იზო-
ლირებულად ათავსებენ და შეიარაღებულ სამხედროებს მათ მეთ-
ვალყურეობას ავალებენ, კარანტინიდან თავის დაღწევის მსურ-
ველებს კი სიკვდილით სჯიან.

https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blindness1009.htm
https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blindness1009.htm


556

კარანტინი ადამიანთა არსებობის ახალ სოციალურ მოდელად 
ფორმდება. სიბრმავე გვევლინება როგორც ადამიანის პირადი 
უიღბლობის, დემორალიზების, ისე სოციალური კატასტროფის 
მეტაფორად. ტექსტში დახატულია ბნელი, შემზარავი სამყარო, 
კარანტინში არსებობა ქაოტურია, იწყება წამალსა და საკვებზე 
ვაჭრობა, იქმნებიან გავლენის ჯგუფები, რომლებიც ცდილობენ 
ვითარების კონტროლს იარაღით, ძალადობით, გაუპატიურებით. 
კარანტინში ცხოვრება სულ უფრო მეტად ემსგავსება თომას ჰობ-
სისეულ ბრძოლას ძალაუფლების მოპოვებისა და გადარჩენის-
თვის, სამყაროს, რომელიც ბრმა ტერორით, ბრმა სიძულვილითა 
და ბრმა სიყვარულით იმართება. სიკეთე, სიყვარული და ჰუმა-
ნიზმი, როგორც ღირებულება, მნიშვნელობას კარგავს. ეთიკური 
და მორალური პრინციპების იგნორირება თვითგადარჩენის ერ-
თადერთ პირობად იქცევა. საკარანტინე სივრცე მეტად ემსგავსება 
საკონცენტრაციო ბანაკს, სადაც შეიარაღაებული ადამიანები 
სუსტების/დაზარელებულების სიკვდილს მარტივ გამოსავლად 
მიიჩნევენ. სიცოცხლის კოლაფსი – ახალი რეალობის საფუძველი 
ხდება. 

ვითარებას მეტად დრამატულს ხდის აპოკალიპტური მომავ-
ლის განცდა:   ცნობები   სრულად დაბრმავებული სამყაროს   შესა-
ხებ:  კარანტინი ს ახალი  ბინადრები  ჰყვებიან  ამბებს  მოულოდნე-
ლი დაბრმავებით  გამოწვეული  ავტოკატასტროფების,  თვითმფრი-
ნავების ავარიული ვარდნის შესახებ. სიბრმევე რომანში სრულ 
დესტრუქციას განაპირობებს. ეპიდემია ქვეყნის სოციო-პოლიტი-
კური, ეკონომიკური, თუ კულტურული რეალობის დეკონსტრუქ-
ციის მძლავრ ფაქტორად იქცევა და აყალიბებს ჩვეულებრივი 
სამყაროს ალტერნატიულ, დისტოპიურ რეალობას.

საინტერესოა, რომ ტექსტში კარანტინის რღვევას ორ დაბრმავე-
ბულ ბანდას შორის კომიკური ბრძოლა იწვევს, კარანტინიდან 
გამოსული ადამიანები მიტოვებულ ქალაქში ბრუნდებიან, დაბ-
რმავებული მოქალაქეები დაუმარხავ მკვდრებს, განადგურებულ 
მანქანებს, გაძარცვულ მაღაზიებს შორის დახეტიალობენ, ეძებენ 
საკუთარ სახლებს და ვერ პოულობენ, იკვებებიან ძაღლებით და 
ყორნებით, ბრმათა ქალაქში ყველა იკარგება. ტექსტში ჟოზე სარა-
მაგუ გვიჩვენებს სოციალური ცხოვრების სრულ კრახს, კოლაფსს. 



557

ახალი ქალაქი გადაქცეულია ქაოტურ სივრცედ. დაბრუნება 
ქალაქში  თითქოს   გვაგზავნის   ცივილიზაციამდე   არსებულ   პირ-
ველყოფილ საზოგადოებაში, თუმცა, ამ შემთხევვაში პოსტაპოკა-
ლიპტური სივრცე, შესაძლოა, გავიაზროთ როგორც თანამედროვე, 
გადაქანცული მეგაპოლისის მეტაფორა, ამოფრქვეული სამყაროს 
ალეგორია.

სასოწარკვეთილი ადამიანებისთვის გადარჩენის რწმენას აჩენს 
მოულოდნელი წვიმა. წყალი გევევლინება ხსნის სიმბოლოდ. 
როგორც ამერიკელი მკვლევარი ენდრიუ მილერი თავის გამოკ-
ვლევაში „ნულოვანი ხედვა“ აღნიშნავს:

„[რომანში] ძლიერი წვიმის შედეგად ადამიანები საკუთარ 
თავსაც წმენდენ და სხვებსაც, რაც გადარჩენის შესაძლებლობას 
ტოვებს, ეს იყო მწერლის მცდელობა თავი აერიდებინა საბოლოო 
სიბრმავისთვის, ბნელი სიბრმავისთვის (Dark blindness), როცა 
სამყაროში სრულად გაქრებოდა სიყვარული და ისტორიები (Sto-
ries)“ (მილერი 1998: https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/
books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html)

გადარჩენილი  პერსონაჟები,  ექიმის  ოჯახი  და  მისი  მდგმურე-
ბი, ტრავმული გამოცდილების მიუხედავად, საკუთარი მცირე-
ოდენი რესურსის გაზიარებით ცდილობენ საფუძველი ჩაუყარონ 
ადამიანთა შორის განსხვავებულ ურთიერთობებს, შექმნან ახალი 
სოციალური მოდელი, რომელიც სიკეთის რწმენას დაეყრდნობა/
დაეფუძნება,  მაგრამ  შეძლებენ  კი  ისინი  იპოვონ  საკუთარ  თავში 
ძალა, იყვნენ სოლიდარულნი და ააგონ ცივილიზაციის ახალი 
ბასტიონი? იქცევა კი ექიმის სახლი ტექსტში ერთგავრ „ნოეს კი-
დობნად“, რომელმაც სამყაროს/კაცობრიობის მომავალი უნდა 
გადაარჩინოს? ავტორის პოზიცია დასმულ საკითზე არაერთგვა-
როვანია: ჩანს, ერთი მხრივ – იმედი, რომელიც ძალიან მყიფეა, 
მეორე მხრივ, კი ირონიული ქვეტექსტი, სკეპსისი აბსურდული 
რეალობის მოლოდინის მიმართ.

და მაინც, რაზეა ჟოზე სარამაგუს „სიბრმავე“? როგორ აიხსნება 
სიბრმავის/დაბრმავების ფენომენი ტექსტში? კაცობრიობის მომავ-
ლის ალეგორიულ წინასწარმეტველებად უნდა მივიჩნოთ რომა-
ნი? თუ სოციალური წესრიგისადმი ადამიანების დამოკიდებულე-
ბაზე ამახვილებს ავტორი ყურადღებას და მიუთითებს სამყაროს 
განადგურების იმ სახიფათო პერსპექტივაზე, რომელიც სისტემის 

https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html


558

შერყევის შემთხვევაში გაჩნდება? ან იქნებ წიგნი სამყაროში კე-
თილი ადამიანების არსებობის იმედს ემყარება, რომლებიც ყვე-
ლაზე კატასტროფულ ვითარებაშიც არ დაკარგავენ სიცოცხლის 
რწმენას და იბრძოლებენ კაცობლიობის გადარჩენისთვის?

მკვლევრები დასმულ შეკითხვებთან დაკავშირებით განსხვავე-
ბულ მოსაზრებებს გამოთქვამენ. კრეიგ ნოვას აზრით, „დანახვის, 
შემჩნევის უნარი, მორალი, წესრიგი და ადამიანურობის განმ-
საზღვრელი სხვა ღირებულებები, ცივილიზაციის გარეშე არ არსე-
ბობს“ (ნოვა 1998: DO2 https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/
books/reviews/blindness1009.htm).

სარამაგუს ტექსტის კომენტატორი და მკვლევარი ბობ ქარბე-
ტი მიუთითებს რა მწერლის ექსპერიმენტულ სტილზე, მისი სხვა 
რომანების („იესოს სახარება...) ესთეტიკის გათვალისწინებით, 
ასკვნის: „სიბრმავე ტექსტში ჩვენ უნდა გავიაზროთ არა როგორც 
ალეგორია, არამედ, როგორც ალტერნატიული რეალობის კვლე-
ვა“ (ქარბეტი 2001: http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/read-
ing/saramago-blindness.html) ამერიკელი ანალიტიკოსი – ჯორჯ 
სნედეკერი – სარამაგუს რომანის ინტენციის განსაზღვრისას, პა-
რალელს ავლებს ალბერტ კამიუს „შავ ჭირთან“ და აღნიშნავს: 
„კამიუს მსგავსად სარამაგუ ეპიდემიას იყენებს სოციალური და 
პოლიტიკური რყევების გამოსაკვეთად, ორივე ავტორი ყურად-
ღებას ამახვილებს კრიზისების ფონზე ადამიანის რეაქციაზე.“ 
ამავე დროს მკვლევარი ნაწარმოების იდეაზე მსჯელობისას აქ-
ცენტს აკეთებს რა „დანახვისა“ და „გაგების“ ცნებების იდენტურ 
მნიშვნელობაზე, საგულისხმო დასკვნას გვთავაზობს: რომანში 
სიბრმავე გაგების/შეცნობის უნარის დაკარგვის მეტაფორად უნდა 
მივიჩნიოთ.

 „დაბრმავებული“ საზოგადოების აბსურდული მდგომარეობის 
გასააზრებლად სნედეკერი მიმართვას ძველი ბერძენი ფილო-
სოფოსის პლატონის სახელმწიფოს მე-7 თავის იმ ეპიზოდს, რო-
მელშიც აღწერილია გამოქვაბულში მყოფი ადამიანების ილუ-
ზორული ყოფა. ადამიანების, რომლებიც ცეცხლის სინათლის 
ნაცვლად მხოლოდ მის ჩრდილებს ხედავენ, ადამიანების, რომლე-
ბიც სიმულირებულ რეალობაში არსებობენ და მნიშვნელოვნად 
შორდებიან ჭეშმარიტებას (სნედეკერი 1997: http://faculty.web-

https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blindness1009.htm
https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blindness1009.htm
http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html
http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html
http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html


559

ster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html) სიბრმავეს 
ტექსტში პარადოქსულ მოცემულობად აფასებს ენდრიუ მილერიც 
და მას „ხედვის შეუძლებლობის ალეგორიად“ მიიჩნევს (მილერი 
1998: https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/
reviews/981004.04millert.html).

ჩვენი აზრით, სიბრმავის მეტაფორის გასააზრებლად პრინცი-
პული მნიშვნელობა აქვს, ერთი მხრივ, რომანის ეპიგრაფს შე-
გონებათა წიგნიდან: „ვისაც თვალი აქვს, იხილოს, და ვინც იხი-
ლავს, შეიცნოს“ (სარამაგუ 2014: 7) – და, მეორე მხრივ, ტექსტის 
მთავარი პერსონაჟის – ექიმის ცოლის – სიტყვებს, რომლებსაც ის 
ფინალურ ეპიზოდში წარმოთქვამს: „მე არ მგონია, რომ ჩვენ დავბ-
რმავდით, ჩვენ ყოველთვის ბრმები ვიყავით და ახლაც ბრმები 
ვართ. ბრმები, რომლებსაც მხედველობა აქვთ; ბრმები, რომლებსაც 
მხედველობა აქვთ, მაგრამ ვერ ხედავენ“ (სარამაგუ 2014: 299) ბუ-
ნებრივია, ორივე ციტატი მიუთითებს არა მხდეველობის უნარის 
დაქვეითებაზე,   არა ფიზიკურ სიბმავეზე, არამედ, ცხადია, გონე-
ბის თვალით დაბრმავებაზე.

ჟოზე სარამაგუ რომანში თანამედროვე სამყაროს ყველა 
საშინელებას – საკონცენტრაციო ბანაკებს, სოციალურ უთანას-
წორობას, ბიუროკრატიას, მილიტარიზმს, ტექნოკრატიას, ძალა-
დობას, შიმშილს, ომს, ტერორიზმს – დაუნდობლად ამხელს და 
მთავარ ბრალს   ადამიანს უყენებს. სწორედ ადამიანია პასუხის-
მგებელი კაცობრიობის ყველა სასტიკ დანაშაულზე, რადგან ის 
ხედავს და ეგუება, თითოეული ჩვენგანის შემრიგებლური პო-
ზიცია, კომფორმიზმი, დუმილი, თავის არიდება, ქვეცნობიერი თუ 
ცნობიერი „სიბრმავე“ სხვა არაფერია, თუ არა დანაშაული. და, რა 
თქმა უნდა, ამ აზრით ჩვენ ბრმები ვართ, თვალხილული ბრმები!

დამოწმებანი:

მილერი 1998: Miller A. Zero Visibility. Books. New York Times on the web. – https://
archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.
html;
ნოვა 1998: Nova C. Blindness by Jose Saramago. Book Reviews. The Washington 

Post Company. –https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blind-
ness1009.htm;

http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/books/98/10/04/reviews/981004.04millert.html
https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blindness1009.htm
https://www.washingtonpost.com/wp-srv/style/books/reviews/blindness1009.htm


560

სარამაგუ 2014: სარამაგუ ჟ. „სიბრმავე“. თბილისი: გამომცემლობა „პალიტრა 
L“, 2014.
ქარბეტი 2001: Corbett B. Blindness by Jose Saramago. Translated from the Portu-

guese by Giovanni Pontiero from the 1995 Ensaio somber a Cegueira. London: The 
harvill Press, 1997. Coments of Bob Corbett – http://faculty.webster.edu/corbetre/per-
sonal/reading/saramago-blindness.html;
სნედეკერი 2001: Snedeker G. Between Metapor and Referent: Reading Saramago’s 

„Blindness“. Blindness by Jose Saramago. Translated from the Portuguese by Giovanni 
Pontiero from the 1995 Ensaio somber a Cegueira. London: The harvill Press, 1997. 
Coments of George Snedeker – http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/
saramago-blindness.html.

 

Lela Tsiphuria
Georgia, Tbilisi
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

Epidemic in Georgian Prose and Cinema: 
Film Versions of Stories by David Kldiashvili and Vazha-Pshavela

Summary

The Georgian experience of the epidemic is depicted from two differ-
ent perspectives in two stories from the end of the 19th century and early 
20th century: Miqela by David Kldiashvili and Cholera Rescued Me by 
Vazha-Pshavela. 

Kldiashvili’s story served as a basis for the film Miqela (1964) adapted 
and directed by Eldar Shengelaia; while the plot of Vazha-Pshavela’s story 
was used by the scriptwriter and film director Pavle Charkviani in his film 
Some Troubles Are Helpful (1984).

The paper discusses the changes and the forms of adaptation of the 
literary text suggested by the filmmaker.

Key words: MShengelaia, Miqela, screening, drama, comedy

http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html
http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html
http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html
http://faculty.webster.edu/corbetre/personal/reading/saramago-blindness.html


561

ლელა წიფურია
საქართველო, თბილისი
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ეპიდემია ქართულ პროზასა და კინემატოგრაფში: 
დავით კლდიაშვილის და ვაჟა-ფშაველას მოთხრობების 

ეკრანიზაციები

მხატვრული პროზის ინტერპრეტაცია აუდიოვიზუალურ ხე-
ლოვნებაში თანამედროვე ლიტერატურათმცოდნეობისა და კი-
ნომცოდნეობის ერთ-ერთ უმნიშვნელოვანეს საკითხად რჩება. ქარ-
თული კინოს, ისევე როგორც მსოფლიო კინოს უმნიშვნელოვანეს 
ნიმუშთა შორის დიდი წილი ეკრანიზაციებია, რაც მდიდარ მასა-
ლას გვაძლევს შესაბამისი დაკვირვებებისთვის. 

წინამდებარე სტატიაში კვლევის საგანია ეპიდემიის თემაზე 
შექმნილი ქართული პროზის ორი ნიმუშის – დავით კლდიაშვი-
ლის მოთხრობის „მიქელასა“ და ვაჟა-ფშაველას მოთხრობის „ხო-
ლერამ მიშველა“ – ინტერპრეტაცია ქართულ კინემატოგრაფში. 
სტატია ლიტერატურული ნაწარმოებების სინთეზური ხელოვ-
ნების  ნაწარმოებებად  ქცევის  პრობლემას  ეხება,  რაც  თავისი  არ-
სით ინტერმედიალობის საკითხებთან გვაკავშირებს. 

ლიტერატურული ტექსტის აუდიოვიზუალურ ტექსტად ტრანს-
ფორმირება თანაბრად შეიძლება იქცეს განსხვავებული დარგე-
ბის სპეციალისტების კვლვის საგნად. მეოცე საუკუნის მეცნიერ-
თა არაერთი მნიშვნელოვანი ნაშრომის თემაა უკუპროცესიც 
– აუდიოვიზუალური ხელოვნების ზეგავლენა ლიტერატურაზე, 
თუმცა ეს უკანასკნელი სცილდება ჩვენი კვლევის საგანს. მეოცე 
საუკუნის   შედარებითი  ლიტერატურათმცოდნეობის   უმნიშვნე-
ლოვანესი წარმომადგენლების,  რენე უელეკისა და ოსტინ უორე-
ნის სახელმძღვანელოდ   აღიარებულ   ნაშრომში   „ლიტერატურის  
თეორია“  მნიშვნელოვანი   მოსაზრებებია   გამოთქმული  ლიტერა-
ტურისა და ხელოვნების სხვადასხვა დარგების ურთიერთკავ-
შირზე: „ხელოვნების სხვადასხვა დარგს, სულ ერთია, პლასტი-
კური (ანუ გამომსახველობითი, ვიზუალური – მხატვრობა, ქან-



562

დაკება, კინო) ხელოვნება იქნება ეს, ლიტერატურა თუ მუსიკა, 
განვითარების საკუთარი გზა აქვს, ინდივიდუალური ტემპითა 
და ინდივიდუალური შინაგანი სტრუქტურით. მათ შორის არ-
სებული მუდმივი კავშირი უეჭველი ფაქტია, მაგრამ ის არ უნ-
და აღვიქვათ, როგორც ზეგავლენა, რომელიც მხოლოდ ერთი 
მხრიდან მომდინარეობს და განაპირობებს ხელოვნების სხვა 
დარგების განვითარებას; ჩვენ გვმართებს მათი განხილვა, როგორც 
დიალექტიკური ურთიერთობის რთული სისტემისა, რომლის 
მოქმედებაც ორმხრივია: ხელოვნების ერთი დარგიდან მეორეზე, 
და პირიქით – მეორიდან პირველზე“ (უელეკი 2010: 196–197). დი-
ალექტიკური ურთიერთობის სისტემაში თავდაპირველად შექ-
მნილი ნიმუშის სხვა დარგის ნიმუშად ტრანსფორმირებისას ინ-
ტერპრეტაციის განსხვავებულ ფორმებთან გვაქვს საქმე, რასაც დღეს 
ინტერმედიალობის თეორიაც იკვლევს. ჩვენი ნაშრომის ფოკუსია 
პანდემიის თემაზე შექმნილი ლიტერატურული თხზულების, 
პროზის ტექსტის ინტერპრეტაცია აუდიოვიზუალურ ტექსტად. 

კინო – ან ტელევერსიის შექმნის შემთხვევაში პროზაული 
თხზულების მიხედვით სცენარი იწერება. სცენარი ერთგვარად 
შუალედური, მედიაციური ხასიათის ტექსტია ლიტერატურასა 
და კონემატოგრაფს შორის, რომელშიც პროზაული ტექსტის 
ეპიზოდებიც უპირატესად ქმდითობის ნიშნით შეირჩევა. ჟანა 
ნურმანოვა აღნიშნავს: „ფილმის სცენარი შეიძლება პრეტექსტად 
იქნას განხილული, ხოლო თავად ფილმი პოსტ-ტექსტია. ამრი-
გად, პრეტექსტი წარმოადგენს ტექსტს, რომელიც წინ უსწრებდა 
ფილმს, ხოლო პოსტ-ტექსტი, როგორც ლიტერატურული ნაშრომი 
შექმნილია უკვე არსებული ტექსტის საფუძველზე. აქედან გამომ-
დინარე, შეგვიძლია ვივარაუდოთ, რომ კინო სცენარი არის გარ-
დამავალი ტექსტი ლიტერატურასა და კინოს შორის“ (ნურმანოვა 
2012: 256). 

პროზის ინტერპრეტაცია აუდიოვიზუალურ ხელოვნებაში, ლი-
ტერატურული პირველწყაროს პერსონაჟთა ურთიერთობის სის-
ტემის აუდიოვიზუალური ხელოვნების ენაზე ტრანსფორმირება, 
ერთი მხრივ, ლიტერატურული ტექსტის შემადგენელი ნაწილის 
– პერსონაჟთა დიალოგებისა თუ მონოლოგების აუდიოტექსტად 
გარდაქმნას გულისხმობს, მეორე მხრივ, ლიტერატურული ტექ-



563

სტის შესატყვისი ქმედების ვიზუალური ფორმების ძიებას. ფორ-
მას აუდიოვიზუალურ ნაწარმოებში შემოქმედებითი ჯგუფის 
წევრები – რეჟისორი, მსახიობი, მხატვარი, ოპერატორი, და ა.შ. – 
ერთობლივად ქმნიან და საბოლოოდ მხატვრულ პროზას სინთე-
ზური ხელოვნების ნიმუშად, აუდიოვიზუალურ ნაწარმოებად 
აქცევენ. აუდიოვიზუალური ნაწარმოების ხმოვანი რიგის მასალა 
ლიტერატურული ტექსტიდან მომდინარეობს ან კინოსცენარში 
დამატებული კომპონენტები შეივსება; დიალოგები, მონოლოგები, 
საავტორო თხრობითი ფრაგმენტები მსახიობის მეტყველებით 
გადმოიცემა. მწერლისეული დიალოგები უმეტეს შემთხვევაში 
არ იცვლება. ასევე ამ პროცესში შესაძლებელია ტექსტის შეკვეცა 
ან გავრცობა იგივე ავტორის სხვა ნაწარმოების ნაწყვეტის ჩართ-
ვით ან სხვა ავტორის ნაწარმოების ფრაგმენტის ჩამატებით. მწერ-
ლის ნაწარმოების ინტერპრეტაცია შეიძლება მრავალგვარი იყოს: 
მწერლის ეპოქის ზუსტი შესატყვისობის აღდგენის მცდელობით 
დაწყებული, მისი გათანამედროვეობის გზით გამოსახულიც. ეს 
რეჟისორისა და მხატვრის კონცეფციასა და ინტერპრეტაციაზეა 
დამოკიდებული. ლიტერატურული ტექსტის აუდიოვიზუალურ 
ნაწარმოებად გარდაქმნის მრავალგვარობა – განსხვავებული 
სტილისტიკა, ჟანრული ცვალებადობა, სინთეზური ხელოვნების 
სხვადასხვა დარგის წარმომადგენელთა განსხვავებული ესთეტი-
კა – მხოლოდ იმ შემთხვევაში გარდაიქმნება ღირებულ ინტერ-
პრეტაციად, თუკი აუდიოვიზუალური ხელოვნების შემქმნელები 
მწერლის თხზულებას, იდეურ-კონცეპტუალური მუდმივების 
შე-ნარჩუნებით, შესატყვის აუდიოვიზუალურ ტექსტად გარდასა-
ხავენ. მწერალი და კრიტიკოსი გურამ გვერდწითელი, რომელსაც 
მრავალწლიანი შემოქმედებითი ურთიერთობა აკავშირებდა კი-
ნოსტუდია „ქართულ  ფილმთან“,  პროზის  აუდიოვიზუალური ინ-
ტერპრეტაციის კინოტექსტად ქცევის შესახებ აღნიშნავს: „ეკრა-
ნიზაციის მრავალგვარი მეთოდი და ფორმა არსებობს, მაგრამ 
ერთი შეუვალი პირობის დაცვა სავალდებულოა, – კერძოდ, 
პირველწყაროს მთავარი სათქმელის, ფილოსოფიისა თუ პრობ-
ლემატიკის, სახეობრივი სისტემის და პოეტიკის ღრმა წვდომა 
და ამისთვის ეკრანული გამოხატულების მოძებნა. წინააღმდეგ 
შემთხვევაში ორიგინალის სული დაიკარგება. ამიტომ ეკრანი-



564

ზაციის წარმატებით დაგვირგვინება მარტო რეჟისორის პროფე-
სიულ ნიჭზე და ოსტატობაზე კი არ არის დამოკიდებული, 
არამედ ორი სხვადასხვა დარგის შემოქმედის, მწერლისა და 
კინოხელოვანის სულიერ ნათესაობაზეც, მათი ინტერესების, 
მხატვრული ხედვის, თვითგამოხატვის დამთხვევაზეც. თუ ეს 
მთავარი პირობა დაცულია, უკვე ნაკლებ საჭოჭმანო ჩანს ის 
მეთოდი თუ ფორმა, რასაც რეჟისორი ეკრანიზაციისთვის ირ-
ჩევს, იქნება ეს ლიტერატურული ნაწარმოების მოდერნიზაცია თუ 
მხოლოდ მის მოტივებზე დაყრდნობა, პირველწყაროს ეკრანული 
ილუსტრირება თუ შემოქმედებითი ათვისება და გადამუშავება, 
უფრო   თავისუფალი და თამამი   მიდგომაც კი“ (გვერდწითელი 
2006: 61). 

ქართულ კინემატოგრაფში პირველივე ქართული მხატვრული 
ფილმი, ალექსანდრე წუწუნავას „ქრისტინე“ (1919), ეგნატე ნი-
ნოშვილის ამავე სახელწოდების მოთხრობის ეკრანიზაციას წარ-
მოადგენს. ქართული კინოს განვითარების ყველა შემდგომ ეტაპზე 
უაღრესად  მნიშვნელოვანი  როლი   ენიჭება  ქართულ  პროზას   და 
მის აუდიოვიზუალურ ტექსტად ქცევის ამოცანას. თენგიზ აბუ-
ლაძისა და რევაზ ჩხეიძის „მაგდანას ლურჯას“ (1956) წარმატე-
ბის შემდეგ ქართველმა კინემატოგრაფისტებმა კიდევ უფრო მეტი 
პოტენციალი დაინახეს ლიტერატურული ნაწარმოების ფილმად 
გარდაქმნაში. მართლაც, მაღალმხატვრული ქართული პროზა თე-
მებისა და ხასიათების მრავალფეროვნებით გამოირჩევა და უაღ-
რესად მიმზიდველია კინემატოგრაფისტებისათვის.

1964 წელს სამი რეჟისორის მიერ გადაღებული კინოალმანახი 
„წარსულის ფურცლები“ ელდარ შენგელაიას, გიორგი შენგელა-
იასა და მერაბ კოკოჩაშვილის მოკლემეტრაჟიანი მხატვრული 
ფილმებისგან შედგებოდა. სამივე მათგანი იმედისმომცემ ახალ-
გაზრდა რეჟისორად ითვლებოდა. დღეს უკვე ქართული კინოს 
კლასიკოსებად აღიარებული ხელოვანები მაშინ შემოქმედებითი 
გზის დასაწყისში იყვნენ, თუმცა ორ მათგანს, ელდარ შენგელაი-
ასა და მერაბ კოკოჩაშვილს უკვე გადაღებული ჰქონდათ სრულ-
მეტრაჟიანი მხატვრული ფილმები, გიორგი შენგელაიას კი 
– ქართულ კინოკლასიკად აღიარებული მოკლემეტრაჟიანი მხატ-
ვრული ფილმი „ალავერდობა“. სამოციანი წლების კინოსტუდია 



565

„ქართული ფილმში“, ე. წ. დათბობის პერიოდის შესაბამისად, 
უაღრესად საინტერესო შემოქმედებითი ცხოვრება ჩქეფდა. 

ალმანახ „წარსულის ფურცლების“ ორი ნოველა მიხეილ 
ჯავახიშვილის პროზის მიხდვით იქნა გადაღებული. ალმანახის 
მესამე ფილმი, ელდარ შენგელაიას „მიქელა“ ქართული პროზის 
კლასიკოსის, დავით კლდიაშვილის მოთხრობის ეკრანიზაციაა. 
ახალგაზრდა რეჟისორები ქართული პროზის აუდიოვიზუალუ-
რი ინტერპრეტაციის თამამ ექსპერიმენტს იწყებდნენ, პროზის 
ახლებურად წაკითხვას ახდენდნენ. 

დავით კლდიაშვილის „მიქელა“ ქართული პროზის საუკე-
თესო ნიმუშადაა მიჩნეული. როგორც ლიტერატურათმცოდნე 
მალხაზ ხარბედია წერს: მწერალი „ახერხებდა წარმოუდგენელი 
ერთგულება გამოეჩინა იმის მიმართ რასაც წერდა, ყოფილიყო 
თავგანწირულიც, და ამავდროულად, დაუნდობლად ზუსტი. მხო-
ლოდ ასეთი უცნაური შეფასება თუ შემიძლია გაუკეთო მის ზო-
გიერთ მოთხრობას, პირველ რიგში კი, შესაძლოა ყველა დროის 
საუკეთესო ქართულ ნოველლას, „მიქელას“. ეს თემა, რელიგი-
ური ცრუმორწმუნეობა, ალბათ ერთ-ერთი უმთავრესია დავით 
კლდიაშვილთან. მას ეძღვნება მისი საუკეთესო ნაწარმოებები და 
ყველაზე მძაფრი  ეპიზოდები.   ამაში  დავით კლდიაშვილს ბადა-
ლი  არ  ყავს  და  დღემდე  ვერავინ  შეძლო  სხვაგვარი,  განახლებუ-
ლი ხედვა წარმოედგინა ამ უმწვავესი ქართული პრობლემისა“ 
(ხარბედია 2012).

რელიგიური ცნობიერების პრიმიტიული ფორმებისა და კანო-
ნიკური სარწმუნოებრივი სისტემისგან დევიაციის ნიადაგზე შექ-
მნილი წარმოდგენების, ცრურწმენების თემა მართლაც ერთ-ერთი 
უმნიშვნელოვანესია დავით კლდიაშვილთან. ამ ცრურწმენების 
ნიადაგზე ვითარდება კონფლიქტები მის ყველაზე დრამატულ 
ნაწარმოებებში, მათ შორის მოთხრობებში „ქამუშაძის გაჭირვება“ 
და „მიქელა“. დავით კლდიაშვილის მოთხრობა „მიქელა“ (1904) 
მნიშვნელოვანია იმ თვალსაზრისითაც, რომ აქ მწერალი აღწერს, 
ერთი მხრივ, მოხუცებული მიქელასა და მისი თანასოფლელების 
ცრურწმენებს, ხალხური წარმოდგენების ნიადაგზე განვითარე-
ბულ შეხედულებებს, რომლებიც მათ გადაწყვეტილებებსა და 
ქმედებებს განსაზღვრავს; მეორე მხრივ კი, ფინალში შემოიყვანს 



566

მართლმადიდებელ მღვდელს, რომლისთვისაც მიუღებელია ცრუ-
რწმენებზე დაფუძნებული, უბედურების მომტანი ქმედებები, 
მაგრამ უკვე აღარაფრის შეცვლა არ შეუძლია. მიქელას ფიქრებში 
„ღვთაების“ მორჩილების განცდა დომინირებს, თუმცა მისი და 
მისი თანასოფლელების წარმოდგენები „ღვთაებისა“ თუ საიქიოს 
შესახებ ქრისტიანული სწავლებისაგან შორს არის. დღევანდელი 
გადასახედიდან, განსაკუთებით საგულისხმოა, რომ მოთხრობაში 
დრამატული მოვლენები ეპიდემიის ფონზე ვითარდება. მიქელას 
ქმედებებში ჩანს მე-19 საუკუნის ქართულ სოფელში ეპიდემიას-
თან, „ჟამთან“ ბრძოლის შესახებ არსებული წარმოდგენებიც (მაგ. 
სახლის „გაწმენდა“ – მორების შებოლვა, დამდუღვრა – ინფექციის 
მოსპობის ფორმაც შეიძლება იყოს, თუმცა მიქელასა და მისი მძახ-
ლის დიალოგში აღრეულია, დაავადებასთან გამკლავების გზაა ეს 
თუ „მავნეულთან“, ბოროტ ძალებთან ბრძოლისა. 

1964 წელს „დიადი კომუნიზმის“ მშენებლობის მორიგი ხუთ-
წლედის ერთ-ერთი მორიგი წელი იდგა. ტოტალიტარიზმის პე-
რიოდის ფაქტობრივი დასრულებიდან ათ წელიწადზე მეტი იყო 
გასული. მართალია, დესტალინიზაციის პროცესი აქტიურად წა-
რიმართა, მაგრამ საბჭოთა საქართველოს ოფიციალური სივრცე 
კვლავ კომუნისტური პრინციპების ერთგულებას მოითხოვდა: 
რელიგია, რწმენა, ეკლესია, მღვდელი – ყოველივე მხოლოდ 
უარყოფით კოტექსტში განიხილებოდა. სამწუხაროდ, ქართულ 
ფილმებში შექმნილი მღვდლების სახეები ფაქტობრივად მხოლოდ 
უარყოფითია, კარგ შემთხვევაში კომიკური. დავით კლდიაშვი-
ლის, კლასიკოსი მწერლის მიერ აღწერილ ცრურწმენაზე და მის-
გან გამოწვეულ პრობლემებზე ფილმის გადაღება წარსულის სიბ-
ნელის ასახვისთვის ყველაზე საუკეთესო მასალა იყო. ზოგადად 
ქართული საბჭოთა ხელოვნება და სამოციანი წლების კინოც ამ 
პათოსს სრულად იზიარებდა და ეკრანზეც წარსულის კრიტიკული 
ხედვით გადაღებული ფილმები მრავლად იყო. ელდარ შენგელა-
იას   „მიქელა“   ცრურწმენის   მხილების პათოსით სავსე ნოველად 
იყო  შემოთავაზებული, სადაც  დაიკარგა ი ს უდიდესი სითბო, სიყ-
ვარული და თანალმობა, რომელიც დავით კლდიაშვილს თავისი 
პერსონაჟების მიმართ ახასიათებს. ფილმში კადრს უკან ჟღერს 
კლდიაშვილის მოთხრობის ტექსტი, მაგრამ, ათეისტური იდე-



567

ოლოგიური მოთხოვნების შესაბამისად, დამატებულია შემდეგი 
სიტყვები: „ეს მოუცილებელი სიკვდილიანობა, ამდენი გლოვა 
და ტირილი, ლოცვა და ვედრება, ღვთისა და მიცვალებულთა 
სულების გაუთავებელი ხსენება ბავშვს საიქიოს არსებობაში არ-
წმუნებდა“. ფილმის სცენარის ავტორი ელდარ შენგელაიაა. ჩა-
მატებული ტექსტიც მას ეკუთვნის. იმის შიშით, რომ საიქიოში 
სულის მაცხონებელი არ ეყოლება, ფილმში მიქელა (გრიგოლ ტყაბ-
ლაძე), ფაქტობრივად, ურჩხულად არის ქცეული და ავადმყოფ 
სპიდონას (მიხეილ ხვიტია) უპატრონობით სტანჯავს. აქვე უნდა 
ითქვას, რომ გრიგოლ ტყაბლაძე მართალაც შესანიშნავად ასრუ-
ლებს გაუბედურებული მოხუცის როლს, რომელიც ჟამიანობამ 
აქცია სულიერად გატეხილ, დაუნდობელ ადამიანად. 

სცენარში და შემდგომ ფილმში საკმაო ბევრი ცვლილებაა შე-
ტანილი: შეცვლილია მიქელას შვილიშვილების ასაკი: მოთხრო-
ბაში სპიდონა ოცი წლისაა, ფილმში კი – თორმეტის. ნესტორა 
მოთხრობაში ათი წლისაა, ფილმში კი სამი წლის არის და შიშვე-
ლი დატანტალებს ეზოში. ფილმის პერსონაჟებს დაემატა თეთრ-
კაბიანი გოგონა ეკა (მანანა მანაგაძე), სპიდონას თანატოლი და 
მისი მეგობარიც. ეკა ერთადერთი ნათელი პერსონაჟია ფილმში. 
თეთრი კაბით შემოსილი, იგი სწორედ ამგვარად მოიაზრება. 
სწორედ ეკა აკითხავს სპიდონას წნელისგან შეკრულ კარავში, სა-
თამაშოდაც იწვევს მას და როცა ბაბუის მიერ დაშინებული სპი-
დონასგან უარს მიიღებს, წნელის კარვის დაშლასაც იწყებს. სპი-
დონა კარვიდან გამოდის და ეკას მისდევს. ყმაწვილის სირბილი 
საკმაოდ ენერგიულია, ბიჭი ხალისიანია, გოგოს უცინის, ეკაც 
კისკისით გარბის. დავით კლდიაშვილის მოთხრობაში სპიდონა 
დაძაბუნებულია და საიქიოდან მობრუნების შემდგომ მისი ამგვა-
რი აქტიურობის ეპიზოდები არ გვხვდება. ცხადია, ამ ეპიზოდის 
დამატებით ელდარ შენგელაია იმ გარემოებას გამოკვეთს, რომ 
სპიდონას სასიკვდილო არაფერი ჭირს და ის ცრურწმენისა და 
გულგრილობის მსხვერპლია.

ფილმში მიქელას რძალს, მაიას, ზინაიდა კვერენჩხილაძე ას-
რულებს – შესანიშვავი ტრაგიკული როლების შემსრულებელი 
სცენაზე, ქართული თეატრის ვარსკვლავი.   მაია შავებში მოსილი, 



568

ფიქრიანი მზერით, ცოდვის და, კიდევ უფრო მეტად, სნეულების 
შიშით შეპყრობილი პერსონაჟია. 

ფილმში განსაკუთრებული დატვირთვა გამომსახველობით 
მხარეს ენიჭება. „მიქელა“, ისევე როგორც მთელი ალმანახი, შავ-
თეთრია. ფილმის მხატვარია ქრისტესია ლებანიძე, დამდგმელი 
ოპერატორი – ალექსანდრე (საშა) რეხვიაშვილი.  გრაფიკული კომ-
პოზიციები მუდმივად გადმოსცემს პერსონაჟების დეპრესიულო-
ბას  და  შფოთის  განცდას  იწვევს  მაყურებლებში.   ელდარ   შენგე-
ლაია,  თანამოაზრეებთან  ერთად,  პერსონაჟების  საინტერესო  პორ-
ტეტებს ქმნის მსხვილი ხედების მონაცვლეობით. მეორე მხრივ, 
შთამბეჭდავი საერთო ხედებით იქმნება ის ტრაგიკული გარემო, 
სადაც გაჭრილ საფლავთან მდგარი რამდენიმე ფიგურა თუ 
გრძელ ცარიელ გზაზე მიმავალი მიქელა დაუცველობის და მი-
ტოვებულობის განცდას აღძრავს. გზაზე სამი ადამიანი მიემარ-
თება. მაიას ხატი უჭირავს. გრძელი კადრი თითქოს კიდევ უფრო 
დიდი ტრაგედიისთვის ამზადებს მაყურებელს... 

დავით კლდიაშვილის „მიქელას“ მიხედვით კინონოველა ელ-
დარ  შენგელაიამ  მოთხრობის  დაწერიდან  60  წლის  შემდეგ,  1964 
წელს  გადაიღო.  ამ დროისთვის ჯერ კიდევ არ იყო დადგმული 
თემურ ჩხეიძისა და რობერტ სტურუას „სამანიშვილის დედინაც-
ვალი“ (1973), რუსთაველის თეატრის სპექტაკლი, საიდანაც იწყება 
კლდიაშვილის თეატრის ეპოქა. კლდიაშვილის თეატრის ფენომე-
ნი მეოცე საუკუნის მეორე ნახევრის ქართული სათეატრო ხელოვ-
ნების ერთ-ერთი ყველაზე მნიშვნელოვანი მოვლენაა. ქართული 
ფსიქოლოგიური თეატრის ყველაზე სრულყოფილი განსხეულება 
სწორედ კლდიაშვილის ნაწარმოებების დადგმით მოხდა. რაც შე-
ეხება კლდიაშვილის ნაწარმოებების ეკრანიზაციებს, 1926 წელს გა-
დაღებული კოტე მარჯანიშვილის „სამანიშვილის დედინაცვალი“ 
და 1937 წელს დავით კლდიაშვილის მოთხრობების მიხედვით 
გადაღებული „დაკარგული სამოთხე“ – არცერთ ეს ფილმი არ არის 
ფსიქოლოგიურ ასპექტში გადაწყვეტილი, უფრო კომედიურ ჟანრს 
შეიძლება მივაკუთვნოთ. ამდენად, შეიძლება მივიჩნიოთ, რომ 
ელდერ შენგელაიას ჟამიანობის თემაზე შექმნილი კინონოველა 
„მიქელა“ დავით კლდიაშვილის ნაწარმოების ფსიქოლოგიურ ას-
პექტში გადაწყვეტის პირველი მცდელობაა. 



569

ელდარ შენგელაია კართული კინოს კლასიკოსია, მაგრამ ის 
კინოკლასიკოსად კომედიური ჟანრის ფილმებმა აქცია. თვით 1978 
წელს ელდარ შენგელაიას გადაღებული „სამანიშვილის დედინაც-
ვალიც“ არ მიიჩნევა რეჟისორის შემოქმედების მწვერვალად. ამ-
თვავითვე უნდა ითქვას, რომ „მიქელა“ არ არის ელდარ შენგელა-
იას შემოქმედების ყველაზე წარმატებული მცდელობა; უფრო 
მეტიც, ხუთნაწილიანი, 48 წუთიანი კინონოველა არც ალმანახის 
საუკეთესო ფილმი არ არის. და მაინც, „მიქელა“, ისევე როგორც 
ალმანახში შესული, მიხეილ ჯავახიშვილის ნაწარმოებების მი-
ხედვით გადაღებული მოკლემეტრაჟიანი ფილმები – გიორგი 
შენგელაიას „ჯილდო“ და მერაბ კოკოჩაშვილის „მიხა“ (უდავოდ 
საუკეთესო ამ სამ ფილმს შორის) – ზოგადად, ქართული პროზის 
ახლებური ინტერპრეტაციის დასაწყისად შეიძლება მივიჩნიოთ. 

ვაჟა-ფშაველა პატარა მოთხრობა „ხოლერამ მიშველა“ 1892 
წელს დაიწერა, როცა მთელს რუსეთის იმპერიაში ქოლერა გავ-
რცელდა. მაშინ გენიალურ მწერალს თავად ახალი გადატანილი 
ჰქონდა ციმბირის წყლული, რამაც მარჯვენა თვალი დაუზიანა, 
ვაჟას ჯანმრთელობა სრულიად ახალგაზრდას შეერყა. ამ ფონზე კი 
ქოლერის შესახებ დაწერილი მოთხრობა საოცრად ოპტიმისტურია. 

„მე და სოფო დავსხდებით კერის პირას გვერდის-გვერდ და 
ვიცინით, როცა ჩვენს ოინს მოვიგონებთ,- ხოლერა რომ არ მოსუ-
ლიყო, ხომ ჩვენ ერთად არ ვიქნებოდითო; ხომ ვერცერთი ვერ 
გავბედავდით ამისთანა საქმესო, მაგრამ ხოლერამ, სიკვდილის მო-
ახლოვებამ კი გაგვაბედინა“ (ვაჟა-ფშაველა 1964: 213).

მოთხრობაში სიკვდილის შიშმა ახალგაზრდა წყვილს გამბედა-
ობა  შემატა   და   ბედნიერებისკენ   გადაადგმევინა   ნაბიჯი,   მაშინ 
როცა მთიანი სოფლის მცხოვრებლები ტყეში გაურბიან მოსა-
ლოდნელ ეპიდემიას. პავლე ჩარკვიანის სცენარში ამ პატარა მოთხ-
რობის  პერსონაჟებს  კიდევ  მრავალი  მთაში   მცხოვრები   მამაკაცი 
თუ დედაკაცი დაემატა, ბევრი მათგანი მწერლის სხვა მოთხრო-
ბების ადაპტირების გზით მოექცა ფილმის სიუჟეტურ ქარგაში. 
ერთ-ერთ მთავარ პერსონაჟად იქცა ბერუას (თემურ ქამხაძე) დედა 
(ლაურა რეხვიაშვილი), ვაჟა-ფშაველას მოთხრობის, „დარეჯანის“ 
მთავარი გმირი. მოთხრობაში ობოლ ბერუას დედა არ ყავს. ფილმი 
დაიხუნძლა სახასიათო როლებით, რომელთაც ძალზე საინტერე-



570

სოდ ასრულებენ ნიჭიერი მსახიობები: ანა ნიჟარაძე, ლეო ფილ-
ფანი, ბორის წიფურია, თამარ სხირტლაძე, დავით დვალიშვილი, 
კოტე თოლორაია, ბერტა ხაფავა, რეზო ესაძე, გია ჯაფარიძე, გივი 
ჩუგუაშვილი და სხვანი – ქართული სამსახიობო სკოლის ნამდვი-
ლი თანავარსკვლავედი. მსახიობები პავლე ჩარკვიანის ფილმში 
მათი ნიჭის შესაფერის სახეებს ქმნიან – ფერადოვანს, კომედიურს, 
ისეთს, როგორიც ხალხს უყვარს.

პავლე ჩარკვიანმა „ზოგი ჭირი მარგებელია“ 1984 წელს გადა-
იღო. ფილმის სცენარს საფუძვლად დაედო ვაჟა-ფშაველას მოთხ-
რობები „ხოლერამ მიშველა“, „დარეჯანი“ და „სურათი ფშაველის 
ცხოვრებიდამ“. მეოცე საუკუნის ოთხმოციანი წლები ქართული 
კინოს აღმავლობის წლებია. სწორედ ამ ათწლეულში შეიქმნა 
ქართული კინოს შედევრები, მხოლოდ 1984 წელს დასრულებუ-
ლი „მონანიების“ დასახელებაც საკმარისია. ამ გარემოებას ისიც 
ემატებოდა, რომ ქართულ აუდიოვიზუალურ ხელოვნებაში უკ-
ვე შექმნილი იყო ორი შედევრი ვაჟა-ფშაველას ნაწარმოებების 
მიხედვით: არკადი ხინთიბიძის მულტიპლიკაციური ფილმი 
„ჩხიკვთა ქორწილი“ (1961) და თენგიზ აბულაძის „ვედრება“ (1967). 
შეიძლება ითქვას, რომ ქართველი მაყურებელი განსაკუთრებუ-
ლად მომთხოვნი იყო ვაჟას ნაწარმოების ყოველი ეკრანიზაციის 
მიმართ. 

პავლე ჩარკვიანის ფილმის ვიზუალური გადაწყვეტა სრულად 
არის აგებული ეთნოგრაფიული დეტალებით გაჯერებული მთის 
სოფლის სახის მიხედვით. მხატვარი ნოდარ სულემანაშვილი და 
ოპერატორები ვიქტორ ანდრიევსკი და ედუარდ გრიგორიანი 
83-წუთიანი ფერადი ფილმის კოლორიტს სწორედ ქართული სოფ-
ლის პეიზაჟებით, მთის კალთებზე შეფენილი ბანიანი სახლებით 
ქმნიან. გადაღებები მიმდინარეობდა ფასანაურში, წიფორში, ლა-
კადხევში. პერსონაჟების კოსტიუმებიც ეთნოგრაფიული მუზე-
უმის ექსპონატებით არის თითქოს ინსპირირებული. ცალკე აღ-
ნიშვნის ღირსია იაკობ ბობოხიძის შესანიშნავი მუსიკა. ფილმის 
ექსპოზიციურ ნაწილში მუსიკის ფონზე სხადასხვა კადრებში 
მთელი სოფლის ცხოვრება ჩანს, მრავალფეროვანი ეთნოგრაფი-
ული ჩანახატი.



571

პავლე ჩარკვიანის ფილმი არ მიიჩნეოდა ათწლეულის საუკე-
თესო ფილმად, და მაინც, ფილმს დღესაც ჰყავს აუდიტორია, უჩ-
ვენებენ ტელევიზიით, ხელმისაწვდომია ინტერნეტით; „კომედია, 
ზღაპრული  (ფენტეზი)“  –  ამ  ჟანრობრივ  კატეგორიას  მიაკუთვნე-
ბენ ფილმს ინტერნეტში სხვადასხვა ვებ-გვერდებზე განთავსები-
სას. ცხადია, ამგვარი კლასიფიკაცია ღიმილის მომგვრელია და არ 
შეესაბამება ფილმის ჟანრობრივ მახასიათებლებს. 

ორი განსხვავებული ხედვა და განსხვავებული ფილმი: ჟამი-
ანობით გამოწვეული დეპრესიის და შიშის ძალით ურჩხულად 
ქცეული მიქელა და ასევე ჟამიანობის წყალობით გაბედნიერებუ-
ლი ლამაზი წყვილი; პესიმიზმი, რომელიც სულიერ დაცემას იწ-
ვევს   და   დამნაშავედაც   აქცევს  კაცს   და  ოპტიმიზმი,   რომელიც 
ყველა ვითარებიდან აპოვნინებს გამოსავალს ადამიანებს – ასე-
თია ქართველ კლასიკოსთა პროზაული ტექსებისა და შესაბამი-
სი მხატვრული ფილმების გზავნილები. პანდემიით გამოწვეული 
დღევანდელი ვითარებაც ამგვარია, არა მხოლოდ საქართველოში, 
არამედ მთელს მსოფლიოში. საით წავა და რა გზას აირჩევს სამყა-
რო, რა ფორმით გახდება პანდემია მწერლების და რეჟისორების 
შთაგონების წყარო?

მოხსენებას ელდარ შენგელაიას სიტყვებით დავასრულებ: 
„ქართული ხელოვნება განსაკუთრებული ფენომენია. არა მარტო 
ქართული კინო – ქართული თეატრი, ქართული მუსიკა, სახვი-
თი ხელოვნება, ქანდაკება... დაიწყო ბრძოლა ცენზურასთან: ხან-
დახან ცენზურა იმარჯვებდა, ხანდახან ჩვენ. რაღაც ხრიკებსაც 
მივმართავდით ხოლმე და საბოლოოდ, ჩემი აზრით, ქართულ-
მა კინომ დამოუკიდებლობა უფრო ადრე მოიპოვა, ვიდრე ჩვენმა 
ქვეყანამ – სახელმწიფოებრიობა“ (შენგელაია 2013). ქართული 
კინოს ფენომენის შექმნაში ქართული პროზის ეკრანიზაციებმა 
მნიშვნელოვანი როლი შეასრულეს. დიდ მწერალთა ავტორიტე-
ტი და ლიტერატურული მასალის ლეგიტიმურობა რეჟისორებს 
არა მხოლოდ წარსულის, არამედ თანამედროვეობის გააზრების 
საშუალებასაც აძლევდა. ეპიდემიის თემა, რომელიც ეკრანიზაცი-
ების შექმნის პერიოდში წარსულის კუთვნილებად ითვლებო-
და, ფილმებში ცენტრალურ ადგილს აღარ იკავებს. ამის ნაცვლად 
რეჟისორები მწერლების ჩანაფიქრს მიჰყვებიან და ფილმის პრობ-
ლემატიკას მორალურ განზომილებაში გაიაზრებენ.



572

დამოწმებანი:

გვერდწითელი 2006: გვერდწითელი, გ. „მოკავშირე თუ მეტოქე? კინოზეც და 
სხვაზეც“. წერილები. თბილისი: 2006.
ვაჟა-ფშაველა 1964: ვაჟა-ფშაველა. „ხოლერამ მიშველა“. თხზულებათა სრული 

კრებული 10 ტომად. ტ. 5. მოთხრობები. თბილისი: გამომცემლობა „საბჭოთა 
საქართველო“, 1964.
კლდიაშვილი 1995: კლდიაშვილი დ. „მიქელა“. თხზულებანი 2 ტომად. ტ. 1. 

მოთხრობები. თბილისი: გამომცემლობა „საქართველო“, 1995. 
ნურმანოვა 2012: ნურმანოვა, ჟ. „ლიტერატურისა და ფილმის შედარება, 

როგორც სამეცნიერო სფერო“. სჯანი, 13. თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 2012.
უელეკი ... 2010: უელეკი რ., უორენი ო. ლიტერატურის თეორია. თბილისი: 

ილიას უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2010. 
შენგელაია 2013: შენგელაია ე. კინორეჟისორი, თავისუფლების დღიურები. 

რადიო თავისუფლება, თებერვალი 03, 2013, https://www.radiotavisupleba.ge/a/
liberty-diaries-eldar-shengelaia/24891868.html
ხარბედია 2012: ხარბედია, მ. დავით კლდიაშვილი-150. სექტემბერი 09,2012, 

https://www.radiotavisupleba.ge/a/24702580.html). 

Nino Popiashvili
Georgia, Tbilisi 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

Literature in the Pandemics: 
Global Space and the Paradigm of Migrant Literature*

Summary

Migrant literature is characterized by the expansion of borders, over-
coming cultural isolation, and the scale of intercultural relations. Migra-
tion as a result of political, cultural, social, economic events of the 20th 
and 21st centuries has brought significant changes in the transformation of 

* This work was supported by Shota Rustaveli National Science Foundation of 
Georgia (SRNSFG) [№DI-18-965]“.

https://www.radiotavisupleba.ge/a/liberty-diaries-eldar-shengelaia/24891868.html
https://www.radiotavisupleba.ge/a/liberty-diaries-eldar-shengelaia/24891868.html
https://www.radiotavisupleba.ge/a/24702580.html


573

identities, in the markers of cultural identity. One could say that a global 
space has been created in which, among other components, an important 
place is given to culture and literature. The characteristics of migrant lit-
erature and its features, independent, definite and indefinite contexts, the 
representation of individual and collective memories and other aspects are 
the object of special study.

Key words: Literature, Pandemic, Global Space, Migrant Literature.

ნინო პოპიაშვილი
საქართველო, თბილისი
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ლიტერატურა პანდემიაში: გლობალური სივრცე 
და მიგრაციული ლიტერატურის პარადიგმა*

მიგრაციული ლიტერატურა ხასიათდება საზღვრების გაფართო-
ებით, კულტურული იზოლაციის დაძლევითა და კულტურათ-
შორისი ურთიერთობების მასშტაბურობით. მიგრაციამ, როგორც 
XX და XXI საუკუნეების პოლიტიკური, კულტურული, სოციალუ-
რი, ეკონომიკური მოვლენების შედეგმა, მნიშვნელოვანი ცვლი-
ლებები შეიტანა იდენტობათა ტრანსფორმაციაში, კულტურული 
იდენტობის მარკერებში. შეიძლება ითქვას, რომ შეიქმნა გლობა-
ლური სივრცე, სადაც სხვა შემადგენლებთან ერთად, კულტუ-
რასა და ლიტერატურას თავისი მნიშვნელოვანი ადგილი მი-
ენიჭა. მიგრაციული ლიტერატურის მახასიათებლები და მისი 
თავისებურებები, დამოუკიდებელი, განსაზღვრული და განუსაზღ-
ვრელი კონტექსტები, ინდივიდუალური და კოლექტიური მეხ-
სიერებების რეპრეზენტაცია და სხვა ასპექტები, საგანგებო შეს-
წავლის ობიექტია.

პანდემიური ეპოქა, თავის მხრივ, ქმნის და აყალიბებს ახალ 
მარკერებს, ახალ სივრცეებს, სადაც ღირებულებათა გადაფასების 

* კვლევა განხორციელდა “შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული 
სამეცნიერო ფონდის ფინანსური მხარდაჭერით [№DI-18-965]“.



574

ფონზე მრავალი ფაქტორი განიცდის ცვლილებას. პანდემია, რო-
გორც კრიზისი, ამკვიდრებს ახალ ღირებულებით ნიშნულებს. 
კრიზისის რამდენიმე განმარტებას შორის ყველაზე შესაბამისი 
პანდემიის პირობებში არის „გადამწყვეტი ხასიათის ცვლილება“. 
კრიზისი, როგორც ცვლილება, რომელსაც არსებითი, გადამწყვე-
ტი, უმნიშვნელოვანესი როლი და მნიშვნელობა აქვს. 

პანდემიურმა კრიზისმა შეცვალა როგორც აღქმის, ისე ხედვის 
ფოკუსები,  მათ  შორის,  მიგრაციასთან  დაკავშირებითაც.  თუ  მიგ-
რაციას დავახასიათებთ, როგორც გაქცევას, წასვლას, გადაადგი-
ლებას, პანდემია ხასიათდება ჩაკეტილობით, დისტანციით, შემო-
საზღვრულობით. მრავალფეროვნება შეიცვალა ერთფეროვნებით, 
გადაადგილება – უძრაობით. გაჩნდა მორალური დილემა ფიზი-
კურ საზღვრებთან დაკავშირებით, რაც სრულიად ჩანაცვლდა დი-
გიტალური საზღვრებით. ამასთან, პანდემია, შეიძლება განვიხი-
ლოთ, როგორც ინდივიდუალური განვითარების ერთგვარი 
ადგილობრივი, ლოკალური ალტერნატივა, სადაც მიგრაციას, 
სივრცულ გადაადგილებას და მიგრაციულ პერსპექტივას სულ 
უფრო ნაკლები ადგილი რჩება განვითარებისათვის. ამასთან, 
მიგრაცია, როგორც ადამიანების კომუნიკაციის უძველესი და ფუნ-
დამენტური, ისტორიული და თანამედროვე საქმიანობა, მნიშ-
ვნელოვნად განსაზღვრავს ადამიანთა ცხოვრების წესს, აზროვნე-
ბას, მსოფლმხედველობას. ტერმინები: გაქცევა, გადაადგილება, 
თავშესაფარი, ან კატეგორიები: გაძევებული, დევნილი, ლტოლ-
ვილი პოლიტიკური მნიშვნელობებით არის დატვირთული, თუმ-
ცა სოციალური, კულტუროლოგიური, პედაგოგიური პრაქტიკები 
გვაჩვენებს სხვადასხვა გამოცდილებას, სადაც მრავალი განსხვა-
ვება, ჰომოგენურობა და ჰეტეროგენურობა შეინიშნება (ოლტმერი 
2017: 726).

პანდემიამ  გავლენა იქონია მიგრაციული  გამოცდილების მქო-
ნე ადამიანებზეც. მიგრაცია, როგორც პროცესი, არის საფრთხისა-
გან  გაქცევის,  თავის  არიდების  მოძრაობა.  პანდემიის  პირობებში 
კი იცვლება პარადიგმა: ჩაკეტვა, როგორც საფრთხე, გაქცევა, რო-
გორც გადარჩენა პარადიგმით: გაქცევა, როგორც საფრთხე, ჩაკეტ-
ვა,  როგორც   გადარჩენა.   პანდემიური   ეპოქის  ლიტერატურულ 



575

პროცესებზე დაკვირვებისას მნიშვნელოვანია მიგრაციული ლი-
ტერატურის თვისობრიობრის ანალიზიც. 

მიგრაციული ლიტერატურა იმ გამოცდილებებისა და განც-
დების ერთობლიობაა, რომელიც ერთდროულად რამდენიმე მო-
ცემულობას ასახავს. „ მიგრაციული გამოცდილების მქონე ავტო-
რები ყოველთვის რეალურ კულტურულ ცვლილებას ასახავენ 
ეთნიკურ და ნაციონალურ სემანტიკურ სივრცეებს შორის. მათი 
ბიოგრაფიები ტრანსნაციონალურია და ქმნის ჰიბრიდულ სივ-
რცეებს კულტურებს შორის. ეს კულტურული ჰიბრიდულობა ხში-
რად გვხვდება ტექსტებში: ერთი მხრივ, მათი ლიტერატურული 
კავშირები აშკარად არის გამოკვეთილი „წარმოსახვით სამშობლოს-
თან”, ასახულა სამშობლოს სიმბოლური მდებარეობა სივრცესა და 
დროში, პეიზაჟები, ტრადიციები და მითები. ამასთან, იგრძნობა 
სამშობლოსთან დაკავშირებულ მდგომარეობასთან და მოტანილ 
იდენტობასთან დისტანცირებაც“ (ჰაუსბახერი 2008: 47).

მიგრაციული ლიტერატურის დახასიათებისას მხედველობაში 
უნდა მივიღოთ, რომ გლობალურმა მიგრაციულმა პროცესებმა 
შეცვალა ნაციონალური იდენტობის საკითხებზე დაკვირვების 
განზომილებები და შესძინა მას როგორც შიდა, ასევე გარედან 
დანახული სხვა ხედვა და გამოიკვეთა სოციოპოლიტიკური და 
სოციოკულტურული პერსპექტივები. „სხვადასხვა მენტალობის, 
რელიგიისა და კულტურის წარმომადგენელთა დაახლოების, 
იდენტობათა ტრანსფორმაციების შედეგად მოსალოდნელი იყო 
საერთო ფასეულობათა ჩამოყალიბება, თუმცა გლობალიზაციის 
კულტურულმა სპექტრმა გაამჟღავნა პარადოქსული რეაქცია: უნი-
ფიცირების საფრთხემ, მასკულტურაში ჩაკარგვის შიშმა აიძულა 
ხალხები  (განსაკუთრებით  მცირე   ერები)  მოეძიებინათ   ისტორი-
ული ფესვები, გაეხსენებინათ თავიანთი ენები და კულტურა, 
დაეცვათ საკუთარი იდენტობა. ცალკეულ შემთხვევებში ამან 
წარმოშვა და გაამწვავა ეთნოკონფლიქტები. გამოიკვეთა ნაციონა-
ლური იდენტობის სოციოკულტურული კონტექსტის უპირატე-
სობა სოციოპოლიტიკურ  კონტექსტთან  შედარებით“  (კარტოზია... 
2016:  8). 

გლობალური სივრცის პარადიგმის ცვლილებამ პანდემიის პი-
რობებში მრავალი დამატებითი ცვალებადობა გამოიწვია. ეს არის 



576

ლოკალური და გლობალური ცვლილებები, ინდივიდუალური 
დღის წესრიგიდან დაწყებული, ნაციონალური და მსოფლიო 
ცვლილებების ჩათვლით, სადაც ადამიანის ცხოვრების წესისა 
და მთელი სამყაროს მოძრაობის ცვლილებები მოულოდნელი 
და დაუგეგმავი ფორმებით მიმდინარეობს, ამასთან, ეს ცვლი-
ლებები აღძრავს მრავალ შეკითხვას, ერთდროულად უძრაობას, 
ჩაკეტილობას და, მეორე მხრივ, კვლავაც ცვლილებების განვი-
თარებას, არაპროგნოზირებულობას, რომელიც სტატიკურ მდგო-
მარეობასთან ერთად, შინაგან წინააღმდეგობებში აქცევს ინდი-
ვიდსაც და საზოგადოებასაც. პანდემიურმა გარემომ მრავალი 
საკითხი ახლებურად წარმოადგინა. მათ შორის შეიძლება გამო-
იყოს შემდეგი პრობლემები:

•	 პირადი თავისუფლების იძულებითი შეზღუდვა, პოსტუ-
ლატებისა და სააზროვნო პარადიგმების ცვლილება და სხვა. 

•	 ახალი, უცნობი, დავიწყებული გამოცდილება. გარკვეული 
პერსპექტივიდან ნათლად ჩანს, რომ პანდემიური ცხოვრება 
სრულიად გამორიცხავს და კარგავს იმ გამოცდილებას, რომელიც 
გარკვეულ სფეროებში, მათ შორის, ლიტერატურაში არსებობს 
და ახალ გამოცდილებას, ან უკვე დავიწყებულსა და ნაკლებად 
მნიშვნელოვან ჩვევას უთმობს ადგილს. 

•	 ემოციური მდგომარეობა: ინდივიდუალური და საზოგა-
დოებრივი ყოფიერების ემოციურად განცდა.

•	 პერსპექტივები,   როგორიც   არის:  –  როგორ   ხარ?  როგორ 
არის? – სრულიად   ახალ შინაარსსა და დატვირთვას იძენს, მათ 
შორის, გარდა ჯანმრთელობისა, ეს გულისხმობს ახალ გამოცდი-
ლებასთან ზიარებას, ჩაკეტილობას, ვირუსთან ფიზიკურ და ჰიპო-
თეტურ ბრძოლებს და სხვა. 

•	 ცალკე უნდა აღინიშნოს დიგიტალური ელემენტის გა-
ფართოება, როგორც პარადიგმული ცვლილება, რომელმაც ჩა-
ანაცვლა  ყოფითი  და  სივრცული  დამოკიდებულებები,  ასევე,  ინ-
დივიდუალური, მიკრო და გლობალური, მაკრო ურთიერთობე-
ბი, აღქმები და პერსპექტივები. მუდმივად ჩართული კამერა, 
სხვადასხვა სოციალური მედია, ჯგუფი, გზავნილი, გამოხმაურება, 
გაზიარება  და  სხვა  აქტივობა  მთლიანად  იკავებს  ისედაც   შევსე-
ბულ დროს. სოციალური ქსელები, როგორც გადარჩენის ერთ-



577

ერთი გზა და, ამავდროულად, როგორც სხვა ალტერნატივის, ვირ-
ტუალური ცხოვრების ადგილი, ანაცვლებს ნამდვილს. 

•	 ჰიპოთეტური და ნამდვილი ხშირ შემთხვევაში ერთმა-
ნეთს გაუტოლდა და ერთმანეთს შეერწყა. გარდა დიგიტალური და 
ელექტრონული მედიების მასშტაბების გაფართოებისა, შეიზღუ-
და სოციალური კონტაქტები და მას დაემატა ახალი ელემენტები, 
როგორიც არის ფიზიკური დისტანცია და ნიღაბი. ეს კი იქცა 
ადაპტირებული ყოველდღიური ურთიერთობების რადიკალუ-
რად საპირისპირო გამოვლინებად: გაუცხოება, უნდობლობა, 
განსხვავება.

•	 სოციალური მედიების მძლავრი ზეგავლენა ფიზიკური 
დისტანცირების ფონზე სრულიად ცვლის ადამიანის მანამდე 
არსებულ მსოფლაღქმას. ერთი მხრივ, ვირტუალურად ყველა 
კამერა ჩართულია, ყველა კარი ღიაა, ხოლო, მეორე მხრივ, ფი-
ზიკურად, სავალდებულოა დისტანცირება და პირბადის ტარე-
ბა. პარადოქსული ცვლილება-დაპირისპირება აყალიბებს ახალ 
ვალდებულებებს, ღიაობისა და შეზღუდვის განსხვავებულ 
პერსპექტივებს. 

•	 ნორმა და ანტინორმა ადგილებს ცვლის და ახალ რეალობას 
ქმნის: საზოგადოებრივი სივრცეების ღიაობა და პირადი სივრცის 
დახურულობა შეიცვალა დისკურსით: პირადი სივრცის ღიაობა: 
ტრანსლირება ბინიდან, ჩართვები მისაღები ოთახის/კაბინეტის/
სხვა ოთახის რომელიმე კუთხიდან და საზოგადოებრივი სივ-
რცეების: უნივერსიტეტების, სკოლების, სამსახურებრივი ოთა-
ხების, შეხვედრების ოთახების, სათათბირო სივრცეებისა და სხვ. 
დახურულობა. 

•	 აქტუალური გახდა, აგრეთვე, ვაქცინაციის თემა, რომე-
ლიც, თავის მხრივ, დაიყო ორ ძირითად ელემენტად, მომხრეებად 
და მოწინააღმდეგეებად, სადაც ყოველი მათგანი, თავის მხრივ, 
არჩევანის ვალდებულებას გულისხმობდა, ასევე, დაპირისპირე-
ბისა და შედარების ელემენტებს.

•	 სამყაროს მომავლის პერსპექტივების განხილვა სხვადა-
სხვა პერსპექტივიდან, რომელთა შორის შეიძლება დასახელდეს 
რელიგიური განწყობილებებისა და გავლენების ზრდა, აპოკალიფ-
სური პროგნოზები, ასევე, სამყაროს განვითარების განსხვავებუ-



578

ლი მოდელი, როგორიც არის ხელოვნური ინტელექტი, ელექტრო-
ნული პირი, ნაცვლად ფიზიკური პირისა და სხვ.

პარადიგმულ ცვლილებებთან ერთად აქტუალური ხდება 
დიგიტალური და ანალოგიური სივრცეების დაპირისპირება. ის, 
რასაც   აკეთებს  პროგრამირებული  სისტემა,   ალგორითმი  და   ის,
რასაც აკეთებს   ადამიანი   საკუთარი   ხელით, გონებით, სურვი-
ლით, ნებით, ემოციით. ამ დაპირისპირებაში იბადება შეკითხ-
ვებიც: „როგორ გვინდა ვიცხოვროთ? რა გვაკავშირებს ერთმანეთ-
თან? რამდენია საკმარისი? მნიშვნელოვანია, რომ კაცობრიობამ 
მომავალშიც განაგრძოს საკუთარი თავის ანალოგური აღქმა, რო-
გორც სხეულისა და როგორც მოაზროვნისა“ (არმინი 2021: 22).

პანდემიური სივრცითი ცვლილებების ასახვა მხატვრულ ლი-
ტერატურაში გარკვეულ ტრადიციას უკვე ქმნის. ჩაკეტილობის, 
განსხვავებული ვითარების, შიშისა და ტკივილის ფონი, ამავ-
დროულად, იმედის, სიყვარულის, სიცოცხლის სურვილის თემები 
პანდემიაზე შექმნილ ნაწარმოებებში სხვადასხვა რაკურსით არის 
ასახული. სხვადასხვა დროს სამყარო რამდენჯერმე გაჩერდა. „ჩა-
კეტვა შეიძლება დაგეხმაროთ, უფრო ნათლად დაინახოთ, სამ-
ყაროს წინა გაჩერებები გამოიყენოთ სიღრმისეული ასახვისათვის 
და ახალი პერსპექტივებისათვის“ (გრაფი 2020). მნიშვნელოვანია, 
პანდემიური ცვლილებების ფონზე თანამედროვე პერსპექტივი-
დან წავიკითხოთ ლიტერატურის პარადიგმა. რა არის პანდემია? 
პანდემია, როგორც ცრუ თუ ნამდვილი მსოფლიო წესრიგის სა-
მომავლო სიმბოლო? როგორი იქნება სამყარო პანდემიის შემდეგ? 
რა შეიცვლება და რა დარჩება? სამყარო გაჩერდა. რა მოხდება, 
როდესაც ის გააგრძელებს მსვლელობას? 

მიგრაციულ ლიტერატურაზე დაკვირვება გვაჩვენებს, რომ 
იგი განიცდის ორმაგ გავლენებს, როგორებიც არის ნაციონალური 
ლიტერატურა და ასევე, ინტერკულტურული კონტექსტი. მნიშ-
ვნელოვანია აღინიშნოს, რომ მიგრაციული გამოცდილების სირ-
თულე,  განსაკუთრებულობა   და  ინდივიდუალიზმი,  სადაც   სწო-
რედ განსხვავებული კულტურებისა და წესრიგის შერწყმა ხდება, 
აყალიბებს მიგრაციული ლიტერატურის პერსპექტივას. ლიტე-
რატურა არის ის გზა, რომელიც მიგრაციის სირთულესა და თა-
ვისებურებებს მხატვრულად, ხშირად მხატვრულ-დოკუმენტურად 



579

გადმოგვცემს. ეს არის იმ ავტორების ლიტერატურა, რომლებმაც 
ბევრი განიცადეს და ბევრი რამ ნახეს. გაუცხოება, განმარტოება, 
გარიყულობა და მსგავსი თემები ხშირად უნივერსალურ თემე-
ბად არის წარმოდგენილი მიგრაციულ ლიტერატურაში. ორ და 
ზოგჯერ მეტ ენას, ორ ქვეყანას, ორ კულტურას შორის აღმოჩენა 
მიგრაციული ლიტერატურის პარადიგმის მიხედვით არის ამ 
ენებს, ქვეყნებსა და კულტურებს შორის დაკარგვა, განსხვავებუ-
ლი ალგორითმის, სისტემის, მოცემულობის აღმოჩენა. ენებს შო-
რის დაკარგულობა ახალი, შინაგანი ენის, საკუთარი სათქმელის, 
როგორც სემანტიკური ნიშნების პერსპექტივას წარმოშობს, რომ-
ლისგანაც მიგრაციული ლიტერატურა იქმნება. ეს ენა არ არის 
მხოლოდ მშობლიური ენა, ან მიმღები ქვეყნის სახელმწიფო ენა, 
რადგან მიგრანტისათვის არცერთი ენა არ არის სრულფასოვანი, 
ნამდვილი სახლი. ენები შეიძლება იყოს მხოლოდ დროებითი 
თავშესაფარი. მშობლიურმა ენამ, სიტყვებმა და გრძნობებმა უკვე 
დაკარგეს  თავისი დიდი  და  ფართო  მნიშვნელობა,  ხოლო ახალი ენა, 
უცხო  ენა,  მეორე  ენა,  ბოლომდე ვერ იქცევა სრულფასოვან სახლად. 
მიგრაციული ლიტერატურისათვის დამახასიათებელია, ერთი 
მხრივ, ენებს შორის არჩევანი, ხოლო, მეორე მხრივ, ენათა შერევის 
მოცემულობა. საკუთარ თავზე ორიენტირება არის მიგრაციუ-
ლი ლიტერატურის ერთ-ერთი თვისება. „თვითიდენტიფიკაცია, 
როგორც პრობლემა, თანამედროვე მხატვრულ ლიტერატურაში 
თვითგამოხატვის ერთ-ერთი ნიშანია. შეიძლება ითქვას, რომ 
საკუთარი იდენტობის შეცნობის გრძელ და რთულ გზას მრავა-
ლი ავტორი სწორედ ლიტერატურულ ტექსტებთან ერთად ეძი-
ებს“ (პოპიაშვილი 2011: 37-38). მიგრაციული ლიტერატურა 
მძაფრად ასახავს კონფლიქტებს, პოლიტიკურ და სხვა ტიპის და-
პირისპირებებს, რომელიც მიგრაციის მიზეზსა და საფუძველს 
წარმოადგენს. მიმღები ქვეყნისათვის ეს გამოცდილება ხშირ შემ-
თხვევაში უცხო და უცნობია, ისევე როგორც ის კულტურული 
განსხვავებულობები, რომლებსაც მიგრანტი მუდმივად ხედავს და 
გრძნობს. თუ მიგრანტთა პირველი თაობისათვის ეს განცდებია 
მნიშვნელოვანი, მეორე, მესამე თაობები იწყებენ ფესვების ძიებას, 
მეხსიერების რეკონსტრუირებას, იდენტობის ძიებას. კულტურის 
ტრანზიტულობა, ბუნებრივი მულტიკულტურალიზმი მიგრაცი-



580

ულ ლიტერატურაში განსაკუთრებულ პერსპექტივას ქმნის. ცვლა-
დობის ლიტერატურა, რომელიც არ არის დაკავშირებული კონ-
კრეტულ ადგილთან და კონკრეტულ კულტურასთან, აყალიბებს 
ლიტერატურის ახალ მოდელს. სხვადასხვა პერსპექტივიდან მიგ-
რაციული ლიტერატურა, როგორც პოეტიკისა და პოლიტიკის 
ერთგვარი ნაერთი,   განსხვავებული ტერმინებით არის აღნიშნუ-
ლი:  გასტარბაიტერების  ლიტერატურა,  ე მიგრანტებისა  და   იმიგ-
რანტების  ლიტერატურა, უცხოელების ლიტერატურა, მიგრანტე-
ბის ლიტერატურა, სტუმრების ლიტერატურა, შრომითი მიგ-
რანტების  ლიტერატურა,  უმცირესობების  ლიტერატურა,   ინტერ-
კულტურული ლიტერატურა, მულტიკულტუ-რული ლიტერა-
ტურა, მრავალკულტურული ლიტერატურა, ტრანსკულტურული 
ლიტერატურა, ლიტერატურა ინტერკულტურულ   კონტექსტში, 
შუალედური   სივრცეების  ლიტერატურა, უცხოელების ლიტერა-
ტურა და სხვა. თუმცა უნდა ითქვას ისიც, რომ მიგრაციულ ლი-
ტერატურას უკვე  გააჩნია  თავისი  მუდმივი  ხასიათი  და  ძირითა-
დი მახასიათებლები. „ტრანსკულტურული ლიტერატურა, რო-
მელსაც მიგრაცია ქმნის, არ შეიძლება ფილოლოგიის განვითარე-
ბისათვის უყურადღებოდ დარჩეს, რადგან მიგრაციული ლიტე-
რატურის განვითარებასთან ერთად ახალი კითხვები ჩნდება 
ცალკეული ეროვნული ლიტერატურების „ცენტრებთან“ დაკავ-
შირებით, რომლებიც, თავის მხრივ, დაფუძნებულია ლიტერა-
ტურულ კანონსა და განსხვავებაზე“ (ჰაუსბახერი 2008: 48).

პანდემიური მდგომარეობა ახალი წესრიგითა და დამატები-
თი მახასიათებლით ტვირთავს მიგრაციულ ლიტერატურას. მისი 
თვისობრიობა, რომელიც, როგორც აღინიშნა, არსებითად სოცი-
ალურ, ფსიქო-ემოციურ და პოლიტიკურ თემებს ეფუძნება, ამავ-
დროულად, პირადი გამოცდილებიდან გამომდინარეობს, ეხება 
სივრცულ საკითხებს, მათ შორის, შუალედური სივრცის თემას, 
მეხსიერების  ფუნქციებსა  და როლს და სხვა. პანდემიის პირობებ-
ში  გლობალური  სივრცის  ცვალებადობამ  მიგრაციული ლიტერა-
ტურა დამატებითი ასპექტებით შეავსო. ორი სამშობლოს თემა 
პანდემიაში აქტიური გახდა. ამასთან, იცვლება პარადიგმული სახე-
ები: ჩაკეტილობისა და გაქცევის სიმბოლოები და სემანტიკური 
მახასიათებლები.



581

დამოწმებანი:

არმინი 2021: Armin, C. Nahc der Pandemie: Analog und/oder Digita? Die Reihe 
Opuscula N 150. Maecenata Institut, Berlin 2021. 
ევერტი 2014: Ewert, M. Fremdheit, Kulturkritik, Alterität–Georg Forster als inter-

kultureller Autor avant la letter. Georg-Forster Studien XIX: Georg Forster als inter-
kultureller Autor (2014): 109.
გრაფი 2020: Graf, D. Die Krankheit der Anderen, Republik, 04. 04. 2020 https://

www.republik.ch/2020/04/04/die-krankheit-der-anderen
ჰაუსბახერი 2008: Hausbacher, E. Poetik Der Migration. Transnationale Literatur Zeit-

genössischer Russischer Und Kroatischer Autoren. Wiener Slavistisches Jahrbuch, vol. 54, 
[Harrassowitz Verlag, Austrian Academy of Sciences Press], 2008, pp. 47–62, http://www.
jstor.org/stable/24750300.
კარტოზია ... 2016: კარტოზია ალ., ჩიტაური ნ., შამანაძე შ., პოპიაშვილი ნ., 

მოდებაძე ი., გაგოშაშვილი ნ., ქართული მწერლობის ინტერკულტურული 
მოდელი და ნაციონალური იდენტობის პრობლემა. თბილისი: გამომცემლობა 
„უნივერსალი“, 2016.
ოლტმერი 2017: Oltmer, J. Migration Aufgrund von Gewalt: Hintergründe, Bedingun-

gen Und Folgen. Sozialer Fortschritt, vol. 66, no. 11, Duncker & Humblot GmbH, 2017, pp. 
725–40, http://www.jstor.org/stable/45018291
პოპიაშვილი 2011: პოპიაშვილი ნ. ქართული პოსტსაბჭოთა ლიტერატურა 

კულტურული იდენტობის დისკურსში. თბილისი: გამომცემლობა „უნივერსა-
ლი“, 2011.

 

https://www.republik.ch/2020/04/04/die-krankheit-der-anderen
https://www.republik.ch/2020/04/04/die-krankheit-der-anderen
http://www.jstor.org/stable/45018291


582

კარანტინი და იზოლაცია ლიტერატურაში
Quarantine and Isolation in the Literature

Eka Chkheidze
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Plague in literature

Summary

• The Black Death as God‘s Punishment in Ancient Literature
The Black Death appears in literature as far back as ancient Greece. It 

is the driving force behind the story and the cause of the main conflict in 
the two fundamental texts in Homer‘s Iliad and Sophocles in Oedipus the 
King.

• Time in the Renaissance or how a person behaves in an emergency
Perspective changes significantly during the Renaissance. In one of the 

most important works of the Renaissance, the Black Death in Giovanni 
Boccaccio‘s Decameron is as horrific as it was in ancient Greece.

Key words: The Black Death, Pandemic, Literature.

ეკა ჩხეიძე
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ჟამიანობა ლიტერატურაში

SARS-CoV-2-ის გამოჩენის დღიდანვე იგი მრავალჯერ იქნა შე-
დარებული შავ ჭირთან, კაცობრიობისთვის ცნობილ ყველაზე 
მომაკვდინებელ ეპიდემიასთან, რომელმაც ისტორიის სხვადასხვა 
პერიოდში სხვადასხვა კონტინენტზე უამრავი ადამიანის სიცოცხ-



583

ლე შეიწირა. რა თქმა უნდა, ეს შედარება მხოლოდ მეტაფორულია 
და ის უფრო ისტორიული მაგალითების მეშვეობით კორონა 
ვირუსისგან გამოწვეული საგანგებო მდგომარეობის ახსნისათ-
ვისაა საჭირო, ვიდრე თავად ვირუსის კონკრეტული მახასიათებ-
ლების  შეფასებისათვის.  იმისათვის,  რომ  გავიგოთ  თუ  რა  როლი 
შეუძლია ითამაშოს კორონა ვირუსმა თანამედროვე ლიტერატუ-
რაში, საჭიროდ მიგვაჩნია მეტაფორულ ანალოგიაზე დაყრდნობით 
ყურადღება დავუთმოთ ისტორიულ გამოცდილებას და თვალი 
გადავავლოთ მსოფლიო ლიტერატურის იმ მნიშვნელოვან ძეგ-
ლებს, რომლებშიც ეპიდემია ცენტრალურ ადგილს იკავებს. 

შავი ჭირი,  როგორც ღვთის  სასჯელი ანტიკურ 
ლიტერატურაში

შავი ჭირი ლიტერატურაში ჯერ კიდევ ანტიკურ საბერძნეთში 
ჩნდება. ის სიუჟეტის მამოძრავებელი მუხტი და მთავარი კონ-
ფლიქტის  გამომწვევი  მიზეზია  ორ  ფუნდამენტურ  ტექსტში   ჰო-
მეროსის „ილიადასა“ და სოფოკლეს „ოიდიპოს მეფეში“. ანტი-
კური ცნობიერებისთვის დამახასიათებლად შავი ჭირი ორივე 
ნაწარმოებში ღმერთ აპოლონის მიერ ადამიანთათვის თავს და-
ტეხილი სასჯელია. „ილიადას“ შემთხვევაში აპოლონი ბერძენთა 
მხედართმთავარსა და მიკენის მეფეს აგამემნონს ქურუმ ქრისე-
ისის შეურაცხყოფისათვის სჯის და მის ლაშქარს უკურნებელ 
სენს უგზავნის. ხოლო „ოიდიპოს მეფეში“ სრულიად თებე, 
მთელი ქალაქ-სახელმწიფო ეწირება მეფე ლაიოსის მკვლელის 
დაუსჯელობას. ჰომეროსი „ილიადაში“ ეპიდემიის განვითარებას 
რამდენიმე ნაბიჯად აღწერს: „ჯერ ჯორები და მკვირცხლი ძაღ-
ლები გაწყვიტა, ბოლოს კი ბასრი ისარი ხალხსაც მიაწვდინა: 
მთელი დღეები მრავალ კოცონზე იწვოდა გვამები“ (ჰომეროსი 
2015: 16). სოფოკლესთან კი პირდაპირ საშინლად მძვინვარე ჭირს 
ვხვდებით, რომელსაც ცხოველები, მცენარეები და ადამიანები თა-
ნადროულად ეწირებიან: „თესლშივე ლპება მოსავალი ბალახიც 
ხმება / წყდებიან ჯოგნი, უდღეო შვილთ შობენ დედანი“ (სოფოკ-
ლე 2017: 16). ორივე ნაწარმოებში ჭირი განადგურებით ემუქრე-



584

ბა ყოველივე ცოცხალს და ორივე შემთხვევაში ჭირისგან თავის 
დასახსნელად გმირებს აპოლონის წყენის მიზეზის გამოცნობა და 
განრისხებული ღმერთის დამშვიდება უწევთ. სწორედ ამისთვის 
ტექსტებში შემოდიან გულთმიასანი პერსონაჟები კალქასი და 
ტირეზიასი, გრძეულნი და წინასწარმეტყველნი, რომელთაც 
ღმერთის ჩანაფიქრის გამოცნობა ძალუძთ. „ილიადაში“ აპოლონის 
რისხვას მხოლოდ ქურუმ ქრისეისისთვის მონად წაგვრილი ქა-
ლიშვილის დაბრუნება თუ დააცხრობს, რაც შემდეგ ნაწარმოების 
ერთ-ერთ მთავარ კონფლიქტს - აქილევსსა და აგამემნონს შორის 
განხეთქილებას და ბერძენთა ჯარის გახლეჩას გამოიწვევს. სწორედ 
ეს განხეთქილება და აქილევსისა და მისი მეომრების დანარჩენი 
არმიისგან განდგომა ხდება ყოველი შემდეგი სიუჟეტური სვლის 
საფუძველი. მიუხედავად იმისა, რომ ვერც მითიური აქილევსი 
და ვერც მითიური აგამემნონი საკუთარ ტრაგიკულ ბედისწერას 
ვერ გადაურჩება, საკუთრივ „ილიადა“ ჩვენ მათ აღსასრულს 
აღარ გვაჩვენებს და შავი ჭირიც ე. წ. ექსპოზიციას* არ სცდება, მას 
მხოლოდ სიუჟეტისთვის მთავარი ბიძგის მიცემა ეკისრება. 

„ილიადასგან“ განსხვავებით „ოიდიპოს მეფეში“ შავი ჭირი 
მხოლოდ ნაწარმოების დასასრულს ცხრება მაშინ, როდესაც 
ოიდიპოსი მეფე ლაიოსის ნამდვილ მკვლელს, ანუ საკუთარ თავს 
გამოამჟღავნებს და მას სათანადოდ დასჯის კიდეც: თავს დაიბ-
რმავებს და თებედან გადაიხვეწება. „მე კი ქვეყანა ბიწისაგან რომ 
განიწმინდოს / სჯობს გადამკარგოთ კითერონის უდაბურ მთასა“ 
(სოფოკლე 2017:64) 

მართალია შავი ჭირი „ილიადასა“ და „ოიდიპოს მეფეში“ სხვა-
დასხვა სიუჟეტურ თუ სტრუქტურულ დანიშნულბას ასრულებს, 
მაგრამ თავად დამოკიდებულება ეპიდემიის ფენომენის მიმართ 
სრულიად იდენტურია. შავი ჭირი ანტიკურ საბერძნენთში კონ-
კრეტული ღვთის სასჯელია და ადამიანებმაც კონკრეტული და-
ნაშაულები უნდა ზღონ. საგულისხმოა, რომ აპოლონისთვის 
სულ ერთია გმირები მის მიმართ განზრახ სცოდავენ (როგორც 
აგამემნონი, რომელმაც ზუსტად იცის ვის ქურუმსაც შეურაცხყოფს) 

* კლასიკურ ლიტერატურაში სიუჟეტის საწყისი ნაწილი. ექსპოზიციაში 
ხდება მოქმედი პირების განლაგება და ხდება სასიუჟეტო კონფლიქტის 
შემქმნელი მოვლენების აღწერა.



585

თუ ეს უცოდინრობით მოსდით (ოიდიპოსს წარმოდგენა არ აქვს, 
იმის შესახებ, რომ მეფე ლაიოსი თვითონვე მოკლა). ასე რომ 
ანტიკური ცნობიერებისთვის შავი ჭირი ერთგვარი კორექტივი-
ცაა, ის სახელმწიფოს შიგნითაც და ომში მყოფ ლაშქარშიც გან-
საკუთრებულ, საგანგებო მდგომარეობას წარმოშობს და მანამდე 
არსებულ წესრიგს თავდაყირა აყენებს. ეს კი იმისთვის ხდება, 
რომ ადამიანებმა თავიანთი ცოდვებით დამძიმებული რეალობა 
შეიგრძნონ, მიხვდნენ, რომ ჭირის გამოჩენამდე არსებული ჰარ-
მონია სრული ილუზია ყოფილა. ამის შემდეგ იძულებულნი გახ-
დნენ მიაგნონ სიმართლეს თავიანთი თავისა და ყოფის შესახებ, 
რაც დანაშაულის გამომჟღავნებასა და დამნაშავის დასჯასაც მო-
ითხოვს. მხოლოდ ამგვარი რეალობის გამოსწორებით, ილუზიის 
დამსხვრევით შესაძლებელია განრისხებული ღმერთის დამშვი-
დება და ეპიდემიის დასრულებაც. სწორედ ეს ჩანს სოფოკლეს-
თან ქოროს სიტყვებში, როდესაც ის ოიდიპოსს სამუდამოდ 
ემშვიდობება: „მაგრამ დრომ ყოვლის მამხილებელმა / ეხლა საქ-
ვეყნოდ ახადა ფარდა, / შენი სიბრმავით ქნილ შეცოდებას... / ჰოი 
ბედკრულო, ძევ ლაიოსის!“ (სოფოკლე 2017: 58). 

ჟამიანობა რენესანსის ეპოქაში ანუ როგორ იქცევა ადამიანი 
საგანგებო მდგომარეობისას

როგორც უკვე აღვნიშნეთ, ანტიკურ ლიტერატურასა და კულ-
ტურაში მომაკვდინებელი ეპიდემიის გარშემო მთავარი კითხ-
ვები შემდეგნაირად ისმევა: ვისი მოვლენილია ჭირი, ანუ რომელი 
ღმერთია გამწყრალი და რითი შეიძლება დანაშაულის გამოს-
ყიდვა, ანუ ჭირის დასრულება. ევროპული კულტურის ისტორი-
ის რიგით მეორე ყველაზე მნიშვნელოვანი ეპოქის, რენესანსის 
დროს პერსპექტივა საგრძნობლად იცვლება. აღორძინების პერი-
ოდის ერთ-ერთ ყველაზე მნიშვნელოვან ნაწარმოებში, ჯოვანი 
ბოკაჩოს „დეკამერონში“ შავი ჭირი ისეთივე საზარელ, ისეთივე 
განსაკუთრებულ  მდომარეობას   იწვევს,   როგორც   მანამდე-ანტი-
კურ საბერძნეთში. თუმცა სოფოკლესა და ჰომეროსისგან განს-



586

ხვავებით ბოკაჩოს შავი ჭირის გაჩენის მიზეზი თითქმის სრუ-
ლიად არ აინტერესებს და ეპიდემიის წარმომავლობას მხოლოდ 
ორიოდ წინადადებით ეხება: „იტალიის ქალაქთა შორის ყველაზე 
ულამაზესს, თავს დაატყდა მომსვრელი ჭირი, ზეციურ მნათობთა 
გავლენით თუ ჩვენთა ცოდვათათვის ღვთის სამართლიანი 
რისხვის მიერ ჩვენდა დასასჯელად მოვლენილი“. ბოკაჩოსთვის 
პირველყოვლისა საინტერესოა თუ რა მდგომარეობაში აღმოჩ-
ნდება  საზოგადეობა  შავი  ჭირის  დროს  და როგორ იქცევიან  კონკ-
რეტული ადამიანები. აქ პრინციპში ვხედავთ რენესანსის კულ-
ტურის ქვაკუთხედსაც. აღორძინების ხელოვნება პირველ რიგში 
ადამიანითაა  დაინტერესებული  და  ბევრად   ნაკლებად   ღმერთი-
სა თუ ღმერთების მიერ განსაზღვრული ბედისწერის თამაშებით, 
როგორც ეს ანტიკური საბერძნეთის შემთხევაში ხდებოდა. კულ-
ტურის კვლევის ცენტრში თავად ადამიანი და საზოგადოება აღ-
მოჩნდება. ამიტომაც „დეკამერონის“ შესავალში ბოკაჩო ვრცლად 
მოგვითხრობს ფლორენციაში შავი ჭირის მიერ გამოწვეულ ფაქ-
ტობრივ  ანარქიაზე:  „ასეთი საშინელი უბედურების დროს თითქ-
მის დაეცა ყოველგვარი პატივისცემა და კრძალვა როგორც ღვთი-
ური, ისე კაცობრიული კანონებისა, რადგან ამ კანონების მცველნი 
და აღმასრულებელნი, სხვათა მსგავსად, ან დახოცილიყვნენ, ან 
ავად გამხდარიყვნენ, ანდა უხელქვეითოდ დარჩენილიყვნენ, ასე 
რომ, აღარ შეეძლოთ რაიმე თანამდებობა აღესრულებინათ; ამი-
ტომ ყველას შეეძლო ის ექნა, რაც მოეგუნებებოდა“ (ბოკაჩო 2016: 
2). მწერალი ჯერ ხატოვნად აღწერს ფლორენციას თავს დამტ-
ყდარ აპოკალიფსს, შემდეგ კი ქალაქს გარიდებულ ახალგაზრდა-
თა პროტაგონისტთა ჯგუფს მიუბრუნდება, რათა გვაჩვენოს თუ 
როგორ   ცდილობენ ადამიანები მომაკვდინებელი ჭირისაგან თა-
ვის დახსნას. 

თუ ანტიკური ავტორები ერთობ მეტაფიზიკურ ველში მოძ-
რაობენ, ნამდვილ და ილუზორულ რეალობებს შორის ზღვარს 
ეძებენ და გმირებისა და ღმერთების კოსმიურ შეჯახებებს აღ-
გვიწერენ – რენესანსის შემოქმედნი თავად ადამიანის (თანაც 
უბრალო ადამიანის და არა გმირთაგმირის) შინაგანი წყობის და 
სულიერი სიღრმის მოხელთებას ცდილობენ. ბოკაჩოსთან შავ ჭირს 
განრიდებული ახალგაზრდები ქალაქგარეთ მდიდრულ ვილაში 



587

განცალკევდებიან და დროს ერთმანეთისთვის სხვადასხვა ამბის 
მოყოლაში ატარებენ. ოღონდაც ამ შემთხვევაში ამბების გაზიარება 
დროის მოკვლაზე მეტად თავის გადარჩენის გზაა. სიყვარულითა 
და ეროტიკით, ჭკუამახვილობით და გესლიანი სატირით სავსე 
ისტორიების ერთმანეთისთვის მოყოლით „დეკამერონის“ პერ-
სონაჟები იმასაც ახერხებენ, რომ ქალაქისგან   იზოლირებულნი 
ჭკუაზე არ შეიშალონ და საკუთარი თავი გონიერ, მოაზროვნე 
ინდივიდებად შეინარჩუნონ. როგორც ცნობილმა თანამედროვე 
გერმანელმა  მწერალმა  და   რეჟისორმა   ალექსანდრე  ქლუგემ   აღ-
ნიშნა, დეკამერონი ადამიანური ურთიერთობების მთავარ ფუნ-
დამენტს ეხება: ამბების, ისტორიების მოყოლა, როგორც გადარჩე-
ნის გზა. ქლუგეს  მიხედვით, შეიძლება სწორედ ერთმანეთისთვის 
ამბების   გაზიარების    შესაძლებლობამ    გადაარჩინა   კაცობრიობა 
დღემდე, შეუნარჩუნა ადამიანს ადამიანის სახე და მისცა უამრავი 
ბუნებრივი თუ ადამიანური კატასტროფის გადალახვის ძალა. 
ანტიკური ავტორების მსგავსად ბოკაჩოც საკმაოდ ნათლად მიგ-
ვანიშნებს იმაზე, რომ შავი ჭირი ფლორენციაშიც მითიური ტროას 
თუ თებეს მსგავსად საგანგებო მდგომარეობას წარმოშობს, რო-
მელიც ადამიანური თუ საზოგადოების ცხოვრების მანამდე და-
მალულ შრეებს აშიშვლებს. საზოგადოებრივი წყობა იშლება, 
ქალაქში ანარქია ისადგურებს, ხოლო ქალაქსგარიდებული პერ-
სონაჟები თავის გადასარჩენად, ადამიანური სახის შესანაჩუ-
ნებლად ერთმანეთს სიცოცხლით და ემოციებით სავსე ისტორიებს 
მოუთხრობენ. 

ჟამიანობა მეოცე საუკუნის ლიტერატურაში ანუ 
წინააღმდეგობის ისტორია

ეპიდემიის თემისთვის მიძღვნილ ლიტერატურის ახალ და 
უახლეს ტექსტებს შორის თავისი სიმძაფრით, ექსპრესიითა და 
მხატვრული ოსტატობით სხვათაგან ძლიერ გამოირჩევა ალჟი-
რული წარმოშობის ფრანგი ნობელიანტი მწერლის ალბერ კა-
მიუს რომანი „შავი ჭირი“. ავტორი ამ ნაწარმოებში მაღალი მხატ-
რული ოსტატობით აღგვიწერს ალჟირის პერიფერიულ ქალაქ 



588

ორანში აფეთქებული შავი ჭირის ეპიდემიას. აღსანიშნავია, რომ 
რენესანსელი ბოკაჩოს მსგავსად ეგზისტენციალური ფილოსოფიის 
მიმდევარი კამიუც ყველაზე დიდ ყურადღებას კონკრეტული 
ადამიანების   ყოფაქცევას   უთმობს,  თუმცა   იგი  მათ   სრულიად 
სხვა პერსპექტივით, სხვაგვარ სიტუაციაში აკვირდება და ცდი-
ლობს იმ ადამიანთა ტიპაჟთა გამოკვლევას, რომელნიც ირაცი-
ონალური, პრაქტიკულად უძლეველი შავი ჭირის წინაშე ფარ-
ხმალს  არ  ყრიან  და მას  არათუ გაურბიან ან განერიდებიან, არამედ 
მის წინააღმდეგ ბრძოლასაც კი ახერხებენ. თუ მხედველობაში 
მივიღებთ ლიტერატურათმცოდნეობაში გაბატონებულ მოსაზ-
რებას იმის თაობაზე, რომ შავი ჭირი კამიუსთან ევროპაში მეოცე 
საუკუნეში მოძლიერებული ფაშიზმის მეტაფორაა, კიდევ უფრო 
საინტერესო ხდება იმ ტიპაჟთა თუ არქეტიპულ პერსონაჟთა 
გაცნობა, რომლებიც ამ ბოროტებას წინ აღუდგებიან (აღსანიშნავია, 
რომ თავად რომანში ეს ინტერპრეტაცია – შავი ჭირი, როგორც 
ფაშიზმის მეტაფორა – არსად პირდაპირ არ იკითხება, რაც თა-
ვად ნაწარმოებს ისტორიული ფაშიზმის პრობლემატიკისგან 
დამოუკიდებლადაც, ჩვენი დროისთვისაც ღირებულ ტექსტად 
აქცევს). კამიუს მრავალფეროვან პერსონაჟთა შორის ყველაზე 
მკვეთრად სამი ტიპაჟი გამოირჩევა: ეს არის რა თქმა უნდა ექიმი 
რიე (რომელიც როგორც დასასრულს აღმოჩნდება თავად რომა-
ნის მთხრობელიცაა), თავისი საქმის ნამდვილი პროფესიონალი, 
რომელსაც შავ ჭირთან გამკლავება საკუთარი პროფესიის ეთიკისა 
და ღირსების საქმედ მიაჩნია, მიუხედავად იმისა, რომ ეპიდემი-
ის დასაძლევი არანაირი პრაქტიკული იარაღი არ არსებობს. ამას 
გარდა კამიუ გამორჩეული ინტენსიობით გვიხატავს ტარუს პერ-
სონაჟს, პოლიტიკურ აქტივისტს და ავანტიურისტს, რომელიც 
რიეს მხარდამხარ ებრძვის ავადმყოფობას და კიდევ ერთ უცნაურ 
ტიპაჟს, უნაკლო ნაწარმოების შექმნის იდეით შეპყრობილ გრანს, 
რომელიც თავის შემოქმედებით ძიებას უბადლო წინადადების 
საპოვნელად გამძვინვარებული ჭირის დროსაც ვერ ეშვება. 
ეგზისტენციალისტთათვის დამახასიათებლად კამიუ მოქმედება-
ში, ბრძოლაში მყოფ ინდივიდებს გვიხატავს და ამავე დროს წი-
ნააღმდეგობაში მყოფთა არქეტიპებსაც იკვლევს. აუცილებლად 
აღსანიშნავია, რომ კამიუსთვის თავად წინააღმდეგობის პროცესია 



589

გადამწყვეტი და არა შედეგი, არა საბოლოო გარმარჯვება არამედ 
არ დანებება, ბრძოლის გაგრძელება მაშინაც კი, როცა თითქოს 
ყოველგვარ ბრძოლას აზრი აქვს დაკარგული. „მაგრამ მან ისიც 
იცოდა, რომ ეს ქრონიკა არ გამოდგებოდა საბოლოო გამარჯვების 
მაუწყებლად. ის მხოლოდ მატიანე გახლდათ იმისა, რაც უნდა 
მოემოქმედებინათ ადამიანებს და კვლავაც უნდა მოიმოქმედონ, 
რათა შიშსა და მის მსახვრალ იარაღს წინ აღუდგნენ, როცა პირა-
დი სატანჯველიც აწუხებთ, არც წმინდანებად ქცევა ძალუძთ, და 
მაინც ეურჩებიან თავს დამტყდარ უბედურებას, მაინც ცდილო-
ბენ მკურნალებად იქცნენ“ (კამიუ 2013: 239). კამიუ „მკურნალ-
თა“ გარკვეულ კლასიფიკაციას გვთავაზობს. რომანის მიხედვით 
მხოლოდ სამ არქეტიპულ პერსონაჟს შეუძლია წინ აღუდგეს 
შავ ჭირს ან უფრო აბსტრაქტულად რომ ვიფიქროთ საერთოდ 
ბოროტებას: ნამდვილ პროფესიონალს, რომელიც საკუთარი საქ-
მითაა შეიარაღებული, თავზეხელაღებულ ავანტიურისტს, რო-
მელიც ბედის გამოსაცდელად უკან არაფერზე იხევს და საკუთა-
რი შემოქმედებით სიგიჟემდე შეპყრობილ ხელოვანს. მხოლოდ 
წინააღდეგობაში მყოფნი შეძლებენ სულიერ და ზოგ შემთხვევა-
ში ფიზიკურ გადარჩენას, ხოლო სხვათა ხვედრი კი სიკვდილი 
ან კამიუსთვის კიდევ უფრო უარესი რამ – კონფორმიზმი და 
შემგუებლობაა. 

პერსპექტივები მომავალი ლიტერატურისთვის

შედარებით სწრაფი და მოქნილი აღმოჩნდა თანამედროვე 
ფილოსოფია, რომელიც ხშირად საგაზეთო წერილების ან ინ-
ტერნეტში ვიდეო მიმართვების სახითაც ვრცელდება და ჩვენი 
დროის სახელგანღთქმულ ფილოსოფოსთა უმრავლესობამ უკვე 
გამოთქვა გარკვეული აზრი პანდემიის შესახებ. მათ შორის 
ყველაზე სწრაფი კი სლოვენიელი მარქსისტი მოაზროვნე სლა-
ვოი ჟიჟეკი აღმოჩნდა, რომელმაც კორონა ვირუსის შესახებ მოკ-
ლე საგაზეთო ესეებისგან შემდგარი წიგნის გამოცემაც კი მო-
ასწრო. წიგნში სახელად „პანდემია! COVID-19 მსოფლიო შეძრა“ 
ჟიჟეკი თითქოს ანტიკური ტირესიასის როლს მოირგებს და 



590

გლობალიზებულ მსოფლიოში გაბატონებულ ნეო-ლიბერალურ 
პოლიტიკურ სისტემას და მის მთავარ შემოქმედსა და მცველებს 
დასავლეთის დემოკრატიულ სახელმწიფოებს იმ დანაშაულში 
ამხელს, რომელმაც მსოფლიო პანდემიურ მდგომარეობაში ჩააგ-
დო. ჟიჟეკის მიხედვით, კორონა ვირუსის ფატალური გავრცელე-
ბის პირველმიზეზი, სწორედ გლობალური კაპიტალიზმია, რო-
მელიც ეკოლოგიის განადგურებით ცხოველთა და ფრინველთა 
მთელ მიკროსისტემებს სპობს, რაც შემდეგ ადამიანებს ცხოვე-
ლური ორგანიზმებიდან წამოსული საშინელი ვირუსის სახით 
უბრუნდება. „კაცობრიობის თავს მოწეული სასტიკი, მაგრამ სა-
მართლიანი სასჯელი, დედამიწაზე სიცოცხლის სხვა ფორმების 
ულმობელი ექსპლოატაციის გამო“ (ჟიჟეკი 2020: 17) დიდი და 
არაერთგვაროვანი გამოხმაურება მოჰყვა თანამედროვეობის კი-
დევ ერთი დიდი ფილოსოფოსის იტალიელი ჯორჯო აგამბენის 
წერილებს, რომელიც თუ ლიტერატურულ ანალოგიას გავყვებით 
უფრო ბოკაჩოს და კამიუს გზას ადგას და კრიზისის პერიოდში 
კონკრეტული საზოგადოებების და ადამიანების ქცევას აკვირ-
დება. აგამბენი აკრიტიკებს თანამედროვე ადამიანის მზაობას 
შესწიროს ყველანაირი ინდივიდუალური თავისუფლება მეცნი-
ერებისა და პოლიტიკის დიქტატს და ჩვენს დროს, როგორც 
მეცნიერების მიერ რეგულირებულსა და რაციონალიზირებულს 
აღიქვამს. საინტერესოა, რომ ორივე ფილოსოფოსი მიუხედავად 
იმისა, რომ ისინი ვირუსის ძალიან განსხავებულ ასპექტებზე 
წერენ, ერთ ფუნდამენტურ საკითხზე მაინც თანხმდებიან კორონა 
ვირუსისგან გამოწვეულმა საგანგებო მდგომარეობამ პოლიტიკუ-
რი და ეკონომიკური სისტემის, საერთოდ საზოგადოების შესა-
ხებ თითქოს მანამდე დაფარული სიმართლე გვაჩვენა. როგორც 
წინა თავებში განხილული ლიტერატურული ნაწარმოებების მა-
გალითზე გამოჩნდა ამ ზედაპირზე ამოსული სიმართლის მაინც 
ერთობ ბუნდოვან და განუსაზღვრელ სფეროში ყველა ავტორი 
სხვადასხვა ორიენტირს ირჩევს, სხვადასხვა მიმართულებით 
მოძრაობს. საინტერესოა თუ რომელი მიმართულებით იმოძრა-
ვებს თანამდროვე ლიტერატურა, როდესაც ის ნაწარმოებებს კო-
რონა ვირუსის შესახებ შექმნის. სავარაუდოა, რომ გამოჩნდება ნა-
წარმოებები, რომლებიც ანტიკური მოდელის ფეხდაფეხ (ან იმავე 



591

მთელ მსოფლიოში ძალიან პოპულარულ ჟიჟეკზე დაყრდნობით) 
დიდი კონტექსტის დახატვას, პოლიტიკისა და ეკონომიკის და-
ნაშაულთა აღმოჩენას ეცდება, რათა მერე იქნებ ისიც გვაჩვენოს 
თუ როგორ უნდა მოვიქცეთ კრიზისის დასრულების შემდეგ. რა 
თქმა უნდა, გამოჩნდება კონკრეტულ ინდივიდთა ბედ-იღბალზე 
აგებული ტექსტებიც, რომელნიც პანდემიის ფონზე ადამიანთა 
სულიერი  თუ  ფიზიკური  მდგომარეობის  შესწავლით  დაკავდება 
და რადგან არც ასეთ გლობალურ პანდემიას და არც მასთან ბრძო-
ლის   თითქმის   გლობალურ   ერთობას   აქამდე  ზუსტი  ისტორიუ-
ლი ანალოგი არ მოეძებნება, გამოჩნდება ალბათ სრულიად ახ-
ლებური, მოულოდნელი ლიტერატურული მცდელობებიც, რო-
მელთა პროგნოზი და გამოცნობაც შეუძლებელია. 

დამოწმებანი:

აგამბენი 2020: აგამბენი ჯ, კორონა და საზოგადეობრივი ცხოვრება. Noah 
Zürher Zeitung, https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-ueber-corona-und-
das-leben-im-ausnahmezustand-ld.1599539
ბოკაჩო 2006: ბოკაჩო ჯ. დეკამერონი. თბილისი: გამომცემლობა „ჰერა“, 2016.
კამიუ 2013: კამიუ ა. შავი ჭირი. თბილისი: გამომცემლობა  „პალიტრა L“, 2013.
ჟიჟეკი 2020: ჟიჟეკი ს. პანდემია! COVID-19-მა მსოფლიო შეძრა. თბილისი: 

გამომცემლობა  „არეტე“, 2020. 
სოფოკლე 2017: სოფოკლე. ოიდიპოს მეფე. თბილისი: გამომცემლობა „Philos“,  

2017.
ქლუგე 2003: ქლუგე ა. ბიუჰნერის სახელობის პრემიის გადაცემისას წარმოთ-

ქმული სიტყვა. https://www.deutscheakademie.de/de/auszeichnungen/georg-buech 
ner-preis/alexander-kluge/dankrede
ჰომეროსი 2015: ჰომეროსი. ილიადა. თბილისი: „ბაკურ სულაკაურის 

გამომცემლობა“. 2015. 

https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-ueber-corona-und-das-leben-im-ausnahmezustand-ld.1599539
https://www.nzz.ch/feuilleton/giorgio-agamben-ueber-corona-und-das-leben-im-ausnahmezustand-ld.1599539
https://www.deutscheakademie.de/de/auszeichnungen/georg-buechner-preis/alexander-kluge/dankrede
https://www.deutscheakademie.de/de/auszeichnungen/georg-buechner-preis/alexander-kluge/dankrede


592

Grigol Jokhadze
Georgia, Tbilisi 
Ilia State University

Isolate but Preserve! 
(on Mandelstam’s Isolation)

Summary

The article is marked by an attempt to cluster together and produce 
some sources for the allusions represented in Mandelstam’s The Stalin Ep-
igram. As the research has shown, possible sources might have been the 
memoirs of contemporaries, iconography of the Russian Ethnography, M. 
Javakhishvili’s novel “Jaqo’s Dispossessed”, etc.

In the Long run, the Epigram, specifically, and the Mandelstam’s fate, 
generically, show how the ways, instruments and goals of politics, on the 
one part, and of culture, on the other, are wide asunder: while culture 
tries to have an effect upon state by the instrumentality of catharsis, it 
resorts to violence. 

Key words: Mandelstam, Stalin, the Epigram, allusions, historical reality.

გრიგოლ ჯოხაძე
საქართველო, თბილისი
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი

„გამიჯნეთ, მაგრამ შეინარჩუნეთ!“
(ოსიპ მანდელშტამის იზოლაციის თაობაზე)

1933 წლის ნოემბერში მანდელშტამი წერს საბედისწერო უსა-
თაუროს, რომელსაც ჯერ  – „ეპიგრამა“, მერე კი „ანტისტალინური 
ეპიგრამა“ შეარქვეს. ამაზე საბედისწერო ის იყო, რომ პოეტი ლექსს 
თვითონ უკითხავდა ნაცნობ-მეგობრებს და თან აფრთხილებდა, 
არსად წამოგცდეთო. ამბობენ, რომ მანდელშტამმა ტექსტი მას მე-
რე შეთხზა, რაც თავისი თვალით იხილა, რა საშინელი შიმშილობა 
ჩამოვარდნილიყო ყირიმში (სარნოვი).



593

პასტერნაკი ეპიგრამის დაწერას თვითმკვლელობას ადარებ-
და: თქვენ   არაფერი   წაგიკითხავთ,   მე არაფერი მომისმენია და, 
გთხოვთ, სხვას ნურავის წაუკითხავთო, – უთქვამს შეფასების მომ-
ლოდინე მანდელშტამისთვის (შენიშვნები ... 1981: 316). 

ნადეჟდა მანდელშტამი მოისურვებდა, ეპიგრამის მისეული 
შეფასება დამკვიდრებულიყო: ეს ლექსი იყო აქტი, გმირული საქ-
ციელი, რომელიც ლოგიკურად გამომდინარეობდა მანდელშტამის 
ცხოვრებიდან და საქმიანობიდანო (ნადეჟდა მანდელშტამი 2014: 
240). 

* * *
ასე იყო თუ ისე, ვიღაცამ, ეს ლექსი რომ მოესმინა, მანდელშტა-

მი დაასმინა. 1934 წლის მაისში პოეტი დააპატიმრეს. მას არ 
უარუყვია „ეპიგრამის“ შეთხზვის ფაქტი (გამომძიებელს ის „პას-
კვილად მოუნათლავს) და მათი ვინაობაც დაუსახელებია, ვი-
საც ეს ლექსი წაეკითხა. ახლობლებმა (ნ. მანდელშტამი, ა. ახმა-
ტოვა, ბ. პასტერნაკი) მისი გამოხსნა სცადეს. ამაოდ. 26 მაისს, 
58-ე სტატიის მე-10 პუნქტით, ანტისაბჭოთა აგიტაცია დასწამეს 
და სამი წლით გაასახლეს ურალში (ჩერდინი, პერმის მხარე). 
გამომძიებელ შივაროვს ნადეჟდა მანდელშტამისთვის ლაკონი-
ური დევიზის შინაარსი გადაუცია, რომელიც, თითქოსდა, „ზემოთ“ 
იღებდა სათავეს: „გამიჯნეთ (изолировать), მაგრამ – შეინარჩუ-
ნეთ“ (ნერლერი 2010: 57). ცოლს ქმრის თანამგზავრობის უფლება 
მისცეს. მანდელშტამები ჩერდინში 3 ივნისს ჩავიდნენ. პოეტი 
იმ საავადმყოფოს ფანჯრიდან გადმოხტა, რომელშიც წყვილი 
შეასახლეს. 5 ივნისს ნადეჟდა მანდელშტამმა პოეტის ფსიქიკური 
მდგომარეობისა და ინციდენტის თაობაზე წერილებით ამცნო 
მრავალ საბჭოთა ინსტანციას თუ ნაცნობს, რომელთა შორის ნ. 
ბუხარინიც იყო. ამ უკანასკნელმა სტალინს აცნობა. ისტორიას 
შემორჩა ბელადის მინაწერი: ,,ვინ მისცათ მანდელშტამის და-
პატიმრების უფლება? აღმაშფოთებელია...“ (მაქსიმენკოვი 2003: 
239-240). სტალინმა პასტერნაკს დაურეკა და მისი აზრიც შეიტყო 
მანდელშტამზე. ჩერდინი ვორონეჟით შეიცვალა, სადაც წყვილმა 
3 წელი   გაატარა. 1938 წლის მაისში მანდელშტამი ისევ   დააპა-
ტიმრეს,  ისევ   ანტისაბჭოთა   აგიტაცია   დასწამეს  და   ამჯერად  5



594

წლით   შორეულ   აღმოსავლეთში, შრომაგასწორებით ბანაკში უკ-
რეს თავი. 27 დეკემბერს ტიფით გარდაიცვალა. ეს პოეტის სააქა-
ოსაგან იზოლაციის თარიღია (ნერლერი 2010: 149).

* * *
ეპიგრამა მრავალ „კრამოლურ“ ელემენტს შეიცავდა: სტალი-

ნი იხსენიებოდა „კრემლის ბინადარ მთიელად“, მას ჰქონდა „მატ-
ლებივით გათქვირებული თითები“, ახასიათებდა „ტარაკანისებრ 
ულვაშებში ჩაცინება“, „სიკვდილით დასჯა“ „საამურად“ ეჩვენებ-
ოდა,  და ა.შ. ყველაზე   სკანდალური კი ბოლო პწკარი გახლდათ: 
ის „ფართომკერდიან ოსად“ ცხადდებოდა! (მანდელშტამი 1994: 74).

„როგორ შეეძლო ამ ლექსის დაწერა – ის ხომ ებრაელია!“, – 
ნადეჟდა მანდელშტამის მოგონებისამებრ, ასე ამბობდა ბორის 
პასტერნაკი (ნ. მანდელშტამი).

ლეონიდ ზორინის რომან „იუპიტერის“ გმირი – მსახიობი ისე 
შთაეგონებინა სტალინის როლის შესრულებას, მისი სახელით 
დღიურიც კი შეეთხზა და ეპიგრამაც განეხილა: ჩემს ოსურ წარმო-
შობაზე პირველად როდი მესმის. უფრო მოწადინებულები იმასაც 
ამბობდნენ, ბუშიაო. სიყმაწვილეში ეს მაცოფებდა, ეშმაკმა იცის, 
რის ჩადენა შემეძლო. დროთა განმავლობაში კანი გამიქვავდა. 
ეს ჭორები აღარ მოქმედებს. მაგრამ მათი ლექსებში გამეორება, 
გარითმვა პოეტს არ ეკადრებაო (ზორინი 2002: 17).

ფილოლოგებმა ლადა პანოვამ და ალექსანდრ ჟოლკოვსკიმაც 
მიაპყრეს ყურადღება უკანასკნელი სტრიქონის იდეოლოგიურ 
,,მცდარობას“ თუ „პოლიტიკურ არაკორექტულობას“:

„...ეს რასისტულ   გამოხდომას   ჰგავს. არსი,   დაახლოებით, 
ასეთია:   ჩვენი   კრემლი  და ჩვენი რუსული ენა (მეტაფორულად 
ერთიმეორის   დარად   ცხადდება   1922   წელს   გამოქვეყნებულ  
ესსეიში „სიტყვის ბუნებისათვის“) დაუპყრიათ და შეურყვნიათ 
ბარბაროსებს, თათრებს, რომელიღაც „ჩუჩმეკებს“...“ (პანოვა, 
ჟოლკოვსკი).

ბევრს   საერთოდაც ვერ გაეგო, სიტყვა „ოსის“   ხმარება რატომ 
იყო ასეთი საშინელება?

ახსენებდნენ მემუარისტ ემა გერშტეინსაც, რომელიც ამტკი-
ცებდა, მანდელშტამი ამ სტრიქონზე უარის თქმას აპირებდაო 
(ვინიცკი).



595

სოფია ბერნშტეინ-ბოგატირიოვა   თავის   წიგნში   „ვერცხლის 
ხანა“ ჩვენს სახლში“ იხსენებს, რომ ნადეჟდა მანდელშტამი ეპიგ-
რამის არა მხოლოდ ცნობილ, არამედ სკაბრეზულ ვერსიასაც აც-
ნობდა მეგობრებს, და მამამისიც, მწერალი და ლიტერატორი, იგ-
ნატი ბერნშტეინი, ხანდახან იმეორებდა:

„Что ни казнь у него – то малина
И широкая жопа грузина“.

და თან დასძენდა: „ქართველები სწორედაც რომ ვიწრო-
თეძოიანები არიან...“ (ბოგატირიოვა 2019: 195). როგორც ვხედავთ, 
ამ ვერსიაში „ოსის ფართო მკერდის“ ნაცვლად ,,ქართველის ფარ-
თო უკანალი“ იხსენიება!

* * *
გამოთქმით – „კრემლის ბინადარი მთიელი“ («кремлевский 

горец»), მკვლევრების აზრით, არა მარტო ტირანის კავკასიურ 
წარმოშობას ესმებოდა ხაზი, არამედ კალამბურულად თამაშდე-
ბოდა ტოპონიმი – გორი (Гори-горец), და ანაგრამაც ითხზვებოდა 
– „горечь“, „гора“, „кремень“ (ვინიცკი).

„განათქვირებ თითებს“ ნადეჟდა   მანდელშტამი ნამდვილ ამ-
ბავს უკავშირებდა. 

საქმე ის გახლდათ, რომ დემიან ბედნი – რუსი პოეტი და თით-
ქოს გულმხურვალე სტალინელი – გაუფრთხილებლად მოქცეუ-
ლა და დღიურისთვის ,,გაუნდია“, არ მიყვარს სტალინისთვის 
წიგნების თხოვება, თეთრ ფურცლებს მისი გათქვირებული თი-
თების ნაკვალევი ატყვიაო. დემიანის მდივანს „თავის გამოჩენა“ 
გადაუწყვეტია: ეს ადგილი საგანგებოდ გადაუწერია, რათა სტალი-
ნისთვის გადაეცა. როგორც ცნობილია, ეს ავადსახსენებელი დღი-
ური მართლაც მოხვედრილა სტალინის ხელში და, ალბათ ამას 
მოჰყვა ბედნის შერისხვაც.

„წვრილკისერა“ მოხელეებს, რომლებმაც, საბოლოოდ, ეპიგრა-
მას „შეაფარეს თავი“, თურმე მანდელშტამი ადრეც ახსენებდა. წვრი-
ლი კისერი პირველად მოლოტოვისთვის (1890-1986) – იმხანად 
საბჭოთა კავშირის სახალხო კომისართა საბჭოს თავმჯდომარის-



596

თვის – შეუმჩნევია, საყელოდან რომ ამოწვერილიყო და პატარა 
თავით „მთავრდებოდა“. „კატისას მიუგავს“, – უთქვამს ცოლის-
თვის მანდელშტამს, როცა მოლოტოვის პორტრეტს უჩვენებდა. 
ამ სიტყვის „გაცოცხლების“ პატივი ბიოლოგ ბორის კუზინს 
ეკუთვნისო,  –  დასძენს  ნადეჟდა  მანდელშტამი,  –  მას   ახალისებ-
და მიჯრით მიწყობილი სამი „ე“ ზედსართავი სახელის, „წვრილ-
კისერას“ (რუს. Тонкошеее животное) საშუალი სქესით გამოყენე-
ბისას (ნადეჟდა მანდელშტამი).

არაერთ მანდელშტამმცოდნეს უცდია ლექსის ,,ოსური“ თემის 
ახსნა:

იური ბორევი წერს: „მანდელშტამის ლექსის სტრიქონი – „ოსის 
ფართო მკერდი“ იმაზე მიუთითებს, რომ 30-იან წლებში სტალი-
ნის ეროვნებაზე არაოფიციალური და არაერთგვაროვანი ცნობები 
მოიპოვებოდა. ერთნი ამბობდნენ, ჯუღაშვილი ოსური გვარიაო; 
მეორენი ეგნატაშვილს ახსენებდნენ; მესამეთა აზრით, ნახევრად 
ოსი იყო სტალინის დედა (ბორევი 1990: 17).

ბორის უნბეგაუნი მიუთითებდა, რომ გვარი „ჯუღაშვილი“ 
წარმოდგება ოსური სიტყვიდან – „ჯუხა“, რაც „ნაგვად“, „ნარჩენად“ 
ითარგმნება (უნბეგაუნი 1989: 335).

დავუმატებ, რომ სიტყვა „ჯუღი“ (და არა –  „ჯუღა!“) განუმარტავია 
სულხან-საბას ლექსიკონში: ლექსიკოგრაფი მხოლოდ ისუ ზირაქის 
ბიბლიური წიგნის ძველი ქართული თარგმანის პასაჟს უთითებს; 
ასევე, გრიგოლ რობაქიძის რომან „ჩაკლული სულის“ პერსონაჟი 
ამბობს, „ჯუღა“ ძველი ქართული სიტყვა უნდა იყოს, რკინის 
წიდას ნიშნავს, რასაც სხვა ხალხები შლაკებს უწოდებენო (რობა-
ქიძე 2017: 69). 

ალექსანდრ მეცი ამ ლექსის შენიშვნებში მიუთითებს, გვარი 
„ჯუღაშვილი“ სიტყვასიტყვით „ოსის შვილად“ ითარგმნებაო (!).

ვლადიმირ   მიკუშევიჩი   და   ანდრეი   ვოზნესენსკი სიტყვა-
ში „ოსი“ (осетин) ჭვრეტენ მანდელშტამის ფარულ ხელმოწერას 
(„ოსიპ“), და სხვ. (ვინიცკი).

* * *
მაგრამ საიდან „ამოხაპა“ მანდელშტამმა ამ მგზნებარე ინვექ-

ტივისათვის ოსური მოტივი? 



597

ი. ვინიცკის აზრით, ამის წყარო შესაძლოა იყოს მე-19-20 სს. 
რუსული ეთნოგრაფიული იკონოგრაფია. ჯერ კიდევ 1890 წელს 
დაცულ დისერტაციაში ამოიკითხავთ: „ოსები უკვე მთელი სა-
უკუნეა მიეკუთვნებიან მთიელებს ანუ იმ პირობებში ცხოვრო-
ბენ, რომლებიც განსაკუთრებით განაწყობს გულმკერდს მძლავრი 
სასუნთქი   ექსკურსიებისადმი; ამის შედეგად, მკერდის პერიმეტ-
რი თანდათანობით იზრდება“ (გილჩენკო 1892). თუმცა, ცნობი-
ლია, რომ სტალინი არც ზორბა ყოფილა და არც ათლეტური გა-
რეგნობით გამოირჩეოდა!

ამ წყაროდ შესაძლოა გამოდგეს მ. ჯავახიშვილის 1924-25 წწ.-
ში გამოქვეყნებული რომანი „ჯაყოს ხიზნებიც“. მკვლევარი მი-
უთითებს, რომ 1924 წელს ხელისუფლებამ ჩაახშო ანტისაბჭოთა 
აჯანყება. მე კი დავუმატებ, რომ 1929 წელს რომანი რუსულად და-
იბეჭდა ჯერ თბილისში, შემდეგ – მოსკოვში.

ტექსტი მართლაც შეიცავს იმ მარკერებს, რომელთა ექოც შე-
საძლოა მოგვესმას მანდელშტამის ეპიგრამაში: მოძალადე და 
მედროვე ჯაყო ჯივაშვილი და მისი ნათესავები მთიდან ჩამო-
სულან – მთიელები არიან; ჯაყოს „პირსახე და ხელებიც მუდმივ 
ზეთით   გაჰპოხვია“, „თავით ფეხამდე ქონშია ამოვლებული“, 
„ტაბიკის თითები“, „ქონიანი თათი“, „ოფლიანი თითი“, „ადლიანი 
მკერდი“, „ბალიშივით ამოგდებული“ თუ „ბალიშისოდენა მკერ-
დი“ აქვს, და ა.შ. (ჯავახიშვილი).

ვინიცკი იხსენებს „ჩაკლული სულის“ ერთ პასაჟს, როგორც 
გრიგოლ რობაქიძის „ოსურ თეორიას“ სტალინის „ბიოლოგიური 
საიდუმლოს“ ასახსნელად. აქ მართლაც წერია, რომ მამამისი 
ოსი იყო. და კიდევ: სტალინი მხოლოდ იმდენად იყო ქართველი, 
რამდენადაც   საპირისპირო პოლუსი იყო ქართველობისა (რობა-
ქიძე 2017: 129).

ფაინა ბააზოვამ 1978 წელს ისრაელში გამოაქვეყნა მემუარი 
„ტანკები ბავშვების პირისპირ“, რომელშიც 1920-30-იანი წწ.-ს 
ქართული საზოგადოებრივი აზრიც მიმოიხილება: 1924 წლის 
აჯანყების ჩახშობის შემდეგ კარგა ხანს ხალხიც და ინტელიგენ-
ციაც   სახელ  „სოსო   ჯუღაშვილს“   ზიზღით  წარმოთქვამდა.   ალ-
ბათ   ამან   განაპირობა   მწერალ მიხეილ ჯავახიშვილის რომანის 
ერთ-ერთი გმირის, ოსი ჯაყოს – უხეში, ცბიერი და გაუნათლე-



598

ბელი ავანტიურისტისა  და   მოძალადის – პოპულარობა, რომელ-
საც ბევრი სტალინს ამსგავსებდაო (ბააზოვა 1978: 198).

იმასაც ამბობდნენ, თითქოს ე.წ. „ოსური მითი“ ტროცკის გა-
ევრცელებინოს. ყოველ შემთხვევაში,  მისი წიგნი სტალინზე 1938-
40 წწ.-ში  იქმნებოდა  ანუ ეპიგრამის დაწერიდან – საკმაოდ გვიან. 

1935 წელს გამოიცა ბორის სუვარინის (1895-1984) – ებრაული 
წარმოშობის ფრანგი მწერლისა და პოლიტიკური მოღვაწის, ან-
ტისტალინელი კომუნისტის კაპიტალური ნაშრომი – „სტალინი. 
ბოლშევიზმის ისტორიის ნარკვევი“, თუმცა წიგნზე მუშაობა 1930 
წელს დაუწყია.

ეპიგრამის დაწერამდე ერთი წლით ადრე, 1932 წელს, ბერლინს 
გადახვეწილ ქართველ მენშევიკს, იოსებ ირემაშვილს (1879-1944), 
გორის სასულიერო სასწავლებელშიც და თბილისის სასულიერო 
სემინარიაშიც სტალინის თანამოსაგრეს, გერმანულ ენაზე გამო-
უქვეყნებია წიგნი „სტალინი და საქართველოს ტრაგედია“. 

თუმცა ყოველივე ამას ისევ ტროცკის წიგნით ვიგებთ. ტროცკი 
წერს,  რომ  პარიზში  მცხოვრები  ქართველი  ემიგრანტები  სტალი-
ნის ფრანგული ბიოგრაფიის ავტორს, სუვარინს, არწმუნებდნენ, 
იოსებ ჯუღაშვილის დედა ქართველი კი არა, ოსი იყო და მის 
ძარღვებში მჩქეფარე სისხლს მონგოლურიც შესზავებოდაო. ამის 
საპისპიროდ,  –  დასძენდა  ტროცკი,  –   ვინმე  ირემაშვილი   ამტკი-
ცებს, დედამისი წმინდა სისხლის ქართველი იყო, მამა კი – ოსი, 
„უხეში, გაუთლელი ნატურა, როგორც – ყველა ოსი, კავკასიის 
მაღალ მთებში რომ ცხოვრობდნენო“ (ტროცკი 1996: 18-48). 

ეს ირემაშვილისეული პასაჟის ქართული თარგმანია: ,,ბესო – 
ბესარიონი...  ეროვნებით  ოსი  იყო.  თავზე  რუსული  ქუდი  ეხურა 
და, კავკასიაში მცხოვრები ყველა ოსივით, მძიმე, მოუქნელი 
ბუნებისა გახლდათ“ (ირემაშვილი 2006: 22).

ტროცკი სტალინის ოსური წარმომავლობით ხსნიდა თავისი 
მთავარი მტრის ხასიათს: ,,ოსებს შურისძიებისა და სამაგიეროს 
გადახდის გრძნობა გამოარჩევს. ისინი ჯერ კიდევ მისდევენ (სტა-
ლინის ყმაწვილობაშიც!) სისხლიანი შურისძიების ჩვეულებას, 
რომელიც თაობიდან თაობას გადაეცემა. სტალინმა ეს ჩვეულება 
მაღალი პოლიტიკის სფეროებში გადმოიტანა“. 



599

მანამდე კი, თითქოს გრიგორი ზინოვიევს ეთქვას: ის სისხლი-
ანი ოსია, რომელმაც არ იცის, რა არის სინდისიო (ვინიცკი) 

1930-იანი წლების პირველ ნახევარში ,,ოსური მოტივი“ აღწევს 
საიდუმლო ანტისაბჭოთა პოეზიაში, რომელშიც უკვე მოეკიდე-
ბინა ფეხი სტალინის თემას. 

აი, ერთი მაგალითი:

„А кто ж ведет страну к провалу,
Кто налагает карантин,
Детей толкает в пасть к Ваалу?
Почтенный Сталин — осетин“. 

შინაგან საქმეთა სახალხო კომისარიატი ამ სტრიქონების 
ავტორად ალექსეი რეპინს – დიდი მხატვრის ნათესავს მიიჩნევდა 
(ანდრეევსკი 2018: 85).

* * *
საბოლოოდ, შესაძლოა ფრთხილი მოსაზრების გამოთქმა იმის 

თაობაზე, რომ არარუსების მიმართ არც თუ დიდად კეთილგან-
წყობილ მანდელშტამს ეგებ სურდა, სტალინის ველურობასა და 
არაცივილიზებულობაზე ანუ არარუსობაზე მიეთითებინა. ის 
სტალინის სისასტიკეს ალბათ „მთიელისთვის“ ნიშანდობლივი 
დაუნდობელი ხასიათით ხსნიდა (და ეგებ ნაკლები მნიშვნელობა 
უნდა მიენიჭოს, ეპიგრამაში „ოსი“ წერია, თუ – „ქართველი“!). 
ამას უნდა ემსახურებოდეს ტექსტის საერთო პათოსიცა და მისი 
„შეკმაზვაც“ „მთიელითა“ და „ფართომკერდიანი ოსით“. ამის მეტ 
საშუალებას იძლეოდა ფორმად ეპიგრამის შერჩევაც ანუ ისეთი 
სატირული ნაკვესისა, რომელიც ვისამე ან რისამე განსაქიქებლად 
ითხზვება. ცხადია, პოეტს აქვს ამის უფლება, თუმცა, ჩემი აზრით, 
კიდევ  ერთხელ  დასტურდება  მანდელშტამის,  როგორც  ადამი-
ანის, მიკერძოებულობა.

უფრო ზოგადად, ეს შემთხვევა იმას ავლენს, რა რადიკალუ-
რად დასშორებია ერთმანეთს კულტურისა და პოლიტიკის გზე-
ბიც, ინსტრუმენტებიცა და მიზნებიც: როცა კულტურა ცდილობს, 
პოლიტიკა კათარსისს დაუქვემდებაროს, სახელმწიფო ტერორს 
იმარჯვებს. 



600

და ეს უნივერსალური კონსტანტაა: მანდელშტამი ისე მოიქცა, 
როგორც პოეტი უნდა მოქცეულიყო, და სახელმწიფოც ისე მოექცა 
მას, როგორც ექცევა ხოლმე პოეტებს – განდევნა ის. 

დამოწმებანი:

ანდრეევსკი 2018: Андреевский Г. В. Повседневная жизнь Москвы в Сталинскую 
эпоху 1920-1930-е годы. Москва: издательство „Молодая гвардия“, 2018.
ბააზოვა 1978: Баазова, Ф. Танки против детей, журнал Время и мы, 30, 1978, 

EBook 2010, https://vtoraya-literatura.com/pdf/vremya_i_my_030_1978.pdf
ბოგატირიოვა 2019: Богатырева, С. Серебряный век в нашем доме. Москва: 

издательство АСТ, 2019.
ბორევი 1990: Сталиниада. Советский писатель, Москва: 1990.
გილჩენკო 1892: Гильченко Н. В. Антропологический очерк осетин. Протоколы 

заседаний Рус. антропол. о-ва при Петербург, ун-те за 1890-1891 гг. СПб., 1892.
ვინიცკი 2020: Виницкий, И. Почему Мандельштам, чтобы оскорбить Сталина, 

назвал его осетином. 14 октября 2020, https://gorky.media/context/pochemu-man-
delshtam-chtoby-oskorbit-stalina-nazval-ego-osetinom/
ზორინი 2002: Зорин, Л. Юпитер. Москва: издательство „Aegitas“, 2002.
ირემაშვილი 2006: ირემაშვილი, ი. სტალინი და საქართველოს ტრაგედია. 

უცნობი ირემაშვილი. თბილისი: შპს ,,ფავორიტი“, 2006.
მანდელშტამი 2014: Мандельштам, Н. Собрание сочинений в двух томах, т.1. 

«Воспоминания» и другие произведения (1958-1967). Екатеринбург: издательство 
„Гонзо, при участии Мандельштамовского Общества“, 2014.
მანდელშტამი 2019: Мандельштам Н. Нельзя держать людей в ватной коробке. 

2019-07-31, https://philologist.livejournal.com/11056087.html
მანდელშტამი 1994: Мандельштам, О. Собрание сочинений в четырех томах, т. 

III. Москва: издательство „арт-бизнес-центр“, 1994.
მაქსიმენკოვი 2003: Максименков Л. „Очерки номенклатурной истории 

советской литературы (1932–1946). Сталин, Бухарин, Жданов, Щербаков и 
другие“. Вопросы литературы. 2003. № 4.
ნერლერი 2010: Нерлер, П. «Слово и «Дело» Осипа Мандельштама. Книга 

доносов, допросов и обвинительных заключений. Москва: издательство „Петров-
ский парк“, 2010.
პანოვა ... 2020: Панова, Л., Жолковский, Ал. Он мастер, мастер, больше, чем 

мастер. Еще раз о стихотворении Мандельштама «мы живем, под собою не чуя 



601

страны…», 1 июня, 2020, https://www.colta.ru/articles/literature/24565-aleksandr-
zholkovskiy-lada-panova-my-zhivem-pod-soboyu-ne-chuya-strany?page=8
რობაქიძე 2017: რობაქიძე, გ. ჩაკლული სული. თბილისი: გამომცემლობა 

„ინტელექტი“, 2017.
სარნოვი 2018: Сарнов, Б. Случай Мандельштама. 27 декабря 2018, https://le-

chaim.ru/academy/88315/
ტროცკი 1996: Троцкий, Л. Сталин. Т. 1. Москва: издательство „Терра“, 1996.
უნბეგაუნი 1989: Унбегаун, Б. О. Русские фамилии. Москва: издательство 

„Прогресс“, 1989.
შენიშვნები ... 1981: Заметки о пересечении биографий Осипа Мандельштама и 

Бориса Пастернака. Память. Исторический сборник. Париж: 1981. 
ჯავახიშვილი: ჯავახიშვილი, მ. ჯაყოს ხიზნები. http://www.nplg.gov.ge/ebooks/

authors/mikheil_javaxishvili/jayos%20xiznebi.pdf

David Maziashvili
Georgia, Tbilisi
Iv. Javakhishvili Tbilisi State University

Marijan and Joyce from Aleksidze’s Room

Summary

During the COVID-19 pandemic in 2020, the premieres of two cho-
reographic video performances took place in the Georgian virtual space. 
One was Marijan’s Room, which told the story of one of the first female 
Georgian poets, Marijan (Mariam Tkemaladze-Aleksidze). The other, Lu-
cia’s Room, was about Lucia Joyce, daughter of great Irish writer James 
Joyce.

No doubt, the title of the video performances would remind you of 
A Room of One’s Own, an essay by Virginia Woolf, but contemporary 
Georgian Artist Mariam Aleksidze, through the synthesis of words, po-
etry, music and movement, made the works by Marijan and Joyce speak 
the language of contemporary choreography from her own room.

Key words: Marijan, Woolf, Joyce, Mariam Aleksidze.



602

დავით მაზიაშვილი
საქართველო, თბილისი
ივ. ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

მარიჯანი და ჯოისი ალექსიძის ოთახიდან

ჩემს საუკუნეს მაჩანჩალად მე არ გავყვები, 
თუნდაც პატარა უმნიშვნელო ვიყო ატომი.

მარიჯან

…Any man has to, needs to, wants to
Once in a lifetime, do a girl in.

T.S. Eliot

...ყოველ კაცსა სურს, სჭირდება, მოეთხოვება ცხოვრებაში 
ერთხელ მაინც, გოგოს აკუწვა, დაფლეთა-დანაწევრება.* 

თ.ს. ელიოტი

2020 წელს ჩოვიდ 19-ის ჟამიანობის პერიოდში, ქართულ 
ვირტუალურ სივრცეში ორი ქორეოგრაფიული სპექტაკლის პრე-
მიერა შედგა. პირველი სპექტაკლი „მარიჯანის ოთახი“ იყო, რო-
მელიც ერთ-ერთი პირველი ქართველი პოეტი ქალის მარჯანის 
(მარიამ ტყემალაძე-ალექსიძის) შესახებ მოგვითხრობდა. ხოლო 
მეორე – „ლუჩიას ოთახი“ – დიდი ირლანდიელი მწერლის ჯეიმზ 
ჯოისის ქალიშვილის ლუჩია ჯოისის შესახებ. სპექტაკლების 
სახელწოდება უთუოდ ვირჯინია ვულფის ესეს „საკუთარ ოთა-
ხი“ (A Rooms of One’s Own) გაგვახსენებს, თუმცა მარიჯანის და 
ჯოისის შემოქმედება, თანამედროვე ქართველი ხელოვანის მარი-
ამ ალექსიძის მიერ, მისივე ოთახში სიტყვის, პოეზიის, მუსიკისა 
და მოძრაობის სინთეზით, თანამედროვე ქორეოგრაფიული ენით 
ამეტყველდა. ორივე ქორეოგრაფიულ-ლიტერატურულ წარმოდ-
გენას  –  „მარიჯანის  ოთახი“  და „ლუჩიას ოთახი“, სწორედ სიტყ-
ვის, მუსიკისა და მოძრაობის კონტექსტში განვიხილავ.

* თარგმანი ეკუთვნის სტატიის ავტორს.



603

მარიჯანის ოთახი

„მარიჯანის ოთახი“ ორ განზომილებაშია წარმოდგენილი. ერ-
თი მხრივ, მენტალური ჟამიანობა – ახლად გასაბჭოებული 1925 
წლის თბილისი. ყველასგან იზოლირებული ქალი, პოეტი, მარი-
ჯანი, რომელიც მიუხედავად გარშემო არსებული მენტალური 
ეპიდემიისა, სულიერად თავისუფალი ცივილიზაციის ნაწილია, 
რომელშიც მისი ფიქრებისა და აზრების პარალელურად ჯაზისა 
თუ მალერის მუსიკა და ანა ახმატოვას, ვირჯინია ვულფის და 
სერგეი ესენინის შემოქმედება ისმის. მეორე მხრივ კი თანამედრო-
ვე  რეალობა  და  დიდი  ბებიის  –  მარიჯანის  სულიერი რეინკარნა-
ცია (დიალოგი) შვილთაშვილთან – მარიამ ალექსიძესთან. 

მარიამ ალექსიძის მონოწარმოდგენა ერთგვარი მხატვრული 
ტელეპორტირებაა – ოცდამეერთედან მეოცე საუკუნეში, რომელიც 
ჯერ მარიჯანის სოლოლაკის ბინაში, ხოლო მოგვიანებით წაღ-
ვერში, აგარაკ „მზიანაზე“ გათამაშდა. წარმოდგენის მხატვრული 
სტრუქტურაც მეოცე საუკუნის 20-იანი წლების ესთეტიკაშია გა-
დაწყველი და ის სიტყვის (ლიტერატურა), მუსიკისა და მოძრაობის 
(თანამედროვე ქორეოგრაფია) ერთიანობის პრინციპითაა აგებული. 

როგორც   ცნობილია,   მარიჯანის  დღიურები  პირველად,  1926  
წელს სამხატვრო-სალიტერატურო ალმანახში „შემთხვევითი 
თემების“ სათაურით გამოქვეყნდა. მარიჯანის 20-იანი წლების 
ჩანაწერები პოეტის პირად, სულიერ სამყაროს და ასევე, გარშემო 
არსებულ მაკრო თუ მიკრო რეალობას შეეხება. ჩანაწერებში საუბ-
არია: ქალის მარტოობის, ლიტერატურის, პოეზიის, მწერლობის, 
სიახლისა და სიძველის, პიროვნების ინდივიდუალიზმის და კო-
ლექტივის ურთიერთმიმართების, ადამიანისა და ბუნების ურთი-
ერთობის, სტიქიის, დროის, სიცოცხლის, სიკვდილის, სიყვარუ-
ლის, სილამაზის, ბედნიერების შესახებ. 

როგორც ზემოთ აღვნიშნე, წარმოდგენის სათაური ბრიტანელი 
მწერლის ვირჯინია ვულფის ცნობილი ესედან „საკუთარი ოთახი“ 
არის შთაგონებული და არცთუ შემთხვევით. გასული საუკუნის 
20-იან წლებში მარიჯანი თბილისში, ხოლო ვირჯინია ვულფი 
ლონდონში ქალების სულიერ თუ შემოქმედებით სამყაროზე 
ერთმანეთის პარალელურად წერდნენ. თუმცა, მათ ნაწერებში, 



604

მსგავსებებთან ერთად განსხვავებებიცაა. თუ მარიჯანის დღიურე-
ბი უფრო ინტიმურია და პოეტის პირად განცდებს გადმოგვცემს, 
ვულფის ესე ერთგვარი მანისფესტია, რომელიც საზოგადო და 
სოციალური პათოსითაა დატვირთული. მარიჯანი კოლექტივიზ-
მის გაბატონების საფრთხეზე საუბრობს, ხოლო ვულფი, მწერალი 
ქალისთვის პირადი სივრცის მნიშვნელობაზე. თუ ვულფი ქალი 
მწერლებისთვის ფულისა და საკუთარი ოთახის აუცილებლობა-
ზე საუბრობს, მარიჯანი ბოლშევიკურ კოლექტიურ რეალობაში 
სამყაროსგან, ცივილიზაციისგან მოწვეტილ, ოთახში იძულებით 
გამოკეტილ პოეტ ქალზე წერს. მარიჯანთან – თავისუფლებიდან 
ტყვეობისკენ, ხოლო ვულფთან ტყვეობიდან – თავისუფლებისკენ 
სვლაზეა საუბარი. ვულფი, მისი საზოგადოების მასკულანურ, 
პატრიარქალურ მხარეებს აკრიტიკებს. მარიჯანისთვის, მასკულა-
ნიზმი ახლად გასაბჭოებული ბოლშევიკური საქართველოა. უფ-
რო მეტიც, მარიჯანის „შემთხვევითი თემებისგან“ განსხვავებით, 
ვულფი წერს: „ადამიანმა თავი უნდა აარიდო შემთხვევით შთა-
ბეჭდილებებს და ამგვარად მიაგნო დაწმენდილ არსს, ჭეშმარი-
ტების გულისგულს“ (ვულფი 2009:30). თუმცა, მთავარი მსგავსება 
მარიჯანისა და ვულფის „ოთახებს“ შორის მენტალური პანდემიის 
წინაშე მდგარი, ურბანულ და ინდუსტრიულ ხმაურში იზოლი-
რებული (ჩახშული)   პოეტი (მწერალი) ქალია, მათი შემოქმედება 
კი, როგორც ძალა უძლოთა. 

მარიამ ალექსიძის „მარიჯანის ოთახში“ ტექსტუალური ნაწი-
ლის   გარდა, მუსიკალურ „პარტიტურასაც“ დიდი მნიშვნელობა 
აქვს. სპექტაკლში ოთხი მუსიკალური კომპოზიცია ჟღერს, რომე-
ლიც წარმოდგენის მხატვრულ-იდეური მხარის განუყოფელი 
ნაწილია:

1.	 ჯორჯ გერშვინის კომპოზიციაა, როგორც მარიჯანის აზ-
როვნების, მისი ეპოქის დასავლური სულის ნაწილი. გასული 
საუკუნის   20-იან   წლებში, დასავლურ   მხატვრულ, ლიტერატუ-
რულ  და  შემოქმედებით  სამყაროში  მნიშვნელოვანი  ძვრები  მოხ-
და,   რომელიც სხვადასხვა მიმართულებით გამოვლინდა. ერთ-
ერთი სწორედ ე.წ. ჯაზის ეპოქაა, რომელიც წარმოდგენაში პოლი-
ფონიისა და თავისუფალი აზროვნების მუსიკალური ენაა. 



605

2.	 მალერის ვოკალური ნაწარმოები „Ich bin der Welt abhan-
den gekommen“ (I am lost to the world) კრისტა ლუდვიგის შესრუ-
ლებით, წარმოდგენას ევროპული კლასიკური მუსიკის სულიერ 
და იმავდროულად სოციო-პოლიტიკურ განზომილებას სძენს. 
მალერის მეტაფიზიკური მუსიკის გარდა, მნიშვნელოვანია კომ-
პოზიციის ტექსტიც, რომელიც გერმანელი პოეტის ფრიდრიჰ რი-
უკერტის ლექსზეა შექმნილი და ის ადამიანის (კომპოზიციაში 
ქალის) მარტოობასა და სიკვდილზე მოგვითხრობს, რაც ორგანუ-
ლად ერწყმის წარმოდგენის მხატვრულ და შინაარსობრივ მხარეს. 
აღსანიშნავია, რომ გასული საუკუნის 20-იანი წლების გერმანი-
აში, მარიჯანის აზრების პარალელურად, ადოლფ ჰიტლერი ავტო-
ბიოგრაფიულ მანიფესტს „ჩემი ბრძოლა“ (Mein Kampf) (1925) 
აქვეყნებს.

3.	 სპექტაკლში ქალის საოპერო კლასიკურ ხმას, გეოგრაფი-
ული მნიშვნელობაც აქვს. თუ მალერის კომპოზიცია ავსტრია-
გერმანულია, მას მანუელ დე ფალიას ესპანური სიმღერა (ნანა) 
ეხმიანება, რაც წარმოდგენას საერთო ევროპულ განზომილებას 
სძენს.

4.	 მეოთხე და საფინალო კი, ოდეტა ჰოლმსის (Odetta Holmes) 
და მის მიერ შესრულებული კომპოზიციის “Sometime I Feel Like 
a Motherless Child” სახით, წარმოდგენაში პოსტ-კოლონიური 
მსოფლიოს და ეთნიკურ-რასობრივი თავისუფლებისა და თანას-
წორობის აზრი ჟღერს; ეს კომპოზიცია ასევე, სპირიტუალურ და 
ბიბლიურ   სამყაროსა   და მარიამ ღვთისმშობლის მხატვრულ სა-
ხესაც მოგვაგონებს. პიერ პაოლო პაზოლინის ფილმში „მათეს 
სახარება“ (The Gospel According to St. Mattew) (1964) მოგვთა 
სტუმრობის სცენაში, სწორედ ოდეტას შესრულებით იგივე სიმ-
ღერა ჟღერს. 

როგორც წარმოდგენის მუსიკალური კონტექსტიდან გამოჩნ-
და, მარიჯანის ფიქრები, მისი სულიერი სამყარო, მისი ეპოქის 
შემოქმედებით პროცესებთანაა დაკავშირებული. მარიჯანის ტექ-
სტის და თავად მისი ხმის გარდა, წარმოდგენაში ვირჯინია ვულ-
ფის, ანა ახმატოვას და სერგეი ესენინის ლექსები და ხმები ჟღერს, 
რომელიც მანუელ დე ფალიას, ოდეტას თუ ღვთისმშობლის 



606

მხატვრული სახე-ალუზიებით, მარიჯანს და მის პიროვნებას უფ-
რო ფართოდ, ზოგადევროპულ და ზოგადდასავლური ლიტერა-
ტურული  და  ეპოქალური  პროცესების  კონტექსტში  წარმოგვიდგენს. 

მარიჯანის ტექსტის იდეურ-მუსიკალური ჟღერადობა, სამი 
მსახიობი ქალის და თავად დამდგმელი ქორეოგრაფისა და შემ-
სრულებლის მარიამ ალექსიძის დეკლამაციაში გრძელდება, რაც 
წარმოდგენის მხატვრულ-აზრობრივ ველს აფართოებს და მას 
მომავლის განზომილებას მატებს. მარიჯანის ფიქრების, მისი 
სულიერი მონოლოგის თანამედროვე ეპოქის ქალების მიერ 
გაჟღერება, მაიკლ კანინგჰემის რომანის „საათები“ (The Hours) 
(1998) პერსონაჟების მსგავსად, სხვადასხვა დროსა და სივრცეში 
მცხოვრებ ქალთა აზრებად გარდაიქმნება. თუმცა ხმებში, ისევე 
როგორც შინაარსში, ყველაზე მნიშვნელოვანი მარიჯანისა და 
მარიამ ალექსიძის, ბებიისა და შვილთაშვილის, როგორც წინაპრი-
სა და შთამომავლის, წარსულისა და თანამედროვეობის სულიერი 
კავშირია. ორი შემოქმედი ქალის პიროვნება, სიტყვისა და მოძრა-
ობის ერთობა და უწყვეტობა, რომელიც სიახლეს (მომავალს) შობს. 
ყოველივე ზემოგანხილულიდან გამომდინარე შეიძლება ვთქვათ, 
რომ ორი პიროვნების, ქალი შემოქმედის – მარიჯანის სიტყვისა 
(აზრის)  და  მარიამ  ალექსიძის  მოძრაობით  (ქორეოგრაფიით),  მა-
თი  მხატვრული  აზროვნების  ერთობით  იკვრება  100 წლის  წინან-
დელი და თანამედროვე სოციო-კულტურული და პოლიტიკუ-
რი რეალობა. მარიჯანის სახლში, მის ოთახში, მისი სულიერი 
„მზითვის სარკე“, რომელიც წარმოდგენის დასასრულს მარიჯა-
ნისვე შესრულებით ჟღერს, მისივე შვილთაშვილმა მარიამ 
ალექსიძემ ციფრული სარკით (ეკრანით) თანამედროვე ეპოქის 
საზოგადო ფიქრებად აქცია. ალექსიძის ოთახის მხატვრულ სამ-
ყაროში, მარიჯანის ტექსტმა თითქოს ფერი იცვალა და გასული 
საუკუნის 20-იანი წლების მენტალური თუ იდეოლოგიური ეპი-
დემია, თანამედროვეობაში ახალი ფორმებით, პანდემიის სახით 
გამოგვეცხადა. 



607

ლუჩიას ოთახი

„ლუჩიას ოთახი“ მოდერნ ბალეტის მოცეკვავის ლუჩია ჯოისის 
არაცნობიერში შობილი ჰალუცინაციაა. მამის – ჯეიმზ ჯოისის 
შემოქმედება და „ულისე“ ქალიშვილის სულიერ ოდისეად (მოძ-
რაობად) გარდაიქმნება, რომელიც მამისა და ქალიშვილის უხი-
ლავი შემოქმედებითი კავშირის შესახებ მოგვითხრობს. 

ლიტერატურათმცოდნეთა და ხელოვნების სამყაროში ლუჩია 
ჯოისი   ცნობილია, როგორც   დიდი   ირლანდიელი   მწერლის 
ჯეიმზ ჯოისის ქალიშვილი. თუმცა ბოლო წლებში, ლუჩიას პი-
როვნების მიმართ ინტერესი გაიზარდა, რისი მიზეზიც მისი 
საინტერესო და ბურუსით მოცული ცხოვრებაა. ლუჩია 1907 
წელს ტრიესტეში დაიბადა. მისი ახალგაზრდული ცხოვრების 
საინტერესო წლები ოჯახთან ერთად პარიზში გაატარა. 1920 
წელს პარიზში თანამედროვე ცეკვას სწავლობდა და სხვადასხვა 
ექსპერიმენტულ დადგმაში მონაწილეობდა. სასიყვარულო ურთი-
ერთობა ჰქონდა სემუელ ბეკეტთან და ამერიკელ ხელოვანთან 
ალექსანდერ კელდერთან. ასევე, იგი კარლ გუსტავ იუნგის პა-
ციენტი იყო შვეიცარიაში, ხოლო ცხოვრების უკანასკნელი 50 წე-
ლი ინგლისში, მარტოობაში, ფსიქიკურ თავშესაფარში გაატარა. 
ლუჩიას ყველა წერილი, ჩანაწერი, ჩანახატი თუ მისი მკურნალი 
ექიმის იუნგის მასზე გაკეთებული ჩანაწერები განადგურებულია 
და დიდი მწერლის ქალიშვილის შესახებ ბევრი არაფერია ცნო-
ბილი. თუმცა, შემორჩა სემუელ ბეკეტის მიერ შემონახული თევ-
ზის კოსტიუმში გამოწყობილი ლუჩიას ცნობილი ფოტო, რო-
მელიც 1929 წლით თარიღდება (აირიშ თაიმსი 2018). რა თქმა 
უნდა, თანამედროვე რეალობისთვის, ამგვარი ბიოგრაფიის მქონე 
ქალები სხვადასხვა მხატვრული ჩანაფიქრისთვის კარგი წყაროა. 
მსოფლიო ლიტერატურის თუ ზოგადად, მხატვრული სამყაროს 
ისტორიაში ამგვარი პიროვნებების შესახებ ბევრი მხატვრული 
და დოკუმენტური ნამუშევარი შექმნილა. შეიძლება ითქვას, რომ 
მარიამ ალექსიძის „ლუჩიას ოთახის“ მხატვრული გადაწყვეტა და 
მიგნებაც, სწორედ ლუჩია, მისი ირეალური რეალურობა, მოდერნ 
ბალეტის მოცეკვავის პროფესია, მის ბიოგრაფიაში არსებული 
ცარიელი სივრცეები და რაც მთვარია, მისი მამის მხატვრული 



608

სამყარო და მასთან შემოქმედებითი ურთიერთობაა. როგორც 
კრიტიკოსები წერენ, სწორედ ლუჩიამ და მისმა თანამედროვე 
ცეკვის  ექსპერიმენტულმა  პლასტიკურმა   ენამ,  მამის  ბოლო   რო-
მანის „ღამისთევა ფინეგანისთვის“ (Finnegans Wake) (1939) წერის 
პროცესზე  დიდი   გავლენა იქონია (History of Yesterdey) (Conver-
sation 2018).  უფრო  მეტიც,  ქეროლ შლოსი (Charol Loeb Schloss), ავ-
ტორი  წიგნისა „ლუჩია ჯოისი“ (Lucia Joyce: To Dance in the Wake) 
(2003), ლუჩიას დანტეს ბეატრიჩესაც ამსგავსებს (შლოსი 2003). 
სიტყვისა და სხეულის ექსპერიმენტული ლინგვისტური თუ 
მხატვრული სამყარო, მამა-შვილი ჯოისების შემოქმედებითი და 
სულიერი კავშირის ადგილი გახდა (ნიუ იორკერი 2003). 

„ლუჩიას ოთახის“ მაგისტრალური აზრი, სწორედ მამისა და 
შვილის (ქალიშვილის) სულიერ (არაცნობიერ) სამყაროში წარ-
მართული მხატვრული დიალოგია, რომელიც დაკვირვებული 
მაყურებლისთვის, არა მხოლოდ მამა-შვილი ჯოისის, არამედ 
ალეგორიულად, წარმოდგენის დამდგმელი ქორეოგრაფის მარიამ 
ალექსიძის და მისი მამის, გიორგი ალექსიძის სულიერ კავშირზეც 
მოგვითხრობს. რა თქმა უნდა, მამა შვილის სულიერი მიზიდუ-
ლობის მხატვრული ხერხიც ჯეიმზ ჯოისის შემოქმედებიდანაა 
შთაგონებული. როგორც ცნობილია, ჯოისის „ულისეს“ მხატვრუ-
ლი ქარგა ოდისევსისა და ტელემაქეს, ლეოპოლდ ბლუმისა და 
სტივენ დედალოსის, მამა ჰამლეტისა და შვილი ჰამლეტის, მამა 
ღმერთისა თუ ძე ღმერთის ერთმანეთთან სულიერ სწრაფვაზეა 
აგებული.

„ლუჩიას ოთახის“ ტექსტუალური და მუსიკალური მხარე 
მთლიანად ჯოისის შემოქმედებაზეა დაფუძნებული. ჯოისის ტექ-
სტები, წარმოდგენის დრამატურგიის, მუსიკისა და თემატიკის 
მიხედვითაა შერჩეული. წარმოდგენაში გამოყენებულია ნაწყვეტე-
ბი „ულისეს“ IV (კალიფსო), VI (ჰადესი), XI (სირინოზები), XVIII 
(პენელოპე) ეპიზოდებიდან; ფრაგმენტები „დუბლინელების“ სხვა-
დასხვა მოთხრობიდან: „არაბეთი“, „ეველინი“, „პანსიონი“, „პატარა 
ღრუბელი“, „უბედური შემთხვევა“, „ღვთის მადლი“ და „მკვდრე-
ბი“. აგრეთვე, წარმოდგენაში გვხვდება ჯოისის ლექსები: „Because 
Your Voice Was at My Side“, „My Dove, My Beautiful One“, „Winds of 
May“, „Silently She’s Combing“, „A Flower Given To My Doughter“ და 



609

ფრაგმენტები ჯეიმზ ჯოისისა და მისი ცოლის, ნორა ბარნაკლის 
პირადი მიმოწერიდან. 

ჯოისის დუბლინის, ელიოტის ლონდონის თუ ჯონ დოს პასოს 
ნიუ იორკის მსგავსად, წარმოდგენაში მნიშვნელოვანი ადგილი 
უკავია ურბანიზმს, როგორც მოდერნისტული ლიტერატურისა 
და ზოგადად მოდერნისტული მხატვრული ესთეტიკის მახასი-
ათებელს. „ლუჩიას ოთახის“ ურბანულობა, ერთი მხრივ მარტო-
სულ, იზოლირებულ ქალთან – ლუჩიასთან, ხოლო მეორე მხრივ 
თანამედროვე თბილისთან ასოცირდება, რომელიც იმავდრო-
ულად მოდერნისტული ქალაქის მითო-პოეტური ესთეტიკის 
რეპრეზენტაციაცაა,  სადაც  რეალური  და   ფიქციური  ლუჩია   ჯო-
ისის ცხოვრება, ერთი დღეში თამაშდება. ამიტომ „ლუჩიას ოთა-
ხის“ მოქმედების დრო და ადგილი თანამედროვე თბილისის ცა-
თამბჯენში მდებარე ბინაა. წარმოდგენა „ულისეს“ მსგავსად ერთ 
დღეში ვითარდება, დილის 8 საათზე იწყება და გვიან ღამემდე 
გრძელდება. „ლუჩიას ოთახი“ სულ რვა სცენისგან (სურათისგან) 
შედგება და ოთხ თემადაა დაყოფილი: გაღვიძება (რეინკარნაცია), 
მუსიკა,  სიყვარული  და  სიკვდილი.  ლუჩიას ჰალუცინაციური სამ-
ყარო და მისი სულიერი კავშირი ჯეიმზ ჯოისთან, დღის სხვა-
დასხვა მონაკვეთში, ბინის სხვადასხვა ოთახში, ჯოისის სხვადა-
სხვა ტექსტის, სხვადასხვა ფორმითა და სტილის დეკლამაციით, 
მუსიკითა და თანამედროვე ქორეოგრაფიული ენითაა გამოხატუ-
ლი. წარმოდგენაში დროის სვლა, ლუჩიას სხვადასხვა ოთახში 
საათის ისრის მიმართულებით მოძრაობაშია გამოხატული. ოთა-
ხების ცვლასთან ერთად, იცვლება დღის ფაზები და მხატვრული 
სურათები.

წარმოდგენა ცათამბჯენის ფანჯრებში არეკლილი ურბანული 
თბილისის ხედით და სპეციალურად წარმოდგენისთვის ჯოისის 
ლექსზე „Flower Given To My Daughter“ შექმნილი სიმღერით იხ-
სნება. თეთრი ვარდებით ხელში საძინებლიდან მომავალი და 
იმავდროულად მაგიდასთან მდგომი გაორებული ლუჩიას დილა 
(გაღვიძება-განახლება), „ულისეს“ მეოთხე ეპიზოდის ნაწყვეტის 
ფონზე მიმდინარებს. პარალელურად, ლუჩიას გონებაში ლეო-
პოლდ და მოლი ბლუმების დილისა და საუზმის ეპიზოდი ჟღერს 
და ლუჩია, მოლი ბლუმადაც წარმოგვიდგება, რა დროსაც მისი 



610

ირეალურობა,  არა  მხოლოდ  არაცნობიერ,  ჰალუცინაციურ  სამყა-
როში, არამედ მამის მხატვრულ სამყაროში, მხატვრული პერსო-
ნაჟისა და ფიქციურ რეალობაშიც ვლინდება. მეორე სცენა 
უზარმაზარ სახლში, მარტოსული ლუჩიას ცნობიერების ნაკა-
დის, ჯოისის ლექსებისა და ნორასთან მიწერილი პირადი წერი-
ლების ფრაგმენტების ფონზე გრძელდება, რომელიც თანამედ-
როვე საბალეტო პლასტიკითაა გამოხატული. მესამე სცენას 
შიზოფრენიული შეტავა შეიძლება დავარქვათ. ლუჩიას არაცნო-
ბიერში „ულისეს“ „სირინოზების“ ტექსტის რიტმები, ხმაურსა 
და მძვინვარებას წარმოქმნიან. სახლში გამოკეტილი ლუჩია, მის 
აჩრდილს,   ბეკეტის   ფოტოზე   გამოსახული   რეალური    ლუჩიას 
მსგავს ორეულს, ოთახებში უშედეგოდ ცდილობს დაემალოს. 
მომდევნო სცენები, ლუჩიას შინაგანი მონოლოგით, „დუბლინე-
ლების“ ტექსტის და ჩამავალი მზის სინათლის ფონზე გრძელ-
დება, რომელიც დღის ბოლოს სიკვდილით, „ჰადესში“ ჩასვლით 
სრულდება. 

„ლუჩიას ოთახის“ ბოლო სცენა, „ულისეს“ „ჰადესისა“ და „პენე-
ლოპეს“ ეპიზოდების გარდა, მთლიანად ჯოისის „ღამისთევა 
ფინეგანისთვის“ შექმნის ვერსიაზეა აგებული. როგორც ერთ-
ერთი მკვლევარი აღნიშნავს, ლუჩია წერილებს მიცვალებულებს 
უგზავნიდა. ეს კი, მისი მამის ბოლო რომანის შთაგონების წყა-
რო გახდა (ნიუ იორკერი 2003). წარმოდგენის ფინალში, სწორედ 
ჯეიმზ ჯოისის მიერ „ღამისთევა ფინეგანისთვის“ წაკითხული 
ფრაგმენტი ჟღერს, რა დროსაც სიბნელეში, ჭკუიდან შეშლილი, 
ყველასგან მიტოვებულ ლუჩიას მამის ხმა ჩაესმის, რის შემდეგაც 
იგი აბაზანისკენ მიემართება და თავს იკლავს. წარმოდგენის ამ-
გვარი დასასრული, ვირჯინია ვულფის სიკვდილით, სერ ევერეტ 
მილის ნახატით „ოფელიას სიკვდილი“ და 1923 წლის ლონდონში 
მომხდარი მკვლელობის ამბითაა შთაგონებული, რომელიც 
თ.ს. ელიოტმა „სუინი აგონისტში“ გამოიყენა. ამბის მიხედვით, 
გალოთებულმა თერძმა, აბაზანაში მისი საყვარელი მოკლა და 
შემდეგ მის ცხედარს თითქმის ნახევარი წლის განმავლობაში იქ 
ინახავდა (კობახიძე 2015: 243). შეიძლება ითქვას, ელიოტის „სუ-
ინიადას“ მსგავსად, ჩვენს თანამედროვეობაშიც, მარადიული, 
რიტუალური, მითოლოგიური დროის ციკლური ბრუნვის შედე-



611

გად, რეინკარნირებული რეალური (იმავე დროს ფიქციური) 
ლუჩიას, ქალის, რომელიც იმავდროულად ქალაქიცაა, სიყვარული-
მრუშობად, ხოლო სიკვდილი-მკვლელობად, თვითმკვლელობად 
გარდაიქმნა. ლუჩიას აბაზანაში აღსასრული კი, სიმბოლური გა-
მოხატულებაა იმ ქალაქისა, რომლის მკვლელიც ელიოტის ნა-
წარმოების მსგავსად კაცია, „ლუჩიას ოთახის“ შემთხვევაში კი 
თანაქალაქელები „სუინები“.

დასკვნის სახით შეიძლება ვთქვათ, რომ მარიამ ალექსიძის 
მიერ ორივე სპექტაკლში განზოგადოებულია პანდემიურ (და-
ვირუსებულ) სამყაროში ნამდვილი ხელოვანის და მაღალი ლი-
ტერატურის სულიერი მდგომარეობა, რომელიც განურჩევლად 
დროებისა მუდამ საკუთარ ოთახში, როგორც ცნობიერებაში ან/
და არაცნობიერშია გამოკეტილი. მაღალი შემოქმედება კი, გან-
საკუთრებით  ჟამიანობისას,  ზმანებადაა   ქცეული,  რომელიც   თა-
ნამედროვე საზოგადოების მსგავსად არავის სჭირდება. თუმცა, 
ალექსიძის მიერ საკუთარ ოთახში შექმნილმა ბალეტმა-ჰალუ-
ცინაციამ, ლიტერატურული ნაწარმოებების და ქორეოგრაფიის 
ახალი გამომსახველობითი მხატვრული ფორმებით კიდევ ერ-
თხელ წარმოაჩინა ერთი მხრივ, მაღალი შემოქმედების მარადი-
ული აწმყოობა, ხოლო მეორე მხრივ COVID 19-ით გამოწვეული 
იძულებითი იზოლაციით, ვირტუალური სამყაროს ამარა დარ-
ჩენილი თანამედროვე ადამიანის სულიერი სიცარიელე. 

დამოწმებანი:

აირიშ თაიმსი 2018: „The lost story of James Joyce’s daughter as a Parisian dancer“, 
The Irish Times, Jun 21, 2018, available from https://www.irishtimes.com/culture/
stage/the-lost-story-of-james-joyce-s-daughter-as-a-parisian-dancer-1.3534604
ვულფი 2009: ვულფი, ვ. საკუთარი ოთახი. თარგ. ი. მაცაბერიძე-პაპავასი. 

თბილისი: გამომცემლობა „კონსტანტინე“, 2009.
კობახიძე 2015: კობახიძე, თ. თ.ს. ელიოტი და მაღალი მოდერნიზმის ლიტე-

რატურული ესთეტიკა. თბილისი: გამომცემლობა „უნივერსალი“, 2015. 
ნიუ იორკერი 2003: „A FIRE IN THE BRAIN The difficulties of being James Joyce’s 

daughter“, The New Yorker , Nov.30. 2003, available from: https://www.newyorker.
com/magazine/2003/12/08/a-fire-in-the-brain

https://www.irishtimes.com/culture/stage/the-lost-story-of-james-joyce-s-daughter-as-a-parisian-dancer-1.3534604
https://www.irishtimes.com/culture/stage/the-lost-story-of-james-joyce-s-daughter-as-a-parisian-dancer-1.3534604
https://www.newyorker.com/magazine/2003/12/08/a-fire-in-the-brain
https://www.newyorker.com/magazine/2003/12/08/a-fire-in-the-brain


612

ქონვერსეიშენ 2018: Lucia Joyce: on Bloomsday, consider this real-life character’s 
enduring and mysterious appeal“, Theconversation.com, 15June, 2018 available from 
https://theconversation.com/lucia-joyce-on-bloomsday-consider-this-real-life-charac-
ters-enduring-and-mysterious-appeal-98020
შლოსი 2003: Shloss, Carol Loeb, Lucia Joyce: To Dance in the Wake, [ibook], Pica-

dor 2003;
ჰისთორი ოფ იესთერდეი: „From Sadness to Madness The tragic life of Lucia, daugh-

ter of James Joyce“ Historyofyesterday.com available from https://historyofyesterday.
com/from-sadness-to-madness-97c1e2ddcabc

Ketevan Nadareishvili
Georgia, Tbilisi 
Iv. Javakhishvili Tbilisi State University

The Narrative of the Athenian Plague as a Social 
and an Intellectual Construct

Summary

A new stage in the research of the Epidemic narratives (starting from 
the 1970s) implies consideration of epidemics as a social and an intellectu-
al construct.   The article studies the Thucydides’ account of the Athenian 
plague of 430 B.C. in the context of these novel approaches.   The study 
revealed that Thucydides’ story fits well Rosenberg’s narrative model of 
epidemics and also presents generalizations characteristic of epidemics as 
a social construct. Together with this  the paper analyzes the responses of 
the Athenian society of the 430-ies B.C. to this challenge  as well as the 
long-term impact the plague had on the various spheres of Athenian life.

Key words: Epidemic narratives; Athenian plague; Thucydides; Pesti-
lence in Antiquity

https://theconversation.com/lucia-joyce-on-bloomsday-consider-this-real-life-characters-enduring-and-mysterious-appeal-98020
https://theconversation.com/lucia-joyce-on-bloomsday-consider-this-real-life-characters-enduring-and-mysterious-appeal-98020
https://historyofyesterday.com/from-sadness-to-madness-97c1e2ddcabc
https://historyofyesterday.com/from-sadness-to-madness-97c1e2ddcabc


613

ქეთევან ნადარეიშვილი 
საქართველო, თბილისი
ივ. ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ათენის ჭირის ნარატივი ეპიდემიის სოციალურ და 
ინტელექტუალურ კონსტრუქტად გააზრების კონტექსტში

1972 წ-ს ცნობილი მიკრობიოლოგების მ. ბარნეტისა და დ. ვა-
ითის განცხადების მიუხედავად, რომ, სავარაუდოდ, მომავალში 
ინფექციური დაავადებანი ერთობ უსიცოცხლო იქნება, სამწუხა-
როდ, მათი და მთლიანად სამეცნიერო საზოგადოების ეს პროგნო-
ზი არ გამართლდა.* ახალმა გარემოებებმა – ჰერპესის, 1970-იანებ-
ში ლეგიონერთა დაავადების, შემდგომში შიდსის, ებოლას და ა.შ. 
გამოვლენამ, მეცნიერები იძულებული გახადა ეპიდემიათა კვლე-
ვას  მიბრუნებოდნენ.  საგულისხმოა,  რომ  ამ  პერიოდში  ეპიდემი-
ათა  შესწავლის კონცეპტუალურად ახალი ეტაპი იწყება. ავადობა-
ნი, და მათ შორის ეპიდემიები, სოციალურ მოვლენად იქნა გა-
აზრებული,  ანუ  მოვლენად,  რომელიც  აღქმულია  სოციუმის   მი-
ერ, რომლის კონსტრუირებასაც ახდენს სოციუმი – იკვლევს წარ-
მოქმნისა თუ გავრცელების მიზეზებს, ეძიებს დამნაშავეებს, ამუ-
შავებს პასუხებს, ახდენს გატარებულ ღონისძიებებზე რეაგირებას 
და ა.შ. 	

ისტორიულ გამოცდილებაზე დაფუძვნებული ეპიდემიის ნა-
რატიული მოდელი 1989 წ-ს ცნობილმა მეცნიერმა ჩარლზ რო-
ზენბერგმა შეიმუშავა (როზენბერგი 1992: 278-292). საინტერესოა, 
რომ სულ ახლახანს, კოვიდ-19-თან დაკავშირებით დევიდ ჯონ-
სმა მისი მოდელი გაიხსენა და დღევანდელ პანდემიურ კრიზისში 
კიდევ ერთხელ შეახსენა საზოგადოებას როზენბერგის მოდელის 
აქტუალობა (ჯონსი 2020). 

სწორედ ეპიდემიათა კვლევის ამ ახლებური კონცეფტუალური 
მიდგომების შესაბამისად ვაპირებთ შევისწავლოთ ეპიდემიის 
ერთ-ერთი ყველაზე ცნობილი ნარატივი – ე.წ. ჭირი ათენში, 

* ასე იწყებს ჰარვარდის უნივერსიტეტის პროფესორი დევიდ ჯონსი თავის 
სტატიას, რომელიც კოვიდ 19-ის აფეთქებიდან მალევე, 2020 წლის მარტში 
გამოქვეყნდა (ჯონსი 2020).



614

რომლის შესახებაც ცნობილი ბერძენი ისტორიკოსი თუკიდიდე 
„პელოპონესის ომის ისტორიაში“ მოგვითხრობს. ათენის ჭირის 
თუკიდიდესეული აღწერის შესახებ ბევრი დაწერილა, მეცნიერებს 
მწვავედ უკამათიათ, თუ რა დაავადება იყო რეალურად „ათენის 
ჭირი“, გარკვეული ასპექტით ეს ავადობა როზენბერგის მოდელ-
თან მიმართებითაც არის განხილული.* და მაინც, ვფიქრობთ, 
თუკიდიდეს მონათხრობი კიდევ საჭიროებს კვლევას სწორედ 
რომ ეპიდემიის, როგორც სოციალური კონსტრუქტის, შესწავლის 
კუთხით. 

ამისთვის   ჩვენ   უპირველესად შევიმუშავეთ ე.წ. ჩარჩო, კერ-
ძოდ, როზენბერგის მოდელი, რომელიც ეპიდემიის საფეხურებ-
რივი განვითარების ერთგვარ სქემად გვევლინება, განვავრცეთ, 
ასე ვთქვათ, ამ ავადობის უნივერსალური მახასიათებლებით, 
რომლებიც მკვლევარებს სრულიად სხვადასხვა ეპოქისა და გე-
ოგრაფიული ლოკაციის ეპიდემიათა ანალიზის შედეგად აქვთ 
მოძიებული. შემდეგ სწორედ ამ ჩარჩოს კონტექსტში შევისწავლეთ 
ათენის ჭირის თუკიდიდესეული მონათხრობი. ამგვარი კვლევა 
ემსახურება იმის ჩვენებას, თუ რამდენად აქტუალური შეიძლება 
იყოს თანამედროვეობისათვის ეპიდემიათა ძველი ნარატივების 
შესწავლა, რა გაკვეთილები შეიძლება ვისწავლოთ მათგან. ამასთან, 
სავარაუდოდ, ის ასევე დაგვეხმარება ეპიდემიათა ინტერდისციპ-
ლინარული კვლევის მნიშვნელობის უკეთ გააზრებაში, რამეთუ 
სლეკის მართებული შენიშვნით, ეპიდემიათა და წარმოდგენათა 
ურთიერთზეგავლენა არ ვითარდება ერთი მიმართულებით – ბი-
ოლოგიური გამოწვევიდან ინტელექტუალურ პასუხამდე და რომ 
ეს პროცესი გაცილებით რთული და საინტერესოა (სლეკი 1992: 10).

როზენბერგის მიხედვით, ეპიდემიები ოთხაქტიანი სოციალუ-
რი დრამის სტრუქტურის შესაბამისად მიმდინარეობს და, რო-

* ატკინსონი ძვ.წ. 430 წ-ის ათენის ჭირსა და რომაული სამყაროს ეპიდემი-
ათ, განსაკუთრებით ე.წ. ანტონინუსის ჭირს (165-180), როზენბერგის 
მოდელთან მიმართებით განიხილავს, რათა გაარკვიოს, თუ რამდენად 
მიესადაგება ამ მოდელს ანტიკური ეპიდემიები. სტატიაში ეს მიმართება 
შესწავლილია ძირითადად ამ ეპიდემიებზე სახელისუფლებო პასუხის 
კონტექსტში და ეს პასუხი საზოგადოების ტრავმების შესამსუბუქებლად 
რელიგიური რიტუალებისა და საკულტო ინოვაციების დამკვიდრებაში 
გამოიხატება (ატკინსონი 2001: 35-52).



615

გორც დრამას, განვითარების თავისი საფეხურები აქვს. მეცნიერი 
დრამის I აქტს ეპიდემიის თანდათანობითი გამოვლენისა და 
აღიარების პროცესად განიხილავს. როგორც წესი, საზოგადოება 
დაავადების ნაკლებადშესამჩნევ გამოვლინებებს წაუყრუებს – ამას 
განაპირობებს, ერთი მხრივ, თვითდამშვიდების ინსტინქტი და, 
მეორე მხრივ, ეკონომიკური ინტერესები. ეპიდემიის აღიარების 
პროცესი ნელა მიმდინარეობს. აყოვნებს ხელისუფლებაც, რომელ-
საც საზოგადოებისთვის დაავადების ამხსნელი ჩარჩოს შემუშა-
ვება უჭირს. მაგრამ დგება გარკვეული კრიტიკული მომენტი, როცა 
ხელისუფლება იძულებულია იმოქმედოს. და დრამაშიც II აქტი 
იწყება, რაც ქაოსის მენეჯმენტსა და ამხსნელი ჩარჩოს შემუშავებას 
მოიცავს. უნდა გაირკვეს დაავადების წარმოქმნისა და გავრცელე-
ბის მიზეზები, ასევე უნდა დადგინდეს შემოსვლის მარშრუტი. 
ეპიდემიათა შესახებ სხვადასხვა ეპოქის მონათხრობებში ავადო-
ბის ეს უნივერსალური მახასიათებლები სხვადასხვაგვარად არის 
წარმოდგენილი. ანტიკურ ეპოქაში, ზოგადად, ეპიდემიათა წარ-
მოშობის როგორც რაციონალურ, ისე ტრანსცენდენტურ მიზეზებს 
განიხილავდნენ. გარკვეულწილად გააზრებული ჰქონდათ ეპიდე-
მიათა გავრცელების ხელშემწყობი ფაქტორები. 

ეპიდემიათა უნივერსალურ მახასიათებლად დაავადების შე-
მომტანთა თუ გამავრცელებელთა – ანუ დამნაშავეთა ძიებაა მიჩ-
ნეული. ძირითადად დამნაშავეებად უცხოელები მოიაზრებიან. 
შუა საუკუნეების ევროპაში ე.წ. „შავი სიკვდილის“ დროს (XIV ს.) 
განტევების ვაცები ებრაელები იყვნენ, რომლებსაც ჭების მოწამ-
ვლას აბრალებდნენ (ლონგრიგი 1992: 37). ხშირად დამნაშავეებად 
დაბალი კლასის წარმომადგენლები მიაჩნდათ. ღარიბები კი, თავის 
მხრივ, ფიქრობდნენ, რომ ეპიდემია სწორედ რომ მმართველმა 
კლასმა დაგეგმა მდაბიოთა მოსაწამლად (სლეკი 1992: 4). 

პანიკურ განწყობას ამძაფრებდა ექიმების და ზოგადად, სამე-
დიცინო სფეროს წარუმატებლობა, ყოველ შემთხვევაში, საწყის 
ეტაპზე მაინც. როგორც წესი, ექიმები, თვითონვე პირველნი ხდე-
ბოდნენ მსხვერპლნი. ეპიდემიათა წინაშე ანტიკური სამედიცინო 
ცოდნის კრახზე რომ არაფერი ვთქვათ, გაცილებით გვიანდელ 
ეპოქებშიც მედიცინა მოლოდინს ვერ ამართლებდა (ჯონსი 2020).



616

უმრავლეს შემთხვევაში ადამიანებმა იცოდნენ, რომ დაავადება 
ადამიანიდან ადამიანზე გადადიოდა. ეს შენიშნული ჯერ კიდევ 
თუკიდიდეს ჰქონდა.* შესაბამისად, ადამიანები ინფიცირებული 
საცხოვრისიდან გაქცევას ცდილობდნენ, თუკი ამის შესაძლებლო-
ბა გააჩნდათ. ამისი მაგალითი მრავლად იყო შუა საუკუნეების 
იტალიაში, როცა მდიდრები დასნებოვანებულ ადგილებს ტოვებ-
დნენ,   რასაც   მათი საქციელით აღშფოთება   მოსდევდა (პულანი 
1992: 116).

როზენბერგის მიხედვით, დრამის III აქტი საზოგადოების პა-
სუხების/რეაქციების შემუშავება-შეთანხმებაა. ის საზოგადოებრი-
ვი რეზონანსი,   რომელიც   ახსნას მოჰყვება ხოლმე, შესაძლოა, 
არანაკლებ დრამატული და გამანადგურებელი იყოს, ვიდრე თა-
ვად სენი (ჯონსი 2020). როგორც წესი, ადამიანები მიმართავენ 
ტაძრებს, სამისნოებს. ეკლესიებში ტარდება კოლექტიური ლოცვა 
და დაწესებული კარანტინის მიუხედავად, ხალხი ტაძრებში იყ-
რის თავს. მთავარი, როზენბერგის აზრით, კოლექტიური სოლიდა-
რობის განცდის შექმნაა (როზენბერგი 1992: 285). კოლექტიური 
სოლიდარობა სხვა არარელიგიური ხასიათის რიტუალების დრო-
საც არსებითია. როდესაც ამ რიტუალების ჩატარების შემდგომ 
ეპიდემია მაინც არ ცხრება, როდესაც ადამიანები ხედავენ, რომ 
საკრალური სფერო უძლურია, ისინი იხსნას, მათი ნაწილი კარ-
გავს ტრადიციული რელიგიისადმი ნდობას. შედეგად შესაძლოა 
ისინი სხვადასხვა ორგიასტულ კულტმსახურებაში ჩაებან, ან რე-
ლიგიური სექტის მიმდევარნი გახდნენ. ცნობილია, მაგალითად, 
ფლაგელანტთა მოძრაობა „შავი სიკვდილის“ პერიოდში. საინ-
ტერესო ფენომენი გახლავთ ასევე ისტერიულ-ექსცესური საცეკ-
ვაო მანია – ე.წ. წმ. ვიტუსის ცეკვა, რომელიც ფართოდ იყო გავ-
რცელებული შუა საუკუნეების დასავლეთ ევროპაში (ლონგრიგი 
1992: 37).** მეორე  მხრივ, სახელმწიფო  და  რელიგიური  ავტორიტე-
ტები ანტიკურობიდან მოყოლებული ცდილობდნენ გაეძლიერე-
ბინათ ტრადიციული რელიგიური მსახურების ფორმები და სახე-
ები. ამ მიზნით აარსებდნენ ახალ სამისნოებს, აძლიერებდნენ 
სატაძრო მედიცინას. ყოველივე ეს კი ემსახურებოდა „განრისხე-

* ამას ქვემოთ განვიხილავთ.
** წმ. ვიტუსის ცეკვის შესახებ იხ. დიანოსაშვილი 2014: 83-95.



617

ბული ღმერთების“ მოლმობიერებას, რამეთუ არსებობდა მოსაზ-
რება, რომ ღმერთმა ადამიანებს მათი ცოდვების გამო ეპიდემია 
სასჯელად გამოუგზავნა. 

რელიგიური პასუხების მსგავსად პოლარიზებული იყო ეპი-
დემიით განპირობებული სოციალური ქცევები. საყოველთაო 
პანიკის ფონზე, როგორც წესი, დემორალიზებული ადამიანები 
უგულებელყოფდნენ ტრადიციებს. ადამიანებისთვის სახასიათო 
გახდა ოჯახის ავადმყოფი წევრებისა თუ ახლობლების მიტოვება, 
მიცვალებულის დაუმარხავად დატოვება. მეორე მხრივ, იყვნენ 
ისეთებიც, რომლებიც თავიანთ თავში თრგუნავდნენ შიშს და 
სრულიად უცნობ ადამიანებს უვლიდნენ.* 

ჟამიანობისას გავრცელებულია კიდევ ერთი სახასიათო ქცე-
ვა. ადამიანური ბედის სწრაფმა და რადიკალურმა ცვლილებამ 
პიროვნებაში ფასეულობათა სიმყარე მოარყია, ამან კი ქვენა 
გრძნობების გათავისუფლება და წუთიერი განცხრომისკენ სწრაფ-
ვა  გამოიწვია.  ადამიანი  მიეცა  ჰედონიზმს   –   ანარქიის   ისტორი-
ულ მეწყვილეს.   ცნობილი გამოთქმა „ლხინი ჭირის დროს“ სწო-
რედ ამ მოვლენას გამოხატავს (ანტონოვი 2020).

ამავე აქტში თამაშდება ხელისუფლების რეაქცია/პასუხები. 
ანტიკურ ეპოქაში ხელისუფლებას არ ჰქონდა შემუშავებული 
გარკვეული პოლიტიკა თუ ღონისძიებათა სისტემა ეპიდემიასთან 
საბრძოლველად. პირველი ადმინისტრაციული ზომები შუა სა-
უკუნეებისა და ადრეული მოდერნიზმის დასავლეთ ევროპაში 
ჩნდება.   მეცნიერები ხაზგასმით აღნიშნავენ, თუ როგორი დიდი 
იყო სხვადასხვა ტიპის აღქმათა, მათ შორის ცრურწმენათა,  გავლე-
ნა  იმ  ღონისძიებებზე,  რომლებსაც   ხელისუფალნი   ახორციელებ-
დნენ. როგორც წესი, დასნებოვანებული ადგილებიდან ხალხის 
მასობრივ ევუაკუაციასა და სახლებსა თუ „ლაზარეთებში“ ავად-
მყოფთა იზოლირებას მიმართავდნენ, ქმნიდნენ სანიტარულ 
კორდონებს და აწყობდნენ კარანტინს. დასახელებული ღონისძი-

* ამ მხრივ, საგულისხმოა პურიტანელ მღვდელმსახურთა საქციელი. 
პურიტანული რწმენის მიხედვით, ჭირი ღმერთის მოვლენილია. შე-
საბამისად, დაემართებოდა თუ არა სენი ადამიანს, მასზე არ იყო და-
მოკიდებული. და თუ კონკრეტული ადამიანის საქციელი ვერაფერს 
შეცვლიდა დაავადების ასაცილებლად, უმჯობესი იყო იგი ღმერთს მინ-
დობოდა და მოყვასს დახმარებოდა (სლეკი 1985).



618

ებების უამრავი ხარვეზის მიუხედავად, სახელისუფლებო პოლი-
ტიკას ეპიდემიასთან ბრძოლაში უდიდესი მნიშვნელობა ჰქონდა. 
სწორედ ჯანმრთელობის ამ პირველმა საბჭოებმა, რომლებიც ე.წ. 
„შავი სიკვდილის“ დასამარცხებლად თავდაპირველად ვენეციასა 
და ფლორენციაში შეიქმნა (1348 წ.), შემდგომში საზოგადოებრივი 
ჯანდაცვის სხვადასხვა სამსახურის ჩამოყალიბება განაპირობა. 

ეპიდემიის უნივერსალური მახასიათებელია ხელისუფლების 
ღონისძიებათა მიმართ მოსახლეობის უკმაყოფილება. ამას იწ-
ვევდა, ერთი მხრივ, ის, რომ ხალხს გატარებული ღონისძიებები 
ზედმეტად მკაცრად მიაჩნდა და, მეორე მხრივ, ხელისუფლების 
უუნარობა,  დაერწმუნებინა  საზოგადოება,  რომ  მიღებული  ზომე-
ბი მათ საკეთილდღეოდ და არა რაიმე პოლიტიკური დღის წეს-
რიგის   შექმნისკენ   იყო მიმართული. ღონისძიებებს, როგორც წე-
სი, მოჰყვებოდა მოსახლეობის საპროტესტო გამოსვლები, შესაძ-
ლოა ამბოხებაც კი. თუმცა, ეპიდემიებს გადამწყვეტი სოციალური 
პერტრუბაცია არ გამოუწვევია (სლეკი 1985: 295-305).*

ადრე თუ გვიან, კრიზისის გავლის შემდეგ, ეპიდემიები ქრება. 
როზენბერგის მოდელის ბოლო, IV აქტი ეპიდემიის თანდათა-
ნობითი დაცხრომა და მისი რეტროსპექტული ანალიზია. რეტრო-
სპექტული განსჯა საზოგადოებრივი ჯანდაცვის პოლიტიკის შე-
ფასებასთან ერთად მოიცავს გარკვეულ შეკითხვებს, მაგალითად, 
როგორ გაართვა თავი საზოგადოებამ გამოწვევას, რაში მდგომა-
რეობს ეპიდემიის გრძელვადიანი ზეგავლენა; გამოიტანა კი ხალ-
ხმა გაკვეთილი,  თუ  დაუდევარი   საზოგადოება ცხოვრების ჩვე-
ულ ნირს მყისვე დაუბრუნდა (როზენბერგი 1992: 287). 

მსგავსი კითხვების მიუხედავად, განსხვავებული ისტორი-
ული კონტექსტიდან გამომდინარე ეპიდემიის გრძელვადიანი ზე-
გავლენა ერთობ ინდივიდუალურია. საერთოა მხოლოდ ის, თუ 
რა სფეროზე ახდენს დაავადება ზეგავლენას – ესაა სოციალური 
პროცესები, რელიგიური მსახურების ფორმები, საზოგადოების 
მსოფლხედვა და სამეცნიერო სივრცე. 

ახლა ვიდრე ამ ჩარჩოს მიხედვით თუკიდიდეს მონათხრობს 
გავაანალიზებდეთ, სტატიის შეზღუდული ფორმატიდან გამომ-
დინარე მოკლედ განვიხილავთ, თუ რა გარემოებები უძღვოდა წინ 

* იხ. ევანსი 1992: 162-163.



619

დაავადების გაჩენას და ასევე იმას, რა მდგომარეობაში აღმოჩნდა 
მოსახლეობა ეპიდემიის მიმდინარეობისას. 

ათენში   ჭირი პელოპონესის ომის   დაწყებიდან მეორე წელს 
– ძვ.წ. 430 წლის ადრეულ ზაფხულში გაჩნდა.   ათენის  სტრატე-
გოსის და პოლიტიკური ლიდერის – პერიკლეს გეგმით ათენს, 
როგორც  საზღვაო  ჰეგემონს,  ბრძოლა  ლაკედემონელებთან  ზღვა-
ზე უნდა წარემართა, ანუ ზღვიდან მიეტანა პელოპონესზე იერი-
ში და აეძულებინა მტერი ატიკაში შემოსვლის ნაცვლად საკუ-
თარი ტერიტორია დაეცვა. ამასთან, ათენს ყოველნაირად უნ-
და ეცადა, ხმელეთზე მასზე ძლიერ პელოპონესის არმიას არ 
დაპირისპირებოდა. შესაბამისად, როცა მტერი ატიკაში შემოიჭრე-
ბოდა, ატიკის მოსახლეობა დიდი კედლებით გამაგრებულ ათენს 
უნდა შეხიზნოდა. და მართლაც, ლაკედემონელთა შემოსევის 
მომლოდინე პერიკლემ ატიკის მოსახლეობის ათენში ევაკუაცია 
მოახდინა. ამან ქალაქში მოსახლეობის არნახული სიმჭიდროვე 
გამოიწვია.  ლტოლვილები  სახლდებოდნენ  ყველგან,  თვით   ტაძ-
რებშიც კი. ამ გაჭირვებას უკვე მტრის ატიკაში შემოჭრისა და 
ათენისთვის ალყის შემორტყმის შემდეგ წყლის პრობლემაც და-
ემატა. ათენის გარეთ მდებარე წყლის რეზერვუარს მტერი პერი-
ოდულად კეტავდა, რაც გამდინარე წყლის გამოყენებას ზღუ-
დავდა. მოსახლეობა იძულებული იყო წყალსატევები და ჭები 
გამოეყენებინა.   თუკიდიდეს  მიხედვით,  მოარული   სენი   პირვე-
ლად ძვ.წ. 430 წ-ს ლაკედემონელთა ატიკაში შეჭრიდან რამდე-
ნიმე დღეში  გამოვლინდა.  ეპიდემიამ უცბად იფეთქა, პირველად 
პირევსში გაჩნდა და მალე ქალაქსაც მოედო. ასეთ მჭიდროდ 
დასახლებულ ქალაქში შეუძლებელი იყო სოციალური დისტან-
ციის  დაცვა,  რაც  დაავადების უსწრაფესად გავრცელებას უწყობ-
და  ხელს.  ამაში  დიდი  როლი  ითამაშა  წყალსატევებში  არსებულ-
მა დაინფიცირებულმა წყალმაც. თუკიდიდე საკმაოდ დაწვრილე-
ბით და შთამბეჭდავად აღგვიწერს ამ ვერაგი სენის სიმპტომებს 
და მის მსვლელობას. მწერალი არაერთგზის აღნიშნავს, რომ 
სენი ყველა ფენას შეეხო. იღუპებოდნენ როგორც მდიდრები, ისე 
ღარიბებიც. დაავადება იმდენად ძლიერი იყო, რომ ყველანაირ 
ადამიანს ამარცხებდა – ფიზიკურად ჯანსაღსაც და სუსტსაც, მათი 
ცხოვრების ნირისგან განურჩევლად. ეპიდემიის ეს პირველი ტალ-



620

ღა მეტ-ნაკლები სიძლიერით 2 წელიწადს გაგრძელდა. ჭირის 
მეორე ტალღა ათენს   თავს ძვ.წ. 427 წლის ზამთარში დაატყდა, 
ამჯერად მან თითქმის ერთი წელი გასტანა. ეპიდემია ძვ.წ. 425 წ-ს 
დასრულდა, მაშინ, როცა შეწყდა ატიკაში ლაკედემონელთა თავ-
დასხმები, შესაბამისად, გაქრა ის წინაპირობები – ატიკის მთელი 
მოსახლეობის ათენში თავმოყრა, ქალაქში ადამიანთა არნახული 
სიმჭიდროვე, წყლით მომარაგების პრობლემა, რომლებმაც ეპი-
დემიის გავრცელება განაპირობა. 

როგორც  აღვნიშნეთ,  როზენბერგის  მოდელის  თანახმად,  დრა-
მის I აქტში ეპიდემიის აღიარებას მოსდევს ამხსნელი ჩარჩოს 
შექმნა, რაც უპირველესად ავადობის წარმოშობისა და გავრცე-
ლების მიზეზების დადგენას გულისხმობს.* საერთოდ, ეპიდემი-
ათა ანტიკური ნარატივები მოგვითხრობენ მოარული სენის 
წარმოშობის როგორც რაციონალური, ისე ტრანსცენდენტური 
მიზეზების შესახებ. შესაძლოა, ერთ მონათხრობში ერთმანეთის 
გვერდით წარმოდგენილი იყო ავადობის გაჩენის რაციონალური 
და ტრანსცენდენტური მიზეზები. თუკიდიდე, როგორც რაცი-
ონალისტი, ათენის ჭირის წარმოშობას ტრანსცენდენტურ კონ-
ტექსტში არ მოიაზრებს. თუმცა იგი არც მისი თანამედროვე სამე-
დიცინო ცოდნისთვის დამახასიათებელ რაციონალურ მიზეზებს 
გვთავაზობს. როგორც ჩანს, ისტორიკოსი შეგნებულად არიდებს 
თავს, ანდა, შესაძლოა, ემიჯნება კიდეც ეპიდემიურ დაავადებათა 
წარმოშობის იმ მიზეზთა მოყვანას, რომლებსაც მისი თანამედ-
როვე მედიცინა სთავაზობდა საზოგადოებას. კერძოდ, იმდრო-
ინდელი სამედიცინო ცოდნით, ეპიდემიათა გაჩენის მიზეზად 
ატმოსფერული ცვლილებები და მყრალი ანაორთქლით ჰაერის 
მოწამლვა სახელდებოდა.** ამ მოძღვრების პოსტულატებს ვხედავთ 

* თუ როგორ მიმდინარეობდა ეპიდემიის თანდათანობითი გამოვლენა 
და აღიარება, თუკიდიდე არ მოგვითხრობს. მოვლენები, როგორც ჩანს, 
იმდენად სწრაფად ვითარდება, რომ პირდაპირ ამხსნელი ჩარჩოს შექმნის 
ეტაპზე გადავდივართ.
** ჯერ კიდევ XX ს-ის დასაწყისში აღნიშნავდა კრაუფურდი, რომ 
თუკიდიდეს პოზიცია წარმოაჩენს მას არა მხოლოდ ცრუმორწმუნეობრი-
ვი გულუბრყვილობით შეპყრობილ თანამემამულეებზე აღმატებულად, 
არამედ მისი პერიოდის განათლებულ სამედიცინო მოაზროვნეებზე გაცი-
ლებით წინ მდგომადაც (კრაუფურდი 1914: 36).



621

ლივიუსის (XXV, 26), ლუკრეციუსის (De Rerum Natura 6, 1296) და 
დიოდორე სიცილიელის (XII, 58, 2-6) მონათხრობებში. 

რაც შეეხება ჭირის გავრცელების მიზეზს – იმ საოცარ შემ-
ჭიდროებულობას, რომელსაც ომის დროს მოსახლეობა ათენში 
განიცდიდა და რომელიც სოციალური დისტანციის დაცვის ელე-
მენტარულ ნორმებს გამორიცხავდა, ამას თუკიდიდე ახსენებს, 
თუმცა ჭირის გავრცელების მიზეზად პირდაპირ არ ასახელებს. ის 
აღნიშნავს მხოლოდ იმას, რომ უბედურება, რომელიც ათენელებს 
თავს დაატყდათ, მთელი ქვეყნიდან ლტოლვილების ათენში თავ-
მოყრამ კიდევ უფრო გაამძაფრა (Thuc. II, 52,1). თუკიდიდესაგან 
განსხვავებით, პლუტარქე პერიკლეს ბიოგრაფიაში ჭირის გავ-
რცელების მიზეზად ატიკის მთელი მოსახლეობის ათენში შეხიზ-
ვნას  მოიაზრებს  (Plut.  Pericl.  34). სენის  გავრცელებას  დიოდო-
რეც ქალაქში ატიკის მოსახლეობის თავმოყრას უკავშირებს (Diod. 
XII, 45,2).*

როგორც ზემოთ აღვნიშნეთ, ჭირის გავრცელებაში დიდი რო-
ლი ითამაშა ათენის წყლით მომარაგებასთან დაკავშირებულმა 
პრობლემებმა, კერძოდ იმან, რომ მოსახლეობა წყალსატევებით 
სარგებლობდა, რომლებშიც დასნეულებული ადამიანები დაუ-
ოკებელი წყურვილის მოსაკლავად და სხეულის მხურვალების-
გან გასაგრილებლად ხტებოდნენ. თუკიდიდე არ ამბობს, თუმცა 
ცხადია, რომ ეს ქმედება სასმელი წყლის დაინფიცირებასა და 
წყლით ინფექციის გადატანას იწვევდა. 

ეპიდემიის გავრცელებასთან დაკავშირებით კიდევ ერთი გა-
რემოება გახლავთ საყურადღებო. თუკიდიდეს მიხედვით, ჭირი 
ადამიანიდან ადამიანზე გადადიოდა. თანამედროვე ადამიანის-
თვის ორგანული ეპიდემიათა ეს მახასიათებელი ანტიკურ ეპოქაში 
სულაც არ იყო მოაზრებული ავადობის აუცილებელ შემადგენ-
ლად. კრაუფურდის აზრით, ჰიპოკრატეს მედიცინას ამ ფენომენის 
შესახებ უზოგადესი წარმოდგენაც კი არ გააჩნდა (კრაუფურდი 
1914: 37). პუული და ჰოლადეი თვლიან, რომ თუკიდიდესთან 

* მოსახლეობის შემჭიდროებულობის კოეფიციენტი, ანტონოვის მიხედ-
ვით, ალყაშემორტყმულ ათენში იყო დაახლოებით 14-20 000 1 კვ.კმ.-ზე, 
რაც არის მოსახლეობის შემჭიდროებულობის კოეფიციენტი თანამედ-
როვე მუმბაიში, ამასთან, იქ მოსახლეობა მრავალსართულიან შენობებში 
ცხოვრობს (ანტონოვი 2020, 3 აპრ.).



622

პირველადაა ნათლად ფორმულირებული გადამდებობისა და შე-
ძენილი იმუნიტეტის ფენომენი და რომ ჰიპოკრატულ მედიცინაში 
ეს მოვლენები გააზრებული არ ყოფილა.* 

ეპიდემიის შემოტანასა თუ გავრცელებაში დამნაშავეთა ძი-
ება და გარკვეული ჯგუფების – მტრების, „უცხოების“, ღარიბთა, 
ებრაელების და ა.შ., სტიგმატიზაცია, როგორც აღვნიშნეთ, და-
მახასიათებელია ეპიდემიის, როგორც სოციალური კონსტრუქტი-
სათვის. საგულისხმოა, რომ ათენში დამნაშავეთა ძიების შესახებ 
თუკიდიდე სულ ერთი წინადადებით გვიყვება და ამას, როგორც 
მოარულ  ხმას,  გვაწვდის.  მისი  გადმოცემით,  როცა  თავდაპირვე-
ლად პირევსის მაცხოვრებლები დასნებოვნდნენ, ისინი ამტკი-
ცებდნენ, რომ მტრებმა (ე.ი. პელოპონესელებმა – შენიშვნა ჩვენია 
– ქ. ნ.) ჭები მოგვიწამლესო (Thuc. II, 48,2). შესაბამისად, ეპიდე-
მიათა ნარატოლოგიაში თუკიდიდე იმ გამონაკლისად გვევლინე-
ბა, რომელიც ავადობის გაჩენაში დამნაშავეთა ძიებას არ იწყებს. 
ეს განსაკუთრებით საკვირველი ჩანს იმ ფონზე, რომ ჭირი მტრის 
ქვეყანაში არ გადასულა და ძირითადად ატიკის მოსახლეობას 
გაავლო მუსრი. კონის აზრით, ანტიკური ეპოქის ეპიდემიათა 
თხრობისთვის საერთოდაც არ იყო დამახასიათებელი ე.წ. „სხვე-
ბის“ დადანაშაულება, რამეთუ იმ პერიოდში ავადობის მიზეზს 
ტრანსცენდენტურ სივრცეში მოიაზრებდნენ (კონი 2012: 535-555). 
მიუხედავად კონის არაერთი საგულისხმო მოსაზრებისა, მის ამ 
ახსნას ვერ გავიზიარებთ. თუკიდიდე, როგორც რაციონალისტი, 
სენის წარმოშობის ტრანსცენდენტურ ახსნას არ გვთავაზობს. 
ამასთან, იგი შეგნებულად არიდებს თავს ავადობის მიზეზთა 
კვლევას და შესაბამისად, ის, რომ იგი ადამიანურ დამნაშავეებს 
არ ეძიებს ჭირის გავრცელების გასარკვევად, ისტორიკოსის ამ 
პოზიციის გამოძახილი უნდა იყოს. 

ჭირზე თხრობისას თუკიდიდეს არც სამედიცინო სფეროს რო-
ლი ავიწყდება. მოარული სენის მიმდინარეობისას, ისევე როგორც 
სხვა   ეპიდემიათა დროს, ყოველ შემთხვევაში საწყის ეტაპზე მა-

* მოგვყავს ლონგრიგი 1992: 34-ის მიხედვით. ლონგრიგის აზრით, ის, რომ 
თუკიდიდეს შენიშნული აქვს გადამდებობის ფენომენი არ ნიშნავს, რომ მას 
გააზრებული ჰქონდა გადამდებობისა და იმუნიტეტის დოქტრინები და 
რომ ისინი თხზულებაში ფორმულირებული აქვს.



623

ინც, ექიმები ჭირთან ბრძოლაში მარცხდებიან. „ექიმებს, რომლე-
ბიც სენს პირველად კურნავდნენ და არ იცოდნენ მისი ბუნება, არ 
შეეძლოთ, დახმარებოდნენ ავადმყოფებს“ (Thuc. II, 47,4),* გვეუბ-
ნება თუკიდიდე. 

მედიცინის ისტორიის სპეციალისტთა აზრით, ათენში ექი-
მებს ამ სენის ბუნება რომც სცოდნოდათ, ისინი მაინც უძლურნი 
იქნებოდნენ, რამეთუ იმ პერიოდში არანაირი ეფექტური სამედი-
ცინო საშუალება მის სამკურნალოდ არ არსებობდა. ავადობის სამ-
კურნალო  წამლის  არარსებობას ხაზს  უსვამს თუკიდიდეც (Thuc. 
II, 51,2). ამასთან  დიდი  იყო დანაკარგი ექიმთა შორის. „არ იცოდ-
ნენ რა  როგორ ემკურნალათ, ისინი  პირველნი ხდებოდნენ  მსხვერ-
პლნი, რადგან ყველაზე ხშირად უხდებოდათ ავადმყოფებთან 
შეხება“ (Thuc. II, 47,4).

როდესაც ვერც ექიმებმა, ვერც რაიმე სხვა ადამიანურმა 
ცოდნამ თუ პრაქტიკამ და ვერც საკრალურმა სფერომ ათენელებს 
ვერ უშველა, ადამიანებმა ხსნის იმედი საერთოდ დაკარგესო 
(Thuc. II, 47,4), გვიყვება თუკიდიდე. ისტორიკოსი უკიდურესი 
გასაჭირის ჟამს ექსტრემალური სოციალური ქცევების ფართო 
სპექტრს გვთავაზობს, რომელთაგან, მისი შეფასებით, ყველაზე შე-
მაძრწუნებელი სულით დაცემა იყო. თუკიდიდეს თქმით, დაავა-
დებულს მაშინვე ეუფლებოდა სრული სასოწარკვეთა და სენთან 
ბრძოლას საერთოდ წყვეტდა (Thuc. II, 51,4). შემდგომში ეს მოვლე-
ნა  ეპიდემიათა  არქეტიპული  მოდელის  ძირითადი  შემადგენელი
და ეპიდემიის ლიტერატურულ ნარატივთა მთავარი თემა ხდება 
(კრაუფურდი 1914: 13). 

და მაინც, რას აკეთებდნენ სასოწარკვეთილი ადამიანები, რომ-
ლებიც ვერ ხვდებოდნენ თუ რა ხდებოდა მათ თავს? გაჭირვები-
სას, თუკიდიდეს გადმოცემით, ადამიანები რადიკალურად განს-
ხვავებულ ქცევით მოდელებს მიმართავდნენ. კერძოდ, როდესაც 
ადამიანებმა გააცნობიერეს, რომ დაავადება გადამდები იყო და 
დასნებოვნებულების შიში გაუჩნდათ, ისინი ახლობელთა მოსა-

* თუკიდიდეს თხზულების ერთ-ერთი ყველაზე აღიარებული კომენტა-
რების ავტორი გომი ამ საკამათო პასაჟის კლასენისეულ თარგმანს იზი-
არებს. “Treating the disease as they were for the first time, they could do little 
help, owing to their ignorance” (გომი 1956: 146). ჩვენც ამ საკამათო პასაჟის 
ინტერპრეტირებისას გომის პოზიციას ვიზიარებთ.



624

ნახულებლადაც აღარ მიდიოდნენ. თუმცა ისინი, რომლებიც არა-
ვის იკარებდნენ, თავადაც მარტო, მოუვლელნი იღუპებოდნენ 
(Thuc. II, 51,5). მეორე მხრივ, იყვნენ ისეთი ადამიანებიც, რომლე-
ბიც  ღირსების გრძნობიდან გამომდინარე თავს არ ზოგავდნენ და 
იმ ახლობლებთან მიდიოდნენ, ნათესავებს რომ მოეძულებინათ.*

იმედწართმეულმა ადამიანებმა ტრადიციებისადმი პატივის-
ცემა დაკარგეს. საერთოდ, საბერძნეთში ტაძრებში მიცვალებულ-
თა დასვენება არ ხდებოდა. ახლა კი ლტოლვილნი არა მარტო 
სახლდებოდნენ წმინდა ადგილებში, არამედ იქვე იხოცებოდნენ 
კიდეც. ტაძრები გვამებით მოიფინა. ათენელები მიცვალებულთა 
დაკრძალვის დაუწერელ კანონებსაც კი არად დაგიდევდნენ. თუ-
კიდიდეს გადმოცემით, ადამიანები ისე მარხავდნენ მიცვალე-
ბულებს, როგორც შეეძლოთ. ბევრი სამარცხვინოდაც იქცეოდა – 
თავის მიცვალებულს სხვისთვის დანთებულ კოცონზე წვავდა და 
გარბოდა (Thuc. II, 52, 3-4).

ათენში მცხოვრებნი ხედავდნენ, თუ რაოდენ წარმავალი 
გახდა ყველაფერი – მდიდრები მოულოდნელად კვდებოდნენ, 
უპოვარნი კი მათ ქონებას ეპატრონებოდნენ. „სიცოცხლეც და 
სიმდიდრეც წარმავალი ჩანდა და ყველას სურდა, ხორციელ 
ტკბობას დაწაფებოდა. აღარავის უნდოდა თავის გაწირვა მშვე-
ნიერი მიზნებისთვის“, – დანანებით აღნიშნავს მწერალი და აგ-
რძელებს: „...მშვენივრად და სასარგებლოდ ის მიაჩნდათ, რაც 
იმ წამს მიანიჭებდა ტკბობას ან ის, რაც ამ ტკბობის მიღწევაში 
დაეხმარებოდა... არავის ჰქონდა იმდენ ხანს სიცოცხლის იმედი, 
რომ ჩადენილი დანაშაულისთვის სამართალში მიეცემოდა, ვი-
ნაიდან ბედს მათთვის უფრო მძიმე განაჩენი გამოეტანა და აღ-
სასრულის მოსვლამდე, ცხადია, სიცოცხლით ტკბობა ეწადათ“ 
(Thuc. II, 53,2-54).** სასტიკი განსაცდელის დროს ადამიანთა ამგვარ 
მიდრეკილებას ჰედონიზმისადმი თუკიდიდეს ერთ-ერთ ყველა-

* თუკიდიდე ამგვარ საქციელს მაღალ შეფასებას აძლევს, მას სიქველის – 
ἀρετή-ს რანგში განიხილავს და გმირთა სიქველეს უტოლებს (ჰიუ 2013: 
120). მწერალი აღნიშნავს იმასაც, რომ ავადმყოფებს მომეტებულად სენ-
მოხდილნი თანაუგრძნობდნენ. ისინი თამამად იქცეოდნენ, რადგან მე-
ორედ სენი არავის შეყრია და არავინ მოუკლავს (Thuc. II, 52,6). 
** თუკიდიდეს თხზულების II, 48 – II, 52 თავების ქართულად გადმოტანისას 
ვიყენებთ დ. ქურიძის თარგმანს, ანტიკური ლიტერატურის ანთოლოგია, 
წიგნი II, 2008: 21-23.



625

ზე ღირსშესანიშნავ დაკვირვებად მიიჩნევენ, რომელსაც შემდგომ 
არაერთგზის შევხვდებით ეპიდემიათა შესახებ მოთხრობისას. 

რელიგიის სკეპტიკოსად მიჩნეული თუკიდიდე საკმაოდ დაწ-
ვრილებით გადმოგვცემს, თუ როგორ იცვლებოდა მოსახლეობის 
რელიგიური განწყობები და ქცევები ეტაპობრივად ეპიდემიის 
მიმდინარეობისას. როცა ადამიანებს ვერც ექიმებმა და ვერც სხვა 
ადამიანურმა ცოდნამ ვერ უშველა, ისინი რელიგიისკენ მიტრი-
ალდნენ: დაიწყეს ტაძრებში ლოცვა, მიმართეს წინასწარმეტყვე-
ლებსა და სამისნოებს. თუმცა ესეც უშედეგო აღმოჩნდა (Thuc. II, 
47,2). ამის   შემდეგ, თუკიდიდეს გადმოცემით, ადამიანთა თვალ-
ში ტრადიციულ რელიგიას ავტორიტეტი შეერყა, რაც ეპიდემიური 
ნარატივების თითქმის უნივერსალურ მახასიათებლად გვევლი-
ნება.  ტაძრების გვამებით მოფენა თუ მიცვალებულთა დაკრძალ-
ვის  წმინდათა  წმინდა  წესების  შერყვნა  ხომ  ამისი  ნათელი  დას-
ტური გახლდათ. მაგრამ თუკიდიდე საკრალური სივრცის ავტორი-
ტეტის დაცემის აღწერისას კიდევ უფრო შორს მიდის. როცა ათე-
ნელებმა აღმოაჩინეს, რომ ერთნაირად იღუპებოდნენ ისინი, ვინც 
ლოცულობდა და ისინიც, ვინც ასე არ იქცოდა, მათ ღვთის შიში 
დაკარგეს:   „ხედავდნენ, რომ განურჩევლად ყველანი იღუპებოდ-
ნენ, ამიტომ ღმერთის პატივისცემა თუ უპატივცემულობა უმ-
ნიშვნელო რამედ ეჩვენებოდათ“ (Thuc. II, 53, 4). მხოლოდ ამ სა-
ვალალო სურათის წარმოდგენის შემდეგ იხსენებს თუკიდიდე 
ორ მისნობას. ერთი იუწყებოდა: „გაჩაღდება დორიული ომი და 
მას ჭირი მოჰყვებაო“ (Thuc. II, 54,2). საგულისხმოა, მწერლის 
სკეპტიკური კომენტარი. თუკიდიდეს მიხედვით, სიტყვა „ჭირი“ – 
„loimos“  ხომ  თითქმის  ისევე   წარმოითქმება,  როგორც   „შიმში-
ლი“ – „limos“. შესაბამისად, მომავალში ამტყდარ ომს დორიე-
ლებთან   შიმშილი  რომ მოჰყვეს, ადამიანები ამ მისნობას ასეთი-
ვე წარმატებით   სიტყვა   „limos“   ანუ   შიმშილს  დაუკავშირებენო 
(Thuc. II, 54,3). მეორე მისნობა კი სპარტელებს მიუღიათ დელ-
ფოდან  –  აპოლონის  სამისნო  ცენტრიდან.  ამ  მისნობით   აპოლონი  
სპარტელებს  ომის დროს მათ მხარეზე ყოფნას დაპირებია. თავად 
ის ფაქტი, რომ ჭირი პელოპონესში არ გავიდა, ათენელებს სწორედ 
ამ მისნობის ახდენად მიუჩნევიათ, შენიშნავს თუკიდიდე.*

* რელიგიის მიმართ თუკიდიდეს სკეფსისზე მსჯელობს მარტინეზი 
(მარტინეზი 2017: 140).



626

ჭირის შედეგად გაჩენილმა ამგვარმა რელიგიურმა განწყობებ-
მა რადიკალურად განსხვავებული გავლენა იქონია ათენელების 
რელიგიურ გრძნობებზე გრძელვადიანი პერსპექტივის თვალსაზ-
რისით. ტრადიციული რელიგიისადმი გაუცხოებამ, მათ, ერთი 
მხრივ, ახალი ტიპის – ორგიასტული თუ ექსტაზური რელიგი-
ური პრაქტიკისკენ უბიძგა. ლონგრიგი ამგვარ კულტმსახურებად 
ფრიგიული კიბელეს, მისი თრაკიული ანალოგის – ბენდისის და 
თრაკიულ-ფრიგიული ღვთაების –  საბაძიოსის მისტერიებს მიიჩ-
ნევს (ლონგრიგი 1992: 37). ტრადიციულ რელიგიურ დოქტრინებს 
ასევე მძლავრად არყევდა ზოგადად იმ პერიოდის ბერძნულ აზ-
როვნებაში მიმდინარე კარდინალური ძვრები, როგორებიც იყო: 
იონიური ფილოსოფიის მატერიალისტურ დებულებათა შემოს-
ვლა, სოფისტური მოძღვრების ფართოდ გავრცელება, ქსენოფანეს 
კოლოფონელისა და ჰერაკლიტოს ეფესელის თეორიების ზეგავ-
ლენა და ა.შ. (ლონგრიგი 1992: 38-39). 

მეორე  მხრივ,  ტრადიციული  რელიგიის  ავტორიტეტის  დაკნი-
ნებამ, უღვთობის დასადგურებამ ამისი საპირისპირო – ტრადი-
ციული ღვთისმსახურებისადმი ნდობის აღსადგენი ქმედებები 
განაპირობა. განსაკუთრებით მიაქციეს ყურადღება იმ ღვთაებე-
ბისადმი – აპოლონისა და ასკლეპიოსისადმი მსახურების გაფარ-
თოებას, რომლებიც ავადობის აცილებასა თუ მკურნალობასთან 
იყვნენ დაკავშირებული. ძვ.წ. 426/425 წ-ს – და ეს სწორედ 
ჭირის დასრულების პერიოდია – ათენელებმა კუნძული დე-
ლოსი აპოლონის სამისნო ცენტრად ხელახლა გამოაცხადეს (მა-
ნამდე იგი მიცვალებულთა ნეშტისაგან გაწმინდეს). ამასთან, 
მომავალში კუნძულზე არა მარტო მიცვალებულთა დამარხვა, 
არამედ მშობიარობაც აკრძალეს (Diod. XII, 58,4; Thuc. II, 104). 
ომის მიმდინარეობისას აპოლონის სამისნო ცენტრად დელოსის 
გამოცხადება დელფოსადმი – აპოლონის მთავარი სამისნოსადმი 
ათენელთა რთული დამოკიდებულებით იყო განპირობებული – 
დელფო სპარტის მხარეზე მდგომად მოიაზრებოდა, შესაბამისად, 
ათენელებს ვერც ექნებოდათ მოლოდინი, რომ დელფო მათ რა-
იმე მითითებას მისცემდა.* ამავე მიზნით, ძვ.წ. 420 წ-ს, ნიკიასის 

* დელფოსა და სპარტელებს შორის არსებული კეთილგანწყობის და-
მადასტურებელი წყაროები წარმოდგენილი აქვს ატკინსონს (ატკინსონი 
2001: 44).



627

ზავის შემდგომ ხანმოკლე მშვიდობიანობისას, ათენელებმა ეპი-
დავროსიდან გადმოიტანეს ასკლეპიოსის კულტმსახურება და 
დიონისეს   თეატრის   მახლობლად   ასკლეპიოსის   ტაძარი   აღმარ-
თეს. პავსანიასი გადმოგვცემს იმასაც, რომ ათენელებმა აპოლონს 
„Alexikakos“-ის (ბოროტის ამცილებლის) ზედწოდება მიანიჭეს 
(Paus. I, 3,4). დაგვიანებით გატარებული ეს ღონისძიებანი ტრა-
დიციული ღვთისმსახურების განსამტკიცებლად იყო მიმართუ-
ლი, თუმცა ისინი ასე ჭირით გამოწვეული პოლიტიკური კრიზი-
სის დაძლევასაც ემსახურებოდნენ.

ზემოთ აღვნიშნეთ, რომ ანტიკურ ეპოქაში ხელისუფლებებს 
არ ჰქონიათ შემუშავებული ადმინისტრაციული ღონისძიებანი 
ეპიდემიათა წინააღმდეგ. თუმცა, როგორც ჩანს, მოსახლეობა 
სახელისუფლებო ინსტიტუციებიდან ელოდა გამხნევებას, ის-
ტერიულ განწყობათა შემსუბუქებას, გარკვეული გამოსავლის 
შეთავაზებას. 

თუკიდიდეს მიხედვით, პერიკლემ – სტრატეგოსმა ხალხის 
გასამხნევებლად საგანგებო სახალხო კრება მოიწვია. თუმცა, 
როგორც ჩანს, ამას მის წინააღმდეგ მოქალაქეთა საშინელი უკ-
მაყოფილება უძღვოდა, მოქალაქეებისა, რომლებიც პერიკლეს ომის 
წამოწყებაში სდებდნენ ბრალს (Thuc. II, 59,2). შესაბამისად, პერიკ-
ლეს ეს ნაბიჯი ხალხის უკმაყოფილების ჩაქრობის მცდელობად 
უნდა განვიხილოთ.* თუკიდიდესგან განსხვავებით, პლუტარქე 
პერიკლეზე ათენელთა გაღიზიანებას და მის დადანაშაულებას 
უშუალოდ ჭირს უკავშირებს. კერძოდ, მისი თქმით, ათენელები 
სტრატეგოსს ხალხის ქალაქში თავმოყრაში ადანაშაულებდნენ, 
რამაც ჭირის წარმოქმნა გამოიწვიაო (Plut. Peric. 34). თუკიდიდე 
წერს, რომ ხელისუფალს ესმოდა თავისი თანამოქალაქეების და 
მათ ასეთ ქცევას მოელოდა კიდეც. სახალხო კრებაზე წარმოთქმუ-
ლი ეს სიტყვა (Thuc. II, 60-II, 64) პერიკლეს უკანასკნელი სიტყვაა 
თუკიდიდეს ისტორიაში. ამ საკმაოდ ვრცელ სიტყვაში საკუთრივ 
ჭირს  იგი  მოკლედ  ეხება.  სტრატეგოსისთვის ჭირი ბედის  უეცარი 

* შუა საუკუნეებიდან მოყოლებული ხალხი ძირითადად ხელისუფლების 
მიერ ეპიდემიასთან საბრძოლველად გატარებულ ღონისძიებებს აპრო-
ტესტებდა. ათენში კი მოსახლეობა უკმაყოფილო იყო ომის წარმოების სახე-
ლისუფლებო პოლიტიკით, ომისა, რის გამოც ახლა ისინი ამ მდგომარე-
ობაში აღმოჩნდნენ.



628

და წინასწარგანუჭვრეტელი შეტრიალებაა, რაც სხვა უბედურე-
ბებთან ერთად ადამიანებში საკუთარი ძალის რწმენას ანადგუ-
რებს (Thuc. II, 61,3). ჭირს, როგორც მოვლენას, რომელიც მათ თავს 
დაატყდათ ყოველგვარი გათვლების საპირისპიროდ, პერიკლე 
ყველა უბედურებათაგან ყველაზე საშინელს უწოდებს. ჭირი არის 
ღმერთების გამოგზავნილი – τὰ δαιμόνια, ღმერთების გზავნილი 
კი გვმართებს მორჩილებით ავიტანოთო (Thuc. II, 64,2). ამით 
პერიკლემ არა მარტო უთხრა ათენელებს, რომ ჭირის წინააღმდეგ 
ვერაფერს გავაკეთებთო, არამედ საკუთარი პასუხისმგებლობაც 
მოიხსნა იმ მოვლენის წინაშე, რომელიც განუჭვრეტელი და ღმერ-
თების გამოგზავნილია და შესაბამისად, ადამიანური ძალა მას ვერ 
შეეწინააღმდეგება. 

და როგორი იყო ამაზე ხალხის რეაქცია? თუკიდიდეს მიხედ-
ვით, ამ სიტყვამ ხალხზე იმოქმედა, თუმცა მათი გაღიზიანება არ 
ჩამცხრალა, ვიდრე სტრატეგოსს ფულადი ჯარიმის გადახდა არ 
დააკისრეს.  პლუტარქესა  და  დიოდორეს   მიხედვით,   დაჯარიმე-
ბას  მისი   თანამდებობიდან  გადაყენებაც  მოჰყვა  (Plut.  Peric. 35,4;  
Diod. XII, 45,3). თუმცა ჯარიმის გადახდიდან არცთუ დიდი ხნის 
შემდეგ პერიკლე ისევ აირჩიეს სტრატეგოსად. ამჯერად მთა-
ვარსარდლად დიდი ხნით ყოფნა მას არ დასცალდა, ჭირით და-
ავადდა და მალევე გარდაიცვალა. 

აი   ესაა,  რაც    თუკიდიდემ   გვითხრა,   ერთი მხრივ, იმის შე-
სახებ,   თუ  როგორ  და  რა  გააპროტესტა  ჭირით   დათრგუნულმა 
ათენის მოსახლეობამ და, მეორე მხრივ, იმის თაობაზე, რა იყო 
უმაღლესი ხელისუფლის და ამავდროულად უმაღლესი ავტო-
რიტეტის მქონე ფიგურის პასუხი ამ გამოწვევაზე. 

როზენბერგის მოდელის მიხედვით, ამ სოციალური დრამის 
ბოლო აქტი ეპიდემიის რეტროსპექტული ანალიზია. ისმის კითხ-
ვები: როგორ გაუმკლავდა საზოგადოება ამ გამოწვევას და რა იყო 
მისი გრძელვადიანი  შედეგები.  თუკიდიდეს  მონათხრობში ათე-
ნის    ჭირის   რეტროსპექტული   განსჯა   მჭიდროდ   უკავშირდება
პელოპონესის ომის მისეულ ხედვას,   იმ ისტორიულ-პოლიტიკუ-
რი  კონტექსტის  ანალიზს,  რომლის დროსაც  ავადობა  მიმდინარე-
ობდა, საბოლოო ჯამში კი, მთელი ნაწარმოების დაწერის მწერ-
ლისეულ მიზანდასახულობას. 



629

ის, როგორც თუკიდიდე ჭირის შესახებ თხრობას იწყებს, მიზ-
ნად ისახავს არა მარტო ამ სენის სისასტიკის მყისიერ წარმოჩე-
ნას, არამედ მიზნად ისახავს იმის წინასწარ შეტყობინებასაც, 
თუ როგორ, რა კატასტროფის მომტანად იქნა ჭირი ჩაბეჭდილი 
ადამიანთა მეხსიერებაში. თუკიდიდეს სმენია, რომ ეს დაავადება 
ადრეც ყოფილა მრავალ ადგილას, განსაკუთრებით ლემნოსსა 
და სხვა ადგილებში, მაგრამ ჭირს აქამდე არასოდეს მოუცელავს 
ასეთი სისწრაფით და ასეთი ძალით და ადამიანთა ხსოვნაში მას 
ამდენი სიცოცხლე არასოდეს წარუტაცია (Thuc. II, 47,3). ასეთივე 
სიმკვეთრით   გამოირჩევა   ავადობის   მეორე  და  საბოლოო   ტალ-
ღის შემდეგ გაკეთებული მისი განაცხადი, ჭირის შედეგების 
ერთგვარი   შეჯამება:   „არაფერს ისე   არ  დაუცია სულით ათენე-
ლები  და  არაფერს  ისე  არ  დაუზიანებია მათი  სამხედრო ძლიერე-
ბა, როგორც ეს ამ სენმა გააკეთა“ (Thuc. III, 87,2).* ჭირით გამოწ-
ვეული სამხედრო ძალის დანაკარგი იმდენად დიდი იყო, რომ 
ათენს ჭირის თავდაპირველი შემოტევიდან 15 წელი დასჭირდა 
მოსახლეობის რიცხოვნების აღსადგენად და ფინანსური რესურ-
სების  მობილიზაციისთვის.   „ახლახანს  გამოჯანმრთელდა ქალა-
ქი ჭირისა   და  ხანგრძლივი  ომისაგან“,  –   გვაუწყებს   თუკიდიდე 
ძვ.წ. 415 წ-ის მოვლენებზე მოთხრობისას (Thuc. VI, 26,2).

სამხედრო ძალისთვის ასეთი დარტყმის მიყენების გარდა, 
თუკიდიდეს მიხედვით, ჟამიანობამ გადამწყვეტი გავლენა იქონია 
ომის მიმართ ათენელთა დამოკიდებულებაზე. მშვიდობისმო-
სურნე განწყობათა გაზრდამ აქტიური სამხედრო კამპანიის წარ-
მოების პერიკლესეულ სტრატეგიას შეუშალა ხელი, შეარყია ლი-
დერის ავტორიტეტი. საბოლოოდ, ჭირმა ფიზიკურად შეიწირა 
პერიკლე – საუკეთესო წინამძღოლი. მხოლოდ მისი სიკვდილის 
შემდეგ დარწმუნდნენ ათენელები, თუ რაოდენ სწორი იყო მთა-
ვარსარდლის ხედვა ომის სტრატეგიასთან მიმართებით (Thuc. II, 
65,5). 

* სამხედრო ძალის დანაკარგი – 4400 ჰოპლიტი და 300 მხედარი. შესაბამისად, 
ჭირს შეუწირავს (ომის დასაწყისისთვის ათენელთა სამხედრო ძალის 
რიცხოვნება წარმოდგენილია Thuc. II, 13,6) ყოველი მესამე ჰოპლიტი და 
ყოველი მეოთხე მხედარი. დანარჩენი მოსახლეობიდან დაღუპულთა 
რიცხვს ისტორიკოსი არ გვისახელებს. გომის მიხედვით, ეს რიცხვი 70 000-
დან 80 000-მდე უნდა ყოფილიყო (გომი 1956: 388-389).



630

საშინელი სენის გრძელვადიანი შედეგი იყო ისიც, რომ ათე-
ნელთა მართვა პერიკლეს სრულიად საპირისპირო წინამძღოლთა 
– ათასი ჯურის დემაგოგთა ხელში აღმოჩნდა, რომელთა პირად 
გამორჩენას ყოველთვის ეწირებოდა სახელმწიფო ინტერესები 
(Thuc. II, 65,8-10). ხატოვნად გვიხატავს პლუტარქეც, თუ როგორ 
გამოვლინდა  პერიკლეს  სიკვდილის  შემდეგ  ის  მრავალრიცხოვა-
ნი   სიმდაბლე,  რომელთაც   სტრატეგოსი  არ   აძლევდა   საშუალე-
ბას, თავი   გამოეყო  და მოურჩენელ სენად   გადაქცეულიყო (Plut. 
Peric 39).

თუკიდიდეს ღრმა რწმენით, ჭირი ასევე იყო ათენში წარმოქ-
მნილი სოციალურ ბოროტებათა წყარო და იყო გაცილებით მე-
ტად, ვიდრე ომი (მარტინეზი 2017: 140).* ჭირმა და ომმა ადამი-
ანთა უმეტესობისთვის დაშალა სოციალური შედუღაბებულობა 
– სხვებზე ზრუნვა, ზრუნვა ერთობაზე, შეთანხმებულობა ანუ 
ყველაფერი ის, რაც საზოგადოებას ესოდენ სჭირდებოდა (ჰიუ 
2013: 134). სენმა ხელი შეუწყო სოციალური და პოლიტიკური 
ძალმომრეობით იმ პროცესების განვითარებას, რომლებიც ძირს 
უთხრიდა გონიერებას, რამაც, საბოლოო ჯამში, ათენის საზოგა-
დოების დეზინტეგრაცია განაპირობა (ლონგრიგი 1992: 33).

ვფიქრობთ, ათენის ჭირის თუკიდიდეს მონათხრობის, რო-
გორც სოციალური კონსტრუქტის, ანალიზმა აჩვენა, რომ ჭირის 
მწერლისეული  ინტერპრეტაცია  მიესადაგება   ეპიდემიური   ნარა-
ტივის თაობაზე როზენბერგის მოდელს და ამასთან წარმოგვიდ-
გენს ეპიდემიათა უნივერსალურად აღიარებულ მახასიათებლებს. 
იმ შემთხვევებში, როდესაც თუკიდიდესთან არაა აღწერილი არ-
ქეტიპული მოდელის რომელიმე ასპექტი, მაგალითად, ეპიდემი-
ის წარმოშობის მიზეზები, ან ხელისუფლების მიერ გატარებუ-
ლი ღონისძიებები ავადობის წინააღმდეგ და ა.შ., ჩვენ შევეცადეთ 
აგვეხსნა,  თუ რა  ობიექტური  თუ  სუბიექტური  ფაქტორებით  იყო 
ეს განპირობებული. 

განსაკუთრებული ყურადღება დავუთმეთ ჟამიანობისას ადა-
მიანთა სოციალური ქცევების ფართო სპექტრის წარმოჩენას, 
რომელიც თუკიდიდეს მაღალი მხატვრული ოსტატობით აქვს გად-
მოცემული. ეს გახლავთ, ალბათ, უპირველესად ის, რითაც „ჭირი 

* იხილეთ ასევე ორვინი 1988: 831-847.



631

ათენში“ ამახსოვრდება მკითხველს და ის, რამაც თუკიდიდეს 
ნარატივის მიბაძვა და მისი ეპიდემიათა ლიტერატურულ მოდე-
ლად გადაქცევა გამოიწვია. 

და მაინც, სხვადასხვა ეპოქისა და გეოგრაფიული ლოკაციის 
ეპიდემიათა არაერთი მსგავსების მიუხედავად, განსხვავებული 
ისტორიულ-პოლიტიკური თუ სოციალური კონტექსტი განსაზღ-
ვრავდა ავადობაზე სხვადასხვა ინტელექტუალურ და საზოგადო-
ებრივ პასუხს. სხვა ფაქტორებთან ერთად პასუხი დიდწილად 
დამოკიდებული იყო, თუ როგორ აღიქვამდა კონკრეტული სა-
ზოგადოება ეპიდემიას, დამოკიდებული იყო საზოგადოებაში 
მრავლად არსებულ ცრურწმენებსა და შფოთზე, მოსახლეობის 
განათლების დონეზე, ხალხის ცნობიერებაში რაციონალიზმისა და 
ირაციონალიზმის წილზე. 

თუკიდიდე  საკმაოდ  საინტერესოდ  წარმოაჩენს  ეპიდემიაზე  
ძვ.წ.  V  ს-ის  დემოკრატიული  ათენის  ინტელექტუალურ   პასუხს. 
ჭირის პერიკლესეული განმარტების მოყვანით, რომლის მიხედ-
ვითაც   ჭირი   არის  ღმერთის  გამოგზავნილი,   წინასწარგანუჭვრე-
ტელი ფენომენი, ასევე ავადობასთან დაკავშირებით სხვადასხვა 
მისნობის მოხმობითა თუ შეუცნობლის მიმართ მოსახლეობის 
კაპიტულაციაზე ხაზგასმით, მწერალმა გვიჩვენა, რომ გარკვე-
ულწილად ამ მოვლენას საზოგადოება ირაციონალურ ფენომენად 
აღიქვამდა. თუმცა ამასთან იგი ყველა შესაძლო შემთხვევაში 
წარმოგვიდგენდა თავის რაციონალურ დამოკიდებულებას – მან 
ხაზგასმით აუარა გვერდი ჭირის წარმოშობის მიზეზებზე, მათ 
შორის ტრანსცენდენტურ მიზეზებზე მსჯელობას, არ დაიწყო ავა-
დობის შემოტანაში განტევების ვაცების მოძიება, სკეპტიკურად 
შეაფასა საზოგადოებაში მოარული მისნობანი თუ ცრურწმენები. 
თუკიდიდეს, განსწავლულ ფილოსოფიურ თვითმხილველს, გა-
მოუთქმელად ჰქონდა გაცნობიერებული, რომ ღმერთისთვის პა-
სუხისმგებლობის მიწერა მხოლოდ უცოდინრობის აღიარება იყო 
და ამგვარ აღქმაში ის მარტო არ უნდა ყოფილიყო (ჰიუ 2013: 134). 

ჭირის ბუნებრივ პროცესად გააზრება წარმოგვიდგენს თუკი-
დიდეს არა მხოლოდ თავისი ეპოქის გამორჩეულ მოაზროვნე-
რაციონალისტად, არამედ ინტელექტუალურად წინ მდგომადაც 
ოცდახუთი საუკუნის შემდეგ მცხოვრებ ადამიანთა გარკვეულ 



632

ჯგუფებზე. ასე მაგალითად, არცთუ დიდი ხნის წინ, 1987 წ-ს 
ა.შ.შ.-ში შიდსთან დაკავშირებულმა გამოკითხვებმა აჩვენა, რომ 
ამერიკელთა 43%-ის რწმენით, შიდსი ზნეობრივი დაცემის გამო 
ღმერთის  სასჯელი  იყო.  ექიმთა  შორის  ჩატარებულმა  გამოკითხ-
ვებმა კი უარესი შედეგი დადო – ნაწილმა განაცხადა, რომ თავი-
სუფალი არჩევანის შემთხვევაში ისინი შიდსით ავადმყოფთაგან 
მხოლოდ იმათ უმკურნალებდნენ, ვინც „უცოდველად“ დაავადდა 
(ამუნდსენი 1996: 28). 

დასასრულ, როდესაც ვმსჯელობთ, თუ რატომაა მნიშვნელო-
ვანი ანტიკური ხანის ეპიდემიათა შესწავლა დღევანდელ დღეს, 
ასეთი  მასშტაბის  პანდემიის   მიმდინარეობისას,  ალბათ,   უადგი-
ლო არ იქნება, გავიხსენოთ სწორედ ამ კონტექსტში 2013 წელს 
დასმული ჰიუს შეკითხვა, რომელიც ასე ჟღერდა: ნეტავ, ჩვენმა 
გაზდილმა განსწავლულობამ გახადა თუ არა უკეთესი ჩვენი სოცი-
ალური კეთილგონიერება და გამოწვევისთვის თავის გართმევის 
უნარი? (ჰიუ 2013: 134). 

დამოწმებანი:

ამუნდსენი 1996: Amundsen D.W.,Medicine, Society and Faith in the Ancient and 
Medieval World. Baltimore: 1996.
ანტონოვი 2020: Антонов А. Афинская Чума 430 г. до н. э. – Первая Пандемия 

в Истории. 3 Апр., 2020 https://vk.com/@istfacere1-afinskaya-chuma-430-g-do-ne-
pervaya-pandemiya-v-istorii
ატკინსონი 2001:	 Atkinson J. E. Turning Crises into Drama: The Management of 

Epidemics in Classical Antiquity ACTA CLASSICA , XLIV, 2001, 35-52.
გომი 1956: Gomme A.W. A Historical Commentary on Thucydides, vol. II. Oxford: 

University Press, 1956.
დიანოსაშვილი 2014: Dianosashvili N. Mad Dance: From Bacchus to Rock. Phasis, 

Greek and Roman Studies, 17, 2014, 83-95.
ევანსი 1992: Evans R. Epidemics and Revolutions: Cholera in Ninenteeth-century 

Europe. in: Ranger T., Slack P.(ed.), 1992, 149-175.
თუკიდიდე 2002: თუკიდიდე. ჭირი ათენში, II, 48-52. ძველბერძნულიდან 

თარგმნა დ. ქურიძემ, ანტიკური ლიტერატურის ანთოლოგია, წიგნი II, შეადგინა 
ნ. ტონიამ. თბილისი: 2008. 

https://vk.com/@istfacere1-afinskaya-chuma-430-g-do-ne-pervaya-pandemiya-v-istorii
https://vk.com/@istfacere1-afinskaya-chuma-430-g-do-ne-pervaya-pandemiya-v-istorii


633

კონი: Cohn S. Pandemics: Waves of Disease, Waves of Hate from the Plague of Ath-
ens to A.I.D.S. Historical Research, v.85, issue 230, 535-555.
კრაუფურდი 1914: Crawfurd R. Plague and Pestilence in Literature and Art. Ox-

ford: 1914.
ლონგრიგი 1992:	Longrigg J. Epidemic, Ideas and Classical Athenian Society. in: 

Ranger T., Slack P. (ed.), 1992, 21-45..
მარტინეზი 2017: Martinez J. Political Consequences of the Plague of Athens. Grae-

co-Latina Brunensia, vol. 22 (1), 2017, 135-146.
ორვინი 1988: Orwin C. Stasis and Plague: Thucydides on the Dissolution of Society. 

The Journal of Politics, vol. 50, No. 4, 1988, 831-847.
პულანი 1992: Pullan B. Plague and Perceptions of the Poor in Early Modern Italy. 

in: Ranger T., Slack P.(ed.), 1992, 101-125. 
რენჯერი ... 1992: Ranger T., Slack P. (ed.). Epidemics and Ideas: Essays on the His-

torical Perception of Pestilence. Cambridge University Press, 1992.
როზენბერგი 1992: Rosenberg Ch. What is an Epidemic? AIDS in Historical Per-

spective. Ch.13 in: Rosenberg Ch. Explaining Epidemics and Other Studies in the His-
tory of Medicine. Cambridge University Press, 1992.
სლეკი 1985: Slack P. Impact of Plague in Tudor and Stuart England. London: 1985.
სლეკი 1992: Slack P. “Introduction” in: Ranger T., Slack P. (ed.), Cambridge Univer-

sity Press, 1992, 1-20.
ჯონსი 2020: Jones, M.D. History in a Crisis – Lessons for Covid-19. The New Eng-

land Journal of Medicine, (March 12) 2020 https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/
NEJMp2004361
ჰიუ 2013: Hugh D. Responses to Natural Disasters in the Greek and the Roman 

World. in: Forces of Nature and Cultural Responses, Pfeifer K., Pfeifer N., (ed.), Sp-
inger, 2013, 111-139.

 

https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJMp2004361
https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJMp2004361


634

პანდემიის, როგორც მოულოდნელი განსაცდელის
გავლენა მსოფლიო და ქართულ კრიტიკასა 

და პუბლიცისტიკაზე
Impact of Pandemic as the Sudden Change on the World 

and National Criticism

Miranda Tkeshelashvili
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

The Spread of Epidemics and the Social and Political Context of 
the Events of that Time in the Georgian Democratic Press of the 

Early 20th Century

Summary

From the beginning of the 19th century to the first quarter of the 
20th century, the Russian Empire  was  repeatedly struck by an  out-
break of  cholera, causing great damage to the population of Georgia. 
The event was being covered extensively by the Georgian press of that 
time. The newspapers covered the statistics of the epidemic. 

It is interesting to look at the situation caused by the pandemic as de-
scribed in the press, to discover how the nature of the disease was studied 
and what measures were taken by the government to prevent the spread 
of the disease, to discover the decrees issued by the city self-government 
to stop the pandemic, the means used by the population to avoid being 
infected by the dangerous disease. 

Key Words: Epidemic; vaccination; preventive measures; Georgian 
Democratic Press. 



635

მირანდა ტყეშელაშვილი
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

ეპიდემიების გავრცელებისა და ამ მოვლენის 
სოციალურ-პოლიტიკური კონტექსტის ასახვა  

მე-20 საუკუნის დასაწყისის ქართულ 
დემოკრატიულ პრესაში

მე-19 საუკუნის დასაწყისიდან მე-20 საუკუნის პირველი მე-
ოთხედის ჩათვლით, რუსეთის იმპერიას, რომლის შემადგენ-
ლობაში  იმ  დროს  საქართველოც  იმყოფებოდა,   ქოლერის  რამ-
დენიმემ ტალღამ გადაუარა. მათ შორის, ერთ-ერთი ყველაზე 
მასშტაბური 1890-იანი წლების პანდემია იყო. მას ფართოდ 
აშუქებდა იმდროინდელი ქართული პრესა, გამორჩეულად კი 
„ივერია“, რომელსაც განსაკუთრებული სარედაქციო პოლიტიკა 
ჰქონდა ამ საკითხთან მიმართებაში. გაზეთი სისტემატურად ბეჭ-
დავდა წერილებს ქოლერის შესახებ. ხშირად, ეს პუბლიკაციები 
სამეცნიერო-პოპულარული ხასიათისაა, ნათარგმნი და გადმობეჭ-
დილია მსოფლიოს სხვადასხვა ქვეყნების პრესიდან, მათში მო-
ცემულია ინფორმაცია სენის გამომწვევი მიზეზების, გავრცელების 
მასშტაბების, პროფილაქტიკური ღონისძიებების შესახებ. 

ისევე, როგორც თანამედროვე საქართველოში, ეპიდემიები-
სადმი დამოკიდებულება არასერიოზული ჩანს ამ პერიოდის სა-
გაზეთო  პუბლიკაციებიდან.  ადამიანები  არ   იჩენდნენ  სიფრთხი-
ლეს, არ მიმართავდნენ პრევენციულ ზომებს, ზოგჯერ იუმორი-
თაც უყურებდნენ ამ სიცოცხლისთვის საშიშ ვირუსს. განსაკუთ-
რებით აშკარაა ასეთი დამოკიდებულება ადგილობრივ კორეს-
პონდენტთა მიერ მოწოდებულ ყოველდღიურ ინფორმაციებში. 
მაგალითად, სოფელ მარტვილიდან წერენ, რომ იმედი აქვთ, ქო-
ლერა გვერდს აუვლით. „თავზარი დაგვეცა როდესაც გავიგეთ, 
ქუთაისში ხოლერააო. გვეგონა, უსათუოდ ჩვენც გვეწვეოდა, 
მაგრამ არ დაგვიპატიჟნია და დაუპატიუჟებლად მან არ იკადრა 
ჩვენთან მობრძანება. შენი მტერია, რომ გვწვეოდა გავწყდებოდით, 



636

არც სისუფთავეს, არც ხოლერის წინააღმდეგ დარიგებას კაცი 
ყურს არ უგდებდა, გლეხკაცობა ამბობდა, რაღაც ბასილაა, ის მე 
რას მიზამსო.“ კახელი კორესპონდენტი, სოფელ აწყურიდან თა-
ნასოფლელთა დამოკიდებულებას, ეპიდემიის მიმართ ასე აღ-
წერს: „აქაურები ამბობენ ჩვენ მაგგვარი სენი ვერაფერს დაგვაკ-
ლებს, რადგანაც მფარველად ჩვენი წმინდა ანუ თეთრი გიორგი 
გვეგულებაო. ბევრჯერ შევსწრებივართ ამ ხოლერიანობას, მაგრამ 
ჩვენის ძლიერის ხატის შიშით მას აქეთ ვერ გაუწაწანიაო“ („ივე-
რია“ 1892: 183). აი, გურული კორესპონდენტი კი, ოზურგეთის 
მაზრის სოფელ აცანიდან, გულისტკივილით იუწყება, ხოლერა 
ჩვენ  რას  დაგვაკლებს, ტყვია და ბასრი ხანჯალია ჩვენი მტერიო 
და რომელიღაც თავყრილობისას ატეხილი ჩხუბის შესახებ უამბობს 
მკითხველს („ივერია“ 1892: 176) 

 აქტუალობიდან გამომდინარე, განსაკუთრებულ ყურადღებას 
იპყრობს, ასევე, აცრასთან დაკავშირებული სტატიები. მე-18 სა-
უკუნეში ჩვენში ევროპიდან შემოვიდა აცრის ვაქცინები, მაგრამ ამ 
მოვლენას ფართო ხასიათი მხოლოდ მე-19 საუკუნის ბოლოს მიეცა. 

1892 წლის 4 სექტემბრის „ივერია“ აქვეყნებს თედო სახოკიას 
ვრცელ სტატიას სათაურით „ქოლერის საწინააღმდეგო ვაქცინის 
(ჩირქის) აცრა“,  რომელშიც  „პარიჟის  პასტერის ინსტიტუტის  ტეხ-
ნიკური სამიკრობო ლაბორატორიის“ მიღწევებზეა საუბარი. ვაქ-
ცინის გამომგონებელი ყოფილა ვინმე ვალდემარ ჰავკინი, ოცდა-
ათიოდე წლის ებრაელი რუსეთის იმპერიიდან. სტატიის ავტორი 
ქებას არ იშურებს ახალგაზრდა მეცნიერის მიმართ. კაცობრიობის 
უზომო სიყვრულით განმსჭვალულმა ჰავკინმა დიდი გამბედა-
ობა გამოიჩინა, როცა ზღვის გოჭებსა და კურდღლებზე წარმატე-
ბით წაქეზებულმა, ადამიანებზე მისი გამოცდაც გადაწყვიტა. 
პირველად საკუთარ თავზე სცადა ხოლერის შხამის ძალა, მზად 
იყო სასიკვდილოდაც, მაგრამ თვითონაც მშვიდობით გადარჩა 
და იმედიც გაუასკეცდა, რომ მთელ კაცთა მოდგმას გაუწევს 
სამსახურსო.

„ივერიაში“ ამ დროისათვის მოკლე ცნობები ჰავკინის გამოგო-
ნების შესახებ უკვე დაბეჭდილი იყო, თედო სახოკიას ეს ვრცელი 
სტატია  კი  სააგიტაციო  ხასიათს  ატარებს,   პუბლიცისტი   მკითხ-
ველს სთავაზობს ჰავკინის მიერ პარიჟის საბიოლოგიო საზო-



637

გადოების წინაშე ორჯერ წარდგენილი მოხსენებების ვრცელი 
ამონარიდების თარგმანებს, აუწყებს, ფრანგული ორიგინალები 
ხელთა მაქვს და მინდა თქვენც გაგაცნოთო.

ჰავკინის მიერ გამოგონილი ვაქცინაც ორ აცრის საშუალებით 
კეთდებოდა, პირველი სუსტი და მეორე – ძლიერი. მკვლევარი 
მოხსენებაში დაწვრილებით აღწერს სუსტი აცრის შემდე ორგა-
ნიზმის   მიერ   გამოვლენილ   რეაქციებს,   ტემპერატურის   ჯერ 
ზრდას, მერე კლებას, სხვა სიმპოტომებსაც; მას შემდეგ, რაც ვაქ-
ცინა საკუთარ თავზე გამოსცადა, ჰავკინს მოხალისეებიც გამოს-
ჩენია, რომელთა სიმპტომებსა და ორგანიზმის რეაქციებს ასევე 
დეტალებში აღწერს, წუთობრივი სიზუსტით. აღსანიშნავია, რომ 
პარიზში, პასტერის ინსტიტუტის მოხალისეთა შორის ყოფილა 
თბილისელი ექიმი თამამშოვი. 

თედო სახოკია საბოლოოდ ასკვნის, რომ ხოლერის საწი-
ნააღმდეგო ვაქცინა ადამიანის ჯანმრთელობისათვის საშიში სრუ-
ლიად არ არის და, მეტი დამაჯერებლობისთვის, ამატებს, რომ 
ჰავკინისებური წესი ხოლერის აცრისა და მისი გადადებისაგან 
ადამიანების უზრუნველყოფისა, ცნობილმა პროფესორებმა, მათ 
შორის, თვით გამოჩენილმა პასტერმაც ძალიან მოიწონეს. 

ინფექციური სნეულებების, კერძოდ, ყვავილის წინააღმდეგ 
აცრების გამოყენების აუცილებლობას ეხება 1900 წლის „კვალის“ 
43-ე ნომერში გამოქვეყნებული სტატია: 

„ამ ჩვენ დროში, უცხო სახელმწიფოებში ძნელათ შეხვდებით 
ახლა იმისთანა ბავშვს, რომ ყვავილი აცრილი არ ჰქონდეს. ამიტომ 
ძლიერ იშვიათია იქ კაცი ყვავილისგან ჰკვდებოდეს. მეტადრე 
განათლებულ ქვეყნებში, დიდი ყურადღებაა მიქცეული იმაზე, 
რომ ყველა ბავში უეჭველათ აცრილი იყოს. მაგალითათ ნემეცების 
სახელმწიფოში, გერმანიაში, ამ 24 წლის წინეთ იმისთანა კანონი 
გამოიცა, რომლის ძალითაც ყველა ბავშვისთვის ყვავილი უნდა 
აეცრათ და ხელმეორეთაც მეათე წელიწადზე... მას შემდეგ, რაც 
ნემეცებმა შემოიღეს ხსენებული კანონი და თავის ბავშვებს ორ-
ორჯელ დაუწყეს ყვავილის აცრა, ნემეცების ქვაყანაში ყვავილი 
იშვიათად-ღა იჩენდა ხოლმე თავს და მერე კი ყვავილის ხსენება 
სრულებითაც მოისპო. დღეს იქაურმა ხალხმა არც კი იცის, 
ყვავილით ავათმყოფობა რასა ჰქვია.



638

... სამწუხაროთ ქართველებში დღესაც ძლიერ ბევრ ოჯახს იპო-
ვით, სადაც არცერთ ბავშვს არა აქვს ყვავილი აცრილი. ხოლო რაც 
შეეხება მეორეთ აცრას, ამაზე ხომ სრულებით არავინ ფიქრობს 
არამცთუ გლეხებში, თავად-აზნაურებშიაც ძნელათ თუ იპოვით 
ორ-ჯელ აცრილ ბავშვს.

საშინელებაა მეტადრე მიყრუებულ, მივარდნილ სოფლებში. 
გაუნათლებელი ხალხი ცრუ მორწმუნეობით არის შეჯაჭვული, 
ამისთანა სოფლებში როცა კი ყვავილი იჩენს ხოლმე თავს, ხო-
ლერაზე უფრო ძლიერ ჟლეტს ხალხს. მერე რა არის ამის მიზეზი 
თუ   არა ხალხის შეუგნებლობა. ცრუ მორწმუნე კაცს ყვავილი რა-
ღაც ანგელოზათ მიაჩნია და ყვავილის აცრა დიდი ცოდვა ჰგონია“.

მე-20   საუკუნის დასაწყისში რუსეთის იმპერიაში ქოლერა კი-
დევ ერთხელ  გავრცელდა,  რამაც  დიდი  ზიანი  მიაყენა  საქართვე-
ლოს მოსახლეობას. ამ მოვლენას დიდ ადგილს უთმობდა საქარ-
თველოს იმდროინდელი პრესა. 

1900-იანი წლების დემოკრატიული მიმართულების გაზეთები 
აშუქებდნენ ეპიდემიის გავრცელების სტატისტიკას. ეს იყო ცნო-
ბები ყოველდღიურად დაღუპული ადამიანების შესახებ. ეს ციფ-
რები, მითუმეტეს დღევანდელი პანდემიის პირობებში, საოცრად 
შთამბეჭდავია. 

პრესაში, ქოლერის გამორჩეულად დიდი მასშტაბით გავრცე-
ლების ფონზე, ასახულია თბილისის მცხოვრებთა მდგომარეობა, 
სანიტარული და ეპიდემიოლოგიური ვითარება ქალაქში, სა-
ავადმოფოების გადატვირთვა, მიმართვიანობის სიმრავლე და 
ავადმყოფების მკურნალობაში შექმნილი პრობლემები. 

განსაკუთრებით მძიმე მდგომარეობა იყო ზღვისპირა ქალაქებ-
ში, რადგან ეპიდემია მეზღვაურებს შემოჰქონდათ. მდგომარეობა 
ისე რთული იყო, რომ 1902 წელსვე დაწყებულა ბათუმში ახალი 
საავადმყოფოს მშენებლობა, რომლის გამგედ პეტერბურგელი ექი-
მი,   ცნობილი სპეციალისტი ფოლკენშტეინი მოუწვევიათ („ივე-
რია“ 1902: 167).

გაზეთების კორესპონდენტთა აზრით, ქოლერის მასობრივი 
გავრცელების მთავარი მიზეზი იყო ხალხის სიღატაკე, დაბალ 
სოციალურ ფენაში არსებული ანტისანიტარია და აუცილებელი 
საარსებო პირობების უქონლობა.



639

„თფილისში ხოლერა მძვინვარებს“, – ვკითხულობთ 1910 
წლის ერთ-ერთ საგაზეთო სტატიაში. „საყურადღებოა და საში-
შარია ის გარემოება, – წერს სტატიის ავტორი, – რომ ეს საში-
ნელი სენი გასაოცარი სისწრაფით ვრცელდება. 29 ივნისს სულ 
სიკვდილის ათამდე შემთხვევა იყო, 30-ს 15 თუ 17, პირველ ივ-
ლისს კი უკვე 60-ზე მეტი შემთხვევაა საღამოს ხუთ საათამდე. 
ასეთი პროპორციით თუ იმატა, რამდენიმე კვირაში სულ მუსრს 
გაავლებს ქალაქს. ამიტომაც არის საჭირო ამთავითვე ენერგი-
ული ზომების მიღება, პირველყოვლისა, რასაკვირველია, ქალაქის 
თვითმმართველობისაგან“. 

ხოლერისა და სხვა პანდემიური ავადმყოფობის გამო რთუ-
ლი მდგომარეობა იყო ქუთაისშიც, რაც აისახებოდა ამ ქალაქში 
გამომავალი პრესის ფურცლებზე. პატარა ქალაქებში არსებული 
ანტისანიტარია ეპიდვითარებას ამძიმებდა. ქუთაისის ამგვარ 
მდგომარეობას აღწერდა ეროვნულ-დემოკრატიული მიმართუ-
ლების გაზეთ „იმერეთის“ კორესპონდენტი. პუბლიცისტურ ეს-
კიზებში, რომელიც ქალაქის თვითმმართველობის მიერ განკარ-
გულ ფინანსებს და მათ შორის აღებულ სესხს ეხებოდა, ავტორი 
წერდა, რომ ადამიანთა   კეთილდღეობა  დამოკიდებულია   ქალა-
ქის სანიტარულ მდგომარეობაზე, სისუფთავეზე.

 „კარგად მოწყობილი   ქუჩები, სადეზინფექციო კამერები, პარ-
კები და სხვა, თითქოს „უნაყოფო“, ნივთიერად საზარალო საქმეა, 
მაგრამ თუ მომავლის თვალით განვჭვრეტთ, ეს ასე არ არის. კეთი-
ლად მოწყობილ, სანიტარიისა და ჰიგიენის მაღალ დონეზე მდგომ-
მა  ქალაქებმა  არც  კი  იცის  ეპიდემიური სენი –  შავი  ჭირი,  ქოლე-
რა და სხვა. საზოგადოთ ხომ, ასეთ ქალაქებში ავადმყოფთა რა-
ოდენობა და სიკვდილის პროცენტი შედარებით ნაკლებია, ვინემ 
იმ ქალაქებში, რომელნიც მზგავს კეთილმოწყობას მოკლებულია? 
და სადაც მეტი ავადმყოფია და მეტი სიკვდილი, იქ ხომ ქა-
ლაქი იძულებული ხდება მეტი ხარჯები გაწიოს? დასავლეთ ევ-
როპამ დიდი ხანია შეიგნო ეს ჭეშმარიტება. პუბლიცისტი, ზე-
მოთქმულიდან გამომდინარე, აუცილებლობად მიიჩნევს სესხის 
აღებას  ქალაქის სანიტარიისა და კეთილმოწყობისათვის“ („იმერე-
თი“ 1913: 31). 



640

„იმერეთის“ ამავე წლის ნომრებში გამოქვეყნებულია ცნობა იმის 
შესახებ, რომ ქოლერის ეპიდემიის თავიდან აცილების მიზნით, 
ქალაქის სანიტრები – გელოვანი და ჩაჩანიძე უვარგის საქონელსა 
და პროდუქტებზე ოქმებს ადგენდნენ და მათ რეალიზატორებს 
აჯარიმებდნენ („იმერეთი“ 1913: 33).

ანტისანიტარია და ცუდი პირობები ზრდიდა ეპიდემიის 
გავრცელების მასშტაბს. დიდი იყო ეპიდემიის გავრცელება პა-
ტიმართა შორის, გაზეთ „იმერეთის“ ცნობით, 1913 წლის ზა-
ფხულში ქუთაისის საპყრობილეში 47 ავადმყოფი პატიმარი იწვა 
სხვადასხვა ინფექციური დაავადებით. გაზეთი დროდადრო მათ 
გარდაცვალებასაც აუწყებდა მკითხველს („იმერეთი“ 1913: 3).

რთულ ვითარებაში გამოსავალი აცრა და მოსახლეობის ინ-
ფორმირება იყო ავადმყოფობის ხასიათსა და პრევენციული 
ზომების თაობაზე. ამას აკეთებდა ქუთაისის სახალხო უნივერ-
სიტეტი, რომელიც 1908 წელს ცნობილმა საზოგადო მოღვაწემ 
ალექსანდრე გარსევანიშვილმა დააარსა, რასაც მოჰყვა შემდეგში 
ამგვარი უნივერსიტეტების დაარსება თბილისსა და საქართვე-
ლოს სხვა ქალაქებში. სახალხო უნივერსიტეტში სხვადასხვა 
დაავადებებისა და ეპიდემიების შესახებ მოსახლეობის ცოდნის 
ასამაღლებლად ლექციებს კითხულობდნენ დარგის სპეციალის-
ტები, სახელგანთქმული   ექიმები.   გაზეთ   „იმერეთის“ ცნობით, 
1913 წლის 10 თებერვალს ქუთაისში ასეთი ლექცია წაუკითხავს 
ექიმ მ. ნასარიძეს: „ლექტორმა მდაბიო, გასაგები ენით ახსნა სა-
შინელი სახე და გადამდებლობა ჭლექისა, მოკლეთ გააცნო აუდი-
ტორიას თვისებები და გამოკვლევა ჭლექის ბაცილების, კოხის 
ჩხირებისა, აჩვენა მიკროსკოპი, მიუთითა ჰიგიენის აუცილებელ 
საჭიროებებზე და სხვა ზომებზე, რომლითაც ჭლექს სამოქალაქო 
ომი  უნდა  გამოუცხადდეს“,  –  აღნიშნავდა  სტატიის ავტორი. ამა-
ვე გაზეთის სხვა სტატიაში კი ვკითხულობთ:

„ქუთაისის აქიმებიც ცდილობენ შეერთებული ძალ-ღონით 
ებრძოლონ კაცობრიობის სასტიკ მტერს – ჭლექს. ამ მიზნით მოკ 
ლე ხანში მოხდება კრება წრის შესაკრავად და მმართველობის 
ასარჩევად“ („იმერეთი“ 1913: 38). 

განსაკუთრებული მასშტაბი   ეპიდემიურმა ვითარებამ პირვე-
ლი  მსოფლიო  ომის  დროს  შეიძინა. საქართველო, როგორც ფრონ-



641

ტისპირა ქვეყანა, ვერ აცდებოდა საშიში ავადმყოფობის გავრცე-
ლებას. ბევრი ქართველი ყარსის ფრონტზე დაიჭრა და ბევრი ტი-
ფითა და ხოლერით დაავადდა. ლაზარეთები გავსებული იყო 
ამგვარი ავადმყოფებით. მდგომარეობა იმდენად რთული იყო, 
რომ იმპერატორ ნიკოლოზ მეორის ორი ქალიშვილი მოწყალე-
ბის დებად მუშაობდნენ პეტერბურგის ლაზარეთში. ქართველი 
ქალებიც არ ჩამორჩნენ ამ ინიციატივას. 1906 წელს დაარსებულმა 
ქართველ ქალთა საქველმოქმედო ორგანიზაციამ აქტიურად ჩარ-
თო მოხალისეები ამ საპატიო საქმეში. 

დამოუკიდებლობის გამოცხადების შემდეგ, ბევრ პრობლემას-
თან ერთად, საქართველოს პირველმა რესპუბლიკამ მემკვიდრე-
ობად ქოლერის ეპიდემიის კიდევ ერთი აფეთქებაც მიიღო. რუ-
სეთში მიმდინარე სამოქალაქო ომისა და შიმშილის გამო, მრავალი 
ადამიანი  იქცა  ლტოლვილად,  ისინი  შემოდიოდნენ  საქართველო-
ში და ავრცელებდნენ სენს. ამის გარდა, ეპიდემიის გავრცელების 
სხვა წყაროებიც არსებობდა. 1918 წლის აგვისტოს გაზეთების 
ცნობით, ეპიდემია მთელ საქართველოს მოდებოდა. 

სოციალისტ-ფედერალისტთა ორგანოში, გაზეთ „სახალხო 
საქმეში“ გამოქვეყნებულ წერილში „ავადმყოფობა და საექიმო 
დახმარება კახეთში“ ვკითხულობთ, რომ კახეთში დაუნდობელი 
სენი ქოლერა გავრცელებულა, სამედიცინო დახმარება კი ადამი-
ანებს არ ჰქონიათ. სოფლებს არ ჰყავდა ექიმთა სათანადო რა-
ოდენობა, რასაც პუბლიცისტი, ფსევდონიმით „დავიწყებული“, 
მთავრობის ბიუროკრატიულ პოლიტიკას აბრალებდა: „კახეთის 
გულში, ალაზნის მარცხენა მხრიდან მეტად არასასიამოვნო ამ-
ბები მოდის ხოლერის ავადმყოფობის და ხოცვის შესახებ. ამ 
რაიონებიდან არაერთხელ შემოუჩივლიათ, რომ ხალხში რაღაც სე-
ნია გავრცელებული, რომელიც მუსრს ავლებს და დახმარება და 
შველა კი არსაიდან არა სჩანს, ამ სამწუხარო ამბებს არ შეიძლება 
ანგარიში არ გაეწიოს“... კორესპონდენტის თქმით, თელავში 8 
ექიმი იყო, რაც საკმარისი ვერ იქნებოდა ეპიდემიის პირობებში, 
ზოგიერთი სოფლის ქსენონი არ მუშაობდა, რადგან ექიმები არ 
ჰყოფნიდათ, ავადმყოფობა ხელს უშლიდა მოსავლის აღება-და-
ბინავებას („სახალხო საქმე“ 1918, №275).



642

დემოკრატიული რესპუბლიკის პრესა ყოველდღიურად აქვეყ-
ნებდა დაავადებულთა და გარდაცვლილთა სტატისტიკას. 

1918 წლის 12 ივლისის ინფორმაცია ასეთი იყო:
უკანასკნელ დღე-ღამეში ქალაქის საავადმყოფოს ხოლერის 

განყოფილებაში მოიყვანეს 21 ავადმყოფი, გარდაიცვალა 6, საეჭვო 
ავადმყოფებში მოიყვანეს 16, აქედან გარდაიცვალა 4 („სახალხო 
საქმე“ 1918: №279).

„სახალხო საქმე“ 1918, №307 იუწყებოდა, რომ ქალაქის სა-
ავადმყოფოში მოიყვანეს 6 ქოლერიანი და 8 საეჭვო ავადმყოფი, 
მორჩა 9, გარდაიცვალა 2, აგვისტოს სულ იყო 91 ხოლერიანი და 
16 საეჭვო ავადმყოფი, სანიტარული კომისიის განკარგულებით, 
დუშეთის მაზრაში სასწრაფოდ გაიგზავნა ეპიდემიოლოგიური 
რაზმი ხოლერასათან საბრძოლველად.

სტატისტიკურ მონაცემებს ასევე აქვეყნებდა სამთავრობო გა-
ზეთი „საქართველოს რესპუბლიკა“. მსგავსი ტიპის ცნობებს 1918 
წლის აგვისტო-სექტემბრის თითქმის ყველა ნომერში შეხვდებით, 
4 აგვისტოს ნომერში კი, „ახალი ამბების“ რუბრიკაში განცხადებაა, 
შინაგან საქმეთა სამინისტრომ ხოლერასთან საბრძილველად გა-
დადო 30 ათასი მანეთიო, რაც, რა თქმა უნდა, საკმარისი ვერ იქ-
ნებოდა ამ პრობლემის მოსაგვარებლად. 

რთული იყო 1919 წელიც. ამ წლის გაზეთები თითქმის ყო-
ველდღიურად მიუთითებენ ეპიდემიით გამოწვეულ პრობლე-
მებზე და სახელმწიფოს მიერ გატარებულ ღონისძიებებზე, აღ-
ნიშნავენ, რომ ექიმებს დიდი რისკისა   და თავდადების ფასად 
უწევთ მუშაობა. გაზეთ „ერთობაში“ სოციალ-დემოკრატთა პარ-
ტიულ გაზეთში ვკითხულობთ: „ავად გახდნენ საავადმყოფოს 
ექიმები: უფროსი ორდინატორი ექიმი ციციშვილი, ექიმი სლუც-
კაია და კიდევ რამდენიმე მოსამსახურე. ტფილისში ხოლერა 
გაჩნდა. რას აკეთებს ქალაქის სანიტარული ორგანიზაცია ამ სა-
შინელი ეპიდემიის ხანაში? კანონის ძალით, ავადმყოფი იმ წამსვე 
უნდა იქნას წაყვანილი საავადმყოფოში, როგორც კი აცნობებენ 
ქალაქის სანიტარულ ორგანიზაციას. ნამდვილად კი 4-5 დღე გა-
დის შეტყობინების შემდეგ ავადმყოფის წაყვანამდის, რაც ხელს 
უწყობს  სენის  გავრცელებას.  თუ  კერძო  ეტლით  მიიყვანეთ  სახა-



643

დიანი საავადმყოფოში, ამ ეტლს დეზინფექციას არ უშვებიან და 
სენი გადადის მათზეც, ვინც ეტლში ჯდება“. 

1919  წლის 10  თებერვალს  თბილისის  საბჭომ  აირჩია გადამ-
დებ სენით საავადმყოფოს მოსამსახურეთა მოთხოვნათა გან-
ხილვისა და დასკვნისათვის საგანგებო კომისია, რომლის წევრი 
იყო ცნობილი ექიმი და სახელმწიფო მოღვაწე ივანე გომართელი. 
გაზეთმა  „ერთობამაც“  ამ  ფაქტთან  დაკავშირებით,  გამოხმაურება
არ დააყოვნა: „იმედი უნდა ვიქონიოთ, რომ ახალი საბჭო დღი-
დან თავისი არსებობისა დიდ ყურადღებას მიაქცევს დანგრეული 
და მივიწყებული სანიტარული ორგანიზაციის შექმნას. მაგრამ ეს 
მომავლის  საკითხია.  დაყოვნება  კი   შეუძლებელია,  როდესაც  სა-
შინელი  სენი  მუსრს  ავლებს ხალხს. ამიტომ,  თუ  ქალაქის  გამგე-
ობა უძლურია  რაიმე გააკეთოს,  მთავრობა უნდა ჩაერიოს ამ საქ-
მეში“ („ერთობა“ 1919: 40). რამდენიმე დღეში, იგივე გაზეთი კიდევ 
ერთ სტატიას აქვეყნებს ქოლერის შესახებ, საიდანაც ვიგებთ, რომ 
მდგომარეობა  უარესობისკენ  შეიცვალა  და სასიკვდილო  დაავა-
დება  მოსახლეობას  უკვე  სერიოზულ  საფრთხეს  უქმნის.  წერილ-
ში გადმოცემულია, რომ ქალაქის თვითმმართველობა უძლურია 
სენის  წინააღმდეგ  ეფექტიანი  ზომები  მიიღოს  და  თუ მდგომა-
რეობა კვლავ თვითდინებაზე იქნება მიშვებული, ტფილისში 
ქოლერის მასშტაბური ეპიდემია დაიწყება“ („ერთობა“ 1919: 43). 
პრობლემები კვლავ უცვლელი იყო – გადატვირთული ქალაქი და 
საშინელი ანტისანიტარია. 

1919 წლის 29 აპრილს ტფილისის თვითმმართველობაში ქო-
ლერის შესაძლო ეპიდემიასთან დაკავშირებით საგანგებო თათბ-
ირი ჩატარდა, რომელზეც მოხსენებით გამოვიდა სამედიცინო-
სანიტარული ბიუროს ინსპექტორი მიქელაძე. მომხსენებლის 
თქმით, საჭირო იყო ქალაქის ლტოლვილებისგან სასწრაფოდ გა-
თავისუფლება და აგრეთვე, მაქსიმალურად გაწმენდა ნაგვისგან, 
ფეკალური მასებისა და ნარჩენებისგან. მან ქალაქის თვითმ-
მართველობას  წარუდგინა  ხარჯთაღრიცხვა   ქოლერის საწინააღ-
მდეგო აცრებისთვის საჭირო ღონისძიების ჩასატარებლად. მისი 
აზრით, მოსახლეობაში დაუყოვნებლივ უნდა დაწყებულიყო ქო-
ლერის საწინააღმდეგო ვაქცინაცია. 



644

ვინაიდან ქოლერის ეპიდემიის დროს, დაავადება ყველაზე 
ხშირად სწორედ წყლის საშუალებით ვრცელდებოდა, განსაკუთ-
რებულ ყურადღებას სასმელი წყალი მოითხოვდა. თათბირზე 
ტფილისის თვითმმართველობამ დაადგინა, თხოვნით მიემართა 
ქვეყნის დამფუძნებელი კრებისთვის, რათა მას ბიუჯეტიდან 100 
ათასი რუბლი გამოეყო, სუფთა სასმელი წყლის შესაძენად. ქა-
ლაქის სასმელი წყლის სისტემაში ქოლერის ბაცილები რომ არ 
მოხვედრილიყო, აიკრძალა ავჭალის წყალსაცავზე ქალაქისთვის 
სასმელი წყლის აღება სანაპირო ზოლიდან, სადაც მოსახლეობა 
ტანსაცმელს რეცხავდა და ხშირად საყოცხოვრებო ნარჩენებითაც 
ანაგვიანებდა. დაადგინეს, რომ ტფილისისთვის საჭირო წყალი 
მხოლოდ მდინარის შუა ნაწილიდან შეეგროვებინათ.

ტფილისის თვითმმართველობამ სამხედრო-სამედიცინო ლაბო-
რატორიას ქოლერის საწინააღმდეგო სპეციალური ვაქცინების 
დამზადების თხოვნით მიმართა. საპასუხოდ, სამხედრო-სამედი-
ცინო ლაბორატორიამ განაცხადა, რომ მზადაა, უსასყიდლოდ 
დაარიგოს 10 ათასი აცრისთვის სამყოფი ვაქცინა და დაიწყოს მუ-
შაობა ახალი ვაქცინების შესაქმნელად. 

1919 წლის 29 ივნისისს ოფიციალურ სახელმწიფო ორგანოში, 
გაზეთ „საქართველოს რესპუბლიკაში“ დაიბეჭდა ქალაქის თავის, 
სოციალ-დემოკრატ ბენია ჩხიკვიშვილის განცხადება-მოწოდება 
თბილისის მოსახლეობის მიმართ: 

„მოქალაქენო,
ქალაქში უკვე იყო ხოლერის შემთხვევა. უკვე სიცხე იწყება და 

შეიძლება ხოლერის ეპიდემიამაც იფეთქოს. იცოდეთ, რომ ეხ-
ლანდელ პირობებში, საუკეთესო საშუალება ხოლერის წინააღმ-
დეგ არის აცრა.ვაქცინები დამზადებულია ქალაქთა კავშირისა და 
სამხედრო მედიცინის ლაბორატორიასი და გადასინჯულია სპე-
ციალური კომისიის მიერ. ეს აცრა უვნებელი და უმტკივნეულოა. 
აცრა მოხდება 1 ივლისიდან, ქალაქის საავადმყოფოებში, დილის 
ათიდან 3 საათამდე ქალაქის საავადმყოფოებში, ცენტრალურში 
(სალდათი ბაზარი), ავლაბრის (კახეთის მოედანი) და კუკიის 
(ანდრეევის ქუჩა №2). 



645

მოქალაქენო, აიცერით ხოლერა, ურჩიეთ აცრა თქვენს ნაცნო-
ბებსაც. ამით თქვენ დაიცავთ თქვენს თავსაც და ახლობლებსაც 
საშინელი ავადმყოფობისგან.“ 

ახლად დაარსებული ქალაქის ერობები და თვითმმართველი 
ორგანოები ბევრს აკეთებდნენ ეპიდემიებთან საბრძოლველად. 
ერობებმა დაიწყეს საექიმო პერსონალის მობილიზება და კოორ-
დინირება. პერიოდულად ეწყობოდა სამაზრო ექიმთა ყრილობე-
ბი, რომელზეც ხდებოდა გამოცდილების შეჯერება და სამოქმე-
დო პროგრამის შედგენა. მალევე კანონით განისაზღვრა საერობო 
მედიცინის ძირითადი პრინციპები, რომლებიც საყოველთაო 
ჯანდაცვის მოდელს დაეფუძნა. მაზრები დაიყო სამედიცინო უბ-
ნებად, მოეწყო კლინიკები და ამბულატორიები. დაკომპლექტდა 
სამაზრო ექიმთა შტატი, რომელიც მაზრის მოსახლეობას უფა-
სოდ ემსახურებოდა და ხელფასს ერობის ბიუჯეტიდან იღებდა. 
მოსახლეობას მხოლოდ მედიკამენტების ხარჯის გაღება უწევ-
დათ, თუმცა, რეალობიდან გამომდინარე, რადგან უმეტესობა, 
ეკონომიკური კრიზისის, ეპიდემიების მასშტაბისა და ფარმაცევ-
ტული ბაზრის შეზღუდულობის გამო, ვერ ახერხებდა წამლების 
შეძენას, ერობათა დიდმა ნაწილმა თავადვე დაიწყო მედიკამენ-
ტებით მომარაგების საქმის მოწყობა“, 

ქალაქი სხვადასხვა საშუალებებით უზრუნველყოფდა სანიტა-
რულ ჰიგიენური პირობების დაცვას: გაძლიერდა ზედამხედვე-
ლობა აბანოებსა და მეორადი ტანსაცმლით ვაჭრობაზე, საპარიკ-
მახეროებსა და საზოგადოებრივ სამრეცხაოებზე, მოსახლეობის 
თავშეყრის ადგილებზე (განსაკუთრებით, ბაზრებზე), ღარიბ 
მოსახლეობას სანიტარული ექიმების მეშვეობით ურიგებდნენ 
აბანოს ბილეთებს, ყოველდღიურად წმენდნენ და დეზინფექციას 
უტარებდნენ ტრამვაის ვაგონებს, აიკრძალა ტრამვაის ვაგონების 
გადატვირთვა. ქალაქში ოთხ ენაზე გამოაკრა ინფექციების გავ-
რცელების პრევენციის ინსტრუქცია, ქალაქის კლინიკებში გაფარ-
თოვდა ინფექციური განყოფილებები, სამედიცინო დაწესებუ-
ლებები შეძლებისდაგვარად აღიჭურვა მედიკამენტებით და 
სადეზინფექციო საშუალებებით, საავადმყოფოების პერსონალი 
მოამარაგეს შესაბამისი ტანსაცმლით და აღჭურვილობით. საავად-



646

მყოფოებს მიწოდათ სპეციალური ინსტრუქცია ინფექციის შემ-
თხვევაში მოქმედების შესახებ და სხვ. (კვარაცხელია 2017: 188).

მიუხედავად მიღებული ზომებისა, ქოლერა ტფილისში მაინც 
გავრცელდა, თუმცა მისი მასშტაბი მოსალოდნელზე გაცილებით 
უმნიშვნელო იყო. სამხედრო-სამედიცინო ლაბორატორიის მიერ 
დამზადებული ვაქცინებისა და ქალაქის თვითმმართველობის მი-
ერ გატარებული პრევენციული ზომების წყალობით, 1919 წელს 
დედაქალაქში ქოლერის მასშტაბური ეპიდემიის თავიდან აცილე-
ბა მოხერხდა. თუმცა, 1920 წლის ზაფხულში მეზობელი ქვეყნების 
მხრიდან, საქართველოს მორიგი საფრთხე დაემუქრა, რაზეც 28 
ივლისს, თბილისის თვითმმართველობის სხდომაზე, დეტალური 
ინფორმაცია მოისმინეს, სანიტარული ინსპექტორის, მეუნარგიას 
მოხსენების სახით:

 „მიღებული ცნობების მიხედვით, ყირიმში ხოლერის ეპიდე-
მია გავრცელდა, კონსტანტინოპოლში კი შავი ჭირი მძვინვარებს. 
არსებობს დიდი საშიშროება, რომ ეს დაავადებები სულ მალე 
ბათუმში, შემდეგ კი ტფილისშიც გავრცელდეს. ტფილისის დღე-
ვანდელი ფრიად სავალალო სანიტარული მდგომარეობიდან 
გამომდინარე, ეს დაავადებები ეპიდემიის სახეს მიიღებს...“ 
(„ბორბა“ 1920: 39). აღნიშნული ცნობების გათვალისწინებით,   ქა-
ლაქის თვითმმართველობამ, თხოვნით მიმართა მთავრობას, 
ქვეყნის ბიუჯეტიდან  48 მილიონი   რუბლის  გამოყოფის   შესახებ,   
რომელიც  ქალაქიდან  დიდი  რაოდენობით  ნაგვისა  და  ფეკალუ-
რი მასების გატანას, ქალაქის სანიტარულ მოწესრიგებას უნდა 
მოხმარებოდა.

როგორც მოსალოდნელი იყო, ეპიდემიის ახალი ტალღა 
საქართველოს სულ მალე დაატყდა თავს, შემოდგომაზე ის ტფი-
ლისის საპატიმროებშიც გავრცელდა, რის გამოც დროებით აიკ-
რძალა პატიმრების მიღება ცენტრალურ ორთაჭალის ციხეში, 
შეიზღუდა პაემნები, მოხდა საეჭვო პატიმრების იზოლირება, 
ბრალდებულებისთვის კვირაში სამჯერ დაინიშნა აბანო, ციხის 
ხელმძღვანელობას კი დაევალა, შეძლებისდაგვარად, მათი სუფთა 
თეთრეულით უზრუნველყოფა.

გაზეთების ინფორმაციით, ოქტომბერში ქოლერას შავი ჭირის 
დაავადება დაემატა. თუმცა, ოქტობრის შემდეგ, ტფილისში არ-



647

სებული ეპიდემიური ვითარების შესახებ პრესაში ცნობები აღარ 
გამოქვეყნებულა, რასაც ორი მიზეზი შეიძლებოდა ჰქონოდა: 
შემოდგომაზე დაავადებათა გავრცელებამ იკლო, ან ქვეყანაში 
მიმდინარე იმ პოლიტიკური მოვლენების გამო, რომლებსაც სულ 
მალე ქვეყნის დამოუკიდებლობის დაკარგვა მოჰყვა, ქოლერისა 
და შავი ჭირისთვის არავის ეცალა.

აღნიშნულ პრობლემასთან დაკავშირებით, ძალზე საინტერესოა 
1921  წლის  აგვისტოში,  დამოუკიდებელი  საქართველოს  დატოვე-
ბის შემდეგ, სტამბოლიდან პარიზის გზას დამდგარი დემოკრა-
ტიული საქართველოს ხელისუფლების პერიოდულ ორგანოში, 
ჟურნალ „თავისუფალ საქართველოში“ გამოქვეყნებული სტატია 
„საბჭოთა საქართველოში ქოლერის ეპიდემია მძვინვარებს“:

„თუ დაპირების ასრულება (პურის და საქონლის) ასე უჭირთ 
ბოლშევიკ მოღალატეებს, სამაგიეროთ მათ უხვათ შემოაქვთ რუ-
სეთის დაუშრეტელი „სიმდიდრე“ ხოლერა, ჭირი, სნება, ხურვება 
და სხვა ათასგვარი გადამდები სნეულებანი. იარაღი და საშუალე-
ბა ამათი შემოტანის და გავრცელების არა ერთია, მრავალია: სი-
ბინძურე,  რომელიც  მათ  გადმონერგეს  რუსეთიდან, წითელი ჯა-
რი, რომლითაც აავსეს საქართველოს ქალაქები და სოფლები, მათ 
უკან ადევნებული ლტოლვილები და მრავალი სხვა.

ამ შემთხვევაში ბოლშევიკების „ნამუშევარი“ ზომაზე მეტათ 
„ნაყოფიერი“ გამოდგა. ხოლერა მოედო არა მარტო ქალაქებს, არა-
მედ ისეთ სოფლებსაც, რომელნიც მთის კალთებზე და გაფან-
ტულათ არიან  გაშენებული.  განა  გაგონილა  ოდესმე  ხოლერა  რა-
ჭის  მთებში,  ან  ცხინვალის  ხეობაში?  მაგრამ  დღეს  არც  ერთი  კუ-
თხე არ არის საქართველოში, სადაც წითელი არმიის ბინძური 
რაზმი არ შესულიყოს და თან ყოველი სენი არ შეეტანოს. განა-
წამები, დამშეული ხალხი, გათელილი წითელ არმიელის მყრალი 
ჩექმებით, მისგანვე მოტანილი უსაშინლესი სენის მსხვერპლი 
ხდება...

ქალაქებში, სადაც მცხოვრებლები ხელოვნურათ შეაქუჩეს ერ-
თათ და შეყარეს ვიწრო ბინებში ბოლშევიკების კომისრებმა, ხო-
ლერა თავის მსხვერპლს ხომ აუარებელს პოულობს. და აქაც იგი 
პირველ ყოვლისა სცელავს მუშათა და დაბალ ინტელიგენციის 



648

წრეებს, ესე იგი სოციალისტურს და დემოკრატიულ ელემენტებს, 
რომელთა სახელით თითქოს მოქმედებს „მუშათა და გლეხთა 
რესპუბლიკა“.

რა, რა არ ჩაიდინეს ამ მაღალი სახელწოდებით მუხანათმა კო-
მუნისტებმა, რუსეთის ანარქიას გადააბეს საქართველო და შიგ 
რუსეთის ჯოჯოხეთი დაატრიალეს. ამას ვერასოდეს ვერ დაივი-
წყებს ქართველი ხალხი! იგი კვნესის, გმინავს და ერთს მოითხოვს: 
მოგვაშორეთ ეს სულთამხუთავები! მოგვეცით საშვალება ჩვენ 
თავს მოვუაროთ. და ეს ხმა უნდა გაგონილ იქნეს!“ („თავისუფალი 
საქართველო“ 1919: 7).

ამრიგად, მოტანილი პრესის ინფორმაციებითაც ცხადია, რომ 
ეპიდემიური ვითარება წარსულშიც დიდ ზიანს აყენებდა საქარ-
თველოს მოსახლეობას. მისი თავიდან არიდება საჭიროებდა იმ-
გვარ  სამედიცინო  თუ  სოციალურ  პოლიტიკას,  რომლის  გატარე-
ბაც ქვეყანაში რთული იყო. ჯერ კიდევ არ არსებობდა ვაქცინა-
ციის ისეთი სტანდარტი, როგორიც სიტუაციის სრულად დას-
ტაბილურებას მოახერხებდა.

მართალია, ვითარება მომდევნო ათწლეულებში შედარებით 
გაუმჯობესდა, მაგრამ სრულად ეპიდემიებისგან განთავისუფლე-
ბა მსოფლიოს დღემდე ვერ მოუხერხებია, არც საქართველოს-
თვის გამხდარა უცხო მსოფლიო პანდემიის ფონზე ადამიანების 
ჯანმრთელობის მძიმე ფორმებთან ბრძოლა. წარსულის გამოც-
დილება და პანდემიურ სენთან ბრძოლის ხალხური ფორმების 
გამოყენება გაზრდის შესაძლებლობას ამგვარი ვითარების სტაბი-
ლიზაციისა და ეფექტური პრევენციისათვის. 

დამოწმებული წყაროები და ლიტერატურა:

„ბორბა“ 1920: გაზეთი „ბორბა“, 1920, №39. 
ერთობა 1919: გაზეთი „ერთობა“, 1919, № 40)
ერთობა 1919: გაზეთი „ერთობა“, 1919, № 43)
თავისუფალი საქართველო 1921: ჟურნალი „თავისუფალი საქართველო“, 

1921, №7
ივერია 1892: გაზეთი „ივერია“, 1892, №176
ივერია 1892: გაზეთი „ივერია“, 1892, №183



649

ივერია 1892: გაზეთი „ივერია“, 1892, №187
ივერია: 1902: გაზეთი „ივერია“, 1902, №167).
იმერეთი 1913: გაზეთი „იმერეთი“, 1913, №13).
იმერეთი 1913: გაზეთი „იმერეთი“, 1913, №31).
იმერეთი 1913: გაზეთი „იმერეთი“, 1913, №33).
იმერეთი 1913: გაზეთი „იმერეთი“, 1913, №38
კვალი 1900: გაზეთი „კვალი“, 1900, №43
კვარაცხელია 188: კვარაცხელია მ. თბილისის ადგილობრივი თვითმმარ-

თველობის პრაქტიკული მოღვაწეობა, 2017.
სახალხო საქმე 1918: გაზეთი „სახალხო საქმე“, 1918, №307.
სახალხო საქმე 1918: გაზეთი „სახალხო საქმე“, 1918, №275.
სახალხო საქმე 1918: გაზეთი „სახალხო საქმე“, 1918,  №279.
საქართველოს რესპუბლიკა 1919: გაზეთი „საქართველოს რესპუბლიკა“, 1919, 

№180.

Maia Tsertsvadze
Georgia, Tbilisi
Georgian Technical University

„Illness of the Poor“, Georgian Writers 
and Georgian Literature

Summary

Among the disasters that befell Georgia were dangerous and incurable 
infectious diseases (plague, cholera, tuberculosis...) which claimed the 
lives of some of its best sons and daughters.

Sulkhan-Saba Orbeliani found a Georgian equivalent and defined 
tuberculosis as the disease of the thin, the fleshless. 

The list of Georgian writers who lost their lives due to this disease 
is quite long: Solomon Dodashvili, Archil Jorjadze, Daniel Chonkadze, 
Mamia Gurieli, Iakob Gogebashvili, Egnate Ninoshvili, Chola Lomtatidze, 
Sergey Meskhi, Sandro Tsirekidze, Shalva Karmeli, Lili Meunargia, Lado 
Asatiani… 



650

The paper is dedicated to Georgian writers who contracted tuberculosis 
and died and the ways of self-reflection of the disease in their writings.

Key words: “Illness of the Poor”, tuberculosis, Georgian writers who 
lost their lives due to tuberculosis, ways of self-reflection of tuberculosis 
in Georgian literature.

მაია ცერცვაძე
საქართველო, თბილისი
საქართველოს ტექნიკური უნივერსიტეტი

„ღარიბების ავადმყოფობა“, ქართველი მწერლები 
და ქართული მწერლობა

მრავლისმნახველი ისტორიის მანძილზე საქართველოს თავს 
დატეხილ უბედურებებს შორის საშიში და კარგახანს უკურნებე-
ლი ინფექციური დაავადებებიც (შავი ჭირი, ქოლერა, ტუბერკუ-
ლოზი...) იყო, რომლებიც მის საუკეთესო შვილებს ულმობლად 
ასალმებდა სიცოცხლეს. მათ რიცხვში არიან ისეთი მოაზროვნე-
ნი და მწერლები, როგორებიცაა სოლომონ დოდაშვილი, არჩილ 
ჯორჯაძე, დანიელ ჭონქაძე, მამია გურიელი, იაკობ გოგებაშვილი, 
ეგნატე ნინოშვილი, ჭოლა ლომთათიძე, სერგეი მესხი, სანდრო 
ცირეკიძე, შალვა კარმელი, ლილი მეუნარგია, ლადო ასათიანი... 

„ღარიბების დაავადებად“ ცნობილ ტუბერკულოზს, იგივე 
ჭლექს, სულხან-საბა ორბელიანმა თავისი ქართული შესატყვისი 
მოუძებნა და ასე განმარტა: ჭლექი – სიმჭლის სენი, ანუ გამხდარ-
თა, ხორცმოკლებულთა სნეულება. „ძლიერ სენად“ მოიხსენია ის 
თავის ლექსში ლადო ასათიანმა.

 „ძლიერ სენზე“ რეფლექსირება გვხვდება ქართველი მწერლე-
ბის  ტექსტებში,  მხატვრულში  თუ  დოკუმენტურში – დღიურებ-
ში, ჩანაწერებში, პირად წერილებში... 

სიმპოზიუმზე წარმოდგენილი მოხსენება ტუბერკულოზით 
სნეულ და გარდაცვლილ ქართველ მწერლებს, მათ ნაწერებში 
დაავადების თვითრეფლექსირებასა და ამ თემატიკის ამსახველ 
სხვა ტექსტებს ეძღვნება.



651

1832 წლის შეთქმულების მასალებში სხვა დოკუმენტებთან 
ერთად  დაცულია ვიატკაში გადასახლებული  და  იქაურ  საგუბერ-
ნიო სამმართველოს კანცელარიაში გადამწერად გამწესებული დი-
დი ქართველი მეცნიერის, საზოგადო მოღვაწის, ფილოსოფოსისა 
და მწერლის სოლომონ დოდაშვილის (1805-1836) სნეულებას-
თან დაკავშირებული   დოკუმენტები.   როგორც   ცნობილია, ის 
იქ ჭლექის უმძიმესი ფორმით დაავადდა. ამ დოკუმენტებს შო-
რისაა სამედიცინო შემოწმების ოქმი, რომელიც მოწმობს მისი 
ჯანმრთელობის მდგომარეობის უკიდურეს გამწვავებას: „მე-
დიცინას არ გააჩნია არავითარი უტყუარი საშუალება ასეთი რთუ-
ლი და ხანდაზმული სენის განსაკურნავად, განსაკუთრებით 
აქაურ ჩრდილოეთის ჰავის პირობებში“ (გოზალიშვილი 1935: 
516). აქვეა დაცული სოლომონ დოდაშვილის წერილი ვიატკის 
გუბერნატორისადმი,  რომელსაც  ის  სთხოვს  იმპერატორთან  შუა-
მდგომლობას რუსეთის რომელსამე სამხრეთ გუბერნიაში გადაგ-
ზავნის თაობაზე. წერილში ვკითხულობთ: „ძლიერ, ძლიერ ავად 
ვარ.   პოლონელმა   ექიმმა, რომელიც მე მწამლობს, გამომიცხადა, 
რომ თუნდაც ამჟამად გამომიკეთდეს ჯანმრთელობა, მომავალ 
ზამთარს  თუ  მე  ისევ  აქ  დავრჩი,  –  ვეღარ   გავუძლებ   ჩრდილო-
ეთის  ჰავის  გავლენას,  რაც   ყოველთვის საზიანოდ მოქმედებდა 
ჩემს  ჯანმრთელობაზე,   დააძაბუნებს   მას  სრულიად   და  მეც  და  
ჩემი ოჯახიც განვიცდით უდიდეს უსიამოვნებას; ეს მე მან და-
ბეჯითებით მითხრა. თქვენო აღმატებულებავ! თქვენი ქველმოქ-
მედებისა და კაცთმოყვარეობის გამო, დარწმუნდებით რა ბ. ექი-
მის ნათქვამის სინამდვილეში, ვიმედოვნებ, არ დააყოვნებთ შუა-
მდგომლობას,  სადაც  ჯერ  არს,  რათა გადაყვანილ ვიქნე სამხრე-
თის რომელიმე თბილ გუბერნიაში...“ (გოზალიშვილი 1935: 513-
514). სამწუხაროდ, ეს თხოვნა დაგვიანებული აღმოჩნდა და ძალი-
ან მალე სოლომონ დოდაშვილი სრულიად ახალგაზრდა, 31 წლის 
ასაკში ვიატკის საპყრობილეში გარდაიცვალა.

ჭლექს ემსხვერპლა ნიკოლოზ ბარათაშვილის უახლოესი მე-
გობარი და მესაიდუმლე ქალი, მისი წერილებისა და ლექსთა 
კრებულის მიძღვნის ადრესატი, მისივე თანაგიმნაზიელი მეგობ-
რის ლევან მელიქიშვილის საცოლე მაიკო ორბელიანი (1816-1849), 
რომლის ავადმყოფობას პოეტი ახსენებს 1842 წლის 31 ოქტომბრის 



652

პირად წერილში: „შენი ავადმყოფობა შევიტყე, რა დაგემარათა...“ 
(ბარათაშვილი 2015: 104). 

ჭლექით გარდაცვლილ მწერალთა სოლომონ დოდაშვილის, 
იაკობ გოგებაშვილის და არჩილ ჯორჯაძის ავადობის პერიპეტი-
ები მაღალმხატვრულად აისახა როსტომ ჩხეიძის ბიოგრაფიულ 
რომანებში: „მისიონერი“, „ბურჯი ეროვნებისა“ და „წერილები 
იტრიის წისქვილიდან“. პავლე ინგოროყვასადმი მიძღვნილ წიგ-
ნებში კი ავტორმა ყურადღება გაამახვილა იმ უდრეკობასა და 
შეუპოვრობაზე, რომლითაც ბავშვობიდანვე ტუბერკულოზით 
დაავადებული ეს დიდი მეცნიერი ებრძოდა სენს და არანაირ გან-
საცდელში არ ზოგავდა თავს, როცა კი იგი მის ქვეყანას სჭირ-
დობოდა. ამ თავგანწირვის საუკეთესო მაგალითია ერთი ეპიზო-
დი საქართველოს პირველი დემოკრატიული რესპუბლიკის ხანი-
დან, რომელიც რევაზ გაბაშვილის მოგონებებმა შემოგვინახა და 
რომელშიც აღწერილია, თუ როგორ მიემგზავრებოდა ის მასთან 
ერთად საზღვაო გზით, საშინელ ღელვასა და ქარიშხალში პატა-
რა იალქნიანი ნავით ბათუმიდან ტრაპიზონის კონფერენციაზე 
არაოფიციალურად, სადაც საქართველოს საზღვრების საკითხი 
უნდა გადაწყვეტილიყო (გაბაშვილი 1992: 192-193). იმ დროს 
მას ორივე ფილტვში გახსნილი ჰქონდა ჭლექის პროცესი. პავლე 
ინგოროყვას ამ საქციელით აღფრთოვანებული ოთარ ჩხეიძე ამ 
სახიფათო მოგზაურობაზე ერთ-ერთ ესსეიში წერდა: „...მოხრი-
ლი ადის, მოხრილი ჩამოდის, პორტფელის სიმძიმითა, ფიქრის 
სიმძიმითა, სუსტი სხეულითა, ძლიერი სული როღა იმაგრებს, მე-
ტი არაფერი, მეტი არაფერი – ძლიერი სული“ (ჩხეიძე 1968: 329). 

განსაკუთრებით დაუნდებელი აღმოჩნდა „ღარიბების ავად-
მყოფობა“  „ცისფერყანწელებისადმი“.  მას  შეეწირნენ ორდენის წევ-
რები, სრულიად ახალგაზრდა, 24 წლის შალვა კარმელი (1899-
1923) და 29 წლის სანდრო ცირეკიძე (1894-1923). გულმოკლული 
ვ. გაფრინდაშვილი წერდა: „ერთი წლის განმავლობაში სამი 
მსხვერპლი ჭლექის (ხაზგასმა ყველგან ჩვენია – მ. ც.) და თვით-
მკვლელობის: საგანელი, ლილი მეუნარგია და შალვა კარმელი“-ო 
(გაფრინდაშვილი 1923: 1) (აქ თვითმკვლელობა ეხება პოეტ გიონ 
საგანელს (გიორგი საგანელიძე), ის და ლილი მეუნარგია ერთი 



653

წლის გარდაცვლილები არიან, სანდრო ცირეკიძე კი ჯერ ცოცხა-
ლია – მ. ც.). 

„ცისფერყანწელთა“ პოეტურ და პროზაულ ტექსტებში ფართო 
გამოძახილი ჰპოვა ჭლექის თემატიკამ, მასზე რეფლექსირებამ. 
გარდა მაღალმხატვრული ლექსებისა, რომელთა ავტორები არიან 
ვალერიან გაფრინდაშვილი, ტიციან ტაბიძე, პაოლო იაშვილი, 
უაღრესად საინტერესოა „ცისფერყანწელთა“ ის წერილები, რომ-
ლებიც ნაადრევად აღსრულებული მათი მეგობრების შალვა კარ-
მელისა და სანდრო ცირეკიძის ხსოვნისადმი მიძღვნილ გაზეთ 
„რუბიკონის“ 1923 წლის მე-3 და მე-12 ნომრებში დაიბეჭდა.

ტუბერკულოზით დაავადდა ტიციან ტაბიძის საცოლე, შემდეგ 
კი მისი მეუღლე ნინო მაყაშვილი. თავის მემუარებში ის იგონებს 
ავადმყოფობის დღეებს, რომელსაც აბასთუმნის სანატორიუმში 
ატარებდა და იმას, თუ როგორ ამხნევებდნენ და თავს ევლებოდ-
ნენ ამ მძიმე დღეებში მას ტიციანი და მისი მეგობრები. „ტუ-
ბერკულოზი შემეყარა. ტიციანი ძალიან შეშფოთებული იყო და 
ექიმებთან  დამატარებდა,  ვისაც  კი ი ცნობდა...  ექიმებმა  აბასთუმ-
ნის  სანატორიუმში   გამგზავნეს.  ჩემთან  ერთად  წამოვიდნენ  ტი-
ციანი და პაოლო... ხაშურში პაოლო ჩავიდა და ქუთაისის მატა-
რებელზე გადაჯდა. გვითხრა, რომ დილით ბორჯომში გვიპოვიდა. 
ბაზაზე, საიდანაც ავადმყოფები აბასთუმანში აჰყავდათ, ტიციანს 
ოთახი მისცეს, მე კი მის გვერდით ქალთა პალატაში მომათავსეს. 
დილით პაოლო გამოგვეცხადა და თან ვალერიანიც მოიყვანა... 
ტიციანი და მისი მეგობრები პარკში მასეირნებდნენ... საღამოს 
კი ყველანი შევიკრიბეთ ტიციანის ოთახში, სხვა ავადმყოფებიც 
მოვიდნენ, მთელი ოთახი გაივსო, და პაოლომ ლექსების კითხვა 
დაიწყო... არასოდეს დამავიწყდება,  როგორ  წაიკითხა ვალერიან-
მა  ჩემდამი  მოძღვნილი ლექსი  „ავადმყოფ  კოლომბინას“...  მეორე 
დღეს აბასთუმანში გავემგზავრე. სანატორიუმში ჯერ ჩასული 
არ ვიყავი, რომ ტიციანის, პაოლოს, ვალერიანის და ლელის 
(იგულისხმება ლელი (ლევან) ჯაფარიძე – მწერალი, „ცისფერყან-
წელთა“ ორდენის წევრი – მ.ც.) დეპეშა მივიღე, მალე გამოჯან-
მრთელებას   მისურვებდნენ   (11 ოქტომბერი, 1918)“ (ტაბიძე 2016: 
66-69).



654

ტიციან ტაბიძის პოეტურ სტრიქონებშიც, 1921 წლით დათა-
რიღებულ  ლექსში „ნინა მაყაშვილს“ ჰპოვა გამოძახილი საყვარე-
ლი ქალის ავადობამ: „შენს წითელ კაბას... ბალაგანის ჯვრის გარ-
დამოხსნას,/შენს ტუბერკულოზს და სინაზით ავად გამხდარ 
ხმას!/ ძველი სონეტის მხოლოდ დარჩა... ერთი ტერცინა“ (ქარ-
თული პოეზია... 1982: 507).

პაოლო იაშვილმა ლექსი უძღვნა მწერალ იონა მეუნარგიას 
ჭლექით ნაადრევად გარდაცვლილ პოეტ ქალიშვილს ლილის, 
(„ლილი მეუნარგიას“, 13.10.1922), ვისაც, შალვა კარმელის მსგავ-
სად მეოცნებე ნიამორს უწოდებდენ „ცისფერყანწელები“: „პატარა 
ბალიშს დაეცა ცრემლი,/პატარა ფილტვებს მიეპარა ჭლექი და 
ხველა…/ჩამოწყდი როგორც ყვავილი ტყემლის,/შენ, რომ იყავი 
საიდუმლო და ჭიანჭველა“ (იაშვილი 2004: 55). ლექსის სტრიქონე-
ბი  იმდენად  სულისშემძრელი  იყო,  რომ  მან  გრიგოლ  რობაქიძეს 
შემდეგი სიტყვები ათქმევინა: „ეს ლექსი ჩემთვის ყველგან 
და ყოველთვის უნაზესი დარჩება სათუთი მიახლოებით სიკ-
ვდილთან“ და კიდევ: „ძვირფასი პირის „სიტკბილე“ ამაზე შორს 
ვერ წავა, შეუძლებელია, რომ ამ ლექსმა არ აგატიროს“-ო, წერდა 
„ცისფერყანწელთა“ დიდი მეგობარი წერილში „დაბრუნება მი-
წასთან“ (რობაქიძე 2012: 531).

ვალერიან  გაფრინდაშვილის  სონეტი  „მამია  გურიელი“  ეძღვ-
ნება ტუბერკულოზით გარდაცვლილ პოეტს. მამია გურიელის 
ცხოვრების მეტად ტრაგიკულ გზასთან ერთად უაღრესად გუ-
ლისმომკვლელია მისი აღსასრულიც, რომელიც ამ სახელგანთ-
ქმულ არისტოკრატს, გურიის მთავრების შთამომავალს დაუდგა 
ქუთაისში, ბალახვანთან, ერთ დროს მისი მოსამსახურის ბაბალე 
ჭყონიას ფიცრულ სახლში. სონეტის სტრიქონები ადრესატის 
სნეულებასა და გარდაცვალებაზე ავტორის პოეტური რეფლექ-
სირებაა, სადაც მისი ლიტერატურული სკოლისათვის ნიშანდობ- 
ლივი   ავადმყოფობის   აპოლოგია  იკითხება:   „დაწყევლილ  მგო-
სანს მოევლინა   ბრწყინვალე   ჭლექი/და ის გადასცა საოცრების 
კეთროვან ხელებს,/რომ ელვარებდეს მისი ხველა ამონაჭექი./
მტრედისფერ სატრფოს უდაბნოში ვერ მოიშველებს./მას, როგორც 
ვერლენს, დაუხუჭავს თვალებს მეძავი –/მისი წყლულების საშინე-
ლი მონათესავე“ (ქართული პოეზია ... 1982: 181).



655

სნეულებასთან იგივე მიმართება გამჟღავნებულია ვალერიან 
გაფრინდაშვილის კიდევ ერთ ლექსში, 1922 წელს დაწერილ „ბო-
ჰემის მონოლოგში“, სადაც თვითმკვლელობასთან და სიგიჟეს-
თან ერთად განდიდებულია ჭლექიც, როგორც საპატიო და სა-
სურველი ხვედრი პოეტისა: „სამარცხვინოა პოეტისთვის სხვა 
კარიერა/გარდა ჭლექისა!/დღეგრძელ მალარმეს მირჩევნია ისევ 
ლაფორგი./პოეტისათვის მე ვიწამე  ეს კარიერა:/სიგიჟე,  ჭლექი  და 
თვითმკვლელობა./სალამი   შენ-ტროტუარის   პოეტო!/მე   მეჯავრე-
ბა პოეტისთვის რამე ხელობა./მისთვის ვიწამე სამუდამოთ ეს 
კარიერა–/სიგიჟე, ჭლექი, ალკოგოლი და თვითმკვლელობა!/სიკ-
ვდილი იყოს ამ დუელში შავ ბარიერად!“ (გაფრინდაშვილი 2010: 
32). 

ვალერიან გაფრინდაშვილის ამ სტრიქონებთან უნისონშია 
ტიციან ტაბიძის რეფლექსია, რომელიც მან შალვა კარმელის 
ხსოვნისადმი მიძღვნილ წერილში გამოხატა: „რაც არ უნდა მის-
ტიური იყოს სიკვდილი და საშიში პარადოქსული შედარება, მა-
ინც მართალია პოეტი, რომელმაც აღიარა პოეტის კარიერად ეს 
ტრირემა. – „თავის მკვლელობა, ჭლექი და სიგიჟე“... ტუბერკუ-
ლოზი აკეთილშობილებს სიკვდილს, ეს გულგრილი გადასვლა 
ყოფნის გადაღმა – თვითონ თემაა პოეზიის...“ (ტაბიძე 1923: 1).

1923 წლის  25 იანვარს, ღამის პირველ საათზე ქუთაისში ჭლე-
ქით გარდაიცვალა განსაკუთრებული ხმის პოეტი შალვა კარმელი 
(გოგიაშვილი). მას მეგობრები „პოეზიაში ჩუქურთმების ოსტატს“ 
უწოდებდნენ და ეს ჩუქურთმები საბედისწერო სნეულებასა და 
მისით გამოწვეულ რეფლექსიებსაც აღწერს. „ალბათ ძნელია ფა-
მილარობა   თუნდაც შემოქმედებით იმ კოშმარულ სენთან, რომ-
ლის   სახელია  თვითმპყრობელი   ტუბერკულოზი“-ო,   –   წერდა  
მასზე ვალერიან გაფრინდაშვილი (გაფრინდაშვილი 1923: 1).  

ამ „კოშმარულ სენთან“ მიმართებით გავიხსენოთ პოეტური 
ნიმუშები 1921 წელს გამოცემული შალვა კარმელის წიგნიდან 
„ბაბილონი“: „ქარვის ტირილი“ (1918) „გასვენებები“ (1919), „გამო-
ტირილი ჩემზე“ (1919), „დარდი ვაგზლების“ (1920), „მგლოვიარე 
პრინცესები“, „მკვდარი ბრიუგგე“ (1920), „ყვითელი მესსა“ (1922), 
„სანბენიტო“ (1923). 



656

„...ვწყევლი ანგელოსს, მეშინია – არ მიმიკაროს./დავიღუპები 
– ფრთაგაშლილი ზღვაზე იკაროს./ისე კი ბედი კორიანტელს 
არ ამაცილებს,/ვებრძვი ჰაერში მოთამაშე ჭლექის ბაცილებს“ 
(„გასვენებები“);

„...სპეკალ ქვებივით ედევნება ცრემლი ცრემლს მწუთხე!../
უცნობი ფარდა ჩემ ხელებმა ვეღარ გახია./საბრალო დებო! რად 
წახვედით უძილავ კუთხეს?!/შავ ყორნებსავით დაგტირიან და 
გეძახიან!/აღარ მეღირსა განკურნება ჭლექიან ფილტვის…/ო, ჩემი 
სული ეშაფოტზე მთვარისკენ ილტვის“ („გამოტირილი ჩემზე“ 
(ჩემი ორი დის წმინდა ხსოვნას);

„...ძვირფას კრთომაში, ყვითელ კრთომაში/დღეს მაისები არ 
ახსოვს არვის./ქვრივ ქალად მიდის შემოდგომაში/ჩემი ტირილი 
ჭლექიან ქარვის... („ქარვის ტირილი“); 

...ჭლექიან პრინცად გული მიცემდა,/მაღალ ტაძარში თქვენ-
თან მესსაზე,/მე რეკვიემი აღმომიცენდა – /ჩემს მგლოვიარ ნაზ 
პრინცესაზე!..“(„მგლოვიარე პრინცესები“);

„...ზმანებაშია ეს ყველაფერი.../ახლა ვაგზლები მაწვალებს 
გრძელი,/და მენატრება ჭლექით ნაფერი/ შეყვარებული ქალწულის 
ხელი...“ („დარდი ვაგზლების“);

„...გუშინ ვაგონში ფერმკრთალები შიშობნენ ჭლექზე./ისროდა 
ველებს სექტორებად უცხო მედისკე,/მე კი მათრობდა მხოლოდ 
ერთი ძვირფასი ლექსი: „მიმქონდა ხსოვნა ელენესი იმერეთის-
კენ...“ („მკვდარი ბრიუგგე”).

„...ღრუბელი მიდის, დღეა მზიანი./დაო, ანგელოს, ჰაერი თბე-
ბა/და ჩემი სული ციებიანი/შერიგებული დღეს მართლა კვდება./ 
გადასდე შუშა – წამლით, ფხვნილებით,/გავყვეთ ფრინველებს და 
ტყის   რქიანებს,/შორი   ქალაქის   ქვაფენილები/მაინც დაგვცემენ 
ჩვენ – ჭლექიანებს...“ („ყვითელი მესსა“);

ორიგინალური მხატვრული სახეეებითაა გაწყობილი ლექსი 
„სანბენიტო“. ვალერიან გადრინდაშვილის შეფასებით „მისი აქამ-
დის დაუფასებელი შედევრი „სანბენიტო“ – ჭლექის ამღერებაა“: 
„სდგას ეშაფოტი მთვარის   ფაქიზი,/ცოდვილი სულნი სადაც იწ-
ვიან./მივალ ამაყად გულშენაქეზი/და სანბენიტო გადამიცვია!/
მაღალ კოცონთან სდგანან მწყობრები,/ყველას თავები დაუზნე-
ქია./თქვენ ჩემო ძმებო და მეგობრებო:/ინკვიზიტორი ჩვენთვის 



657

– ჭლექია!/წაიღონ ჩემგან – ღვთის წყეულიდან,თუ რამე დარჩათ 
გასაქვითელი…/თორემ ჩემ ყვითელ ცივ სხეულიდან/აღარ დარ-
ჩება ფერფლიც ყვითელი!..“

შალვას სიკვდილი უდიდესი ტრაგედია იყო როგორც ოჯა-
ხისთვის, რომელსაც მანამდე კიდევ ორი შვილი ჰყავდა დაღუ-
პული, ასევე მისი მეგობრებისთვის. მათ თანამოკალმის ხსოვნას 
წერილებთან ერთად ლექსებიც უძღვნეს.

ქართველთა დიდი მეგობრის, სომეხი მწერლის ოვანეს თუმ-
ანიანის გარდაცვალებისადმი მიძღვნილ ლექსში „ოვანეს თუმა-
ნიან“ (1923), რომელიც გაზეთ „პოეზიის დღე“-ს 1923 წლის №2, 6 
მაისის ნომერში დაიბეჭდა, გრიგოლ რობაქიძე შალვა კარმელს 
საკუთარ მცირეწლოვან ქალიშვილთან, სახადით გარდაცვლილ 
ალექსანდრასთან – ალკასთან ერთად ახსენებს და ოვანესის აჩ-
რდილს მათთან მოკითხვას აბარებს: „ვიცი: იქნები საფლავის 
ხნულთან/გულდათუთქული – ჩვილთა მფარველი./ოვანეს, ტკბი-
ლო! მიიკარ გულთან/ჩემი ალკა და შალვა კარმელი“ (რობაქიძე 
2012ა: 86).

მეგობარი   პოეტი   ვასო   გორგაძე   მას   გამოეთხოვა  ლექსით 
„შალვა კარმელი“, რომელიც ჟურნალ „ილიონის 1923 წლის №4, 
აპრილის ნომერში დაიბეჭდა (ლიტერატურული ჟურნალები ... 
2011: 692). 

შალვა კარმელის სიკვდილიდან მალევე, იმავე წლის 15 ივ-
ნისს ტუბერკულოზმა მოუსწრაფა სიცოცხლე კიდევ ერთ „ცის-
ფერყანწელ“ პოეტს სანდრო ცირეკიძეს. მათივე ორდენის წევ-
რი, პოეტი შალვა აფხაიძე გამოსათხოვარ წერილში ემოციურად 
აღწერს მისი ხანმოკლე სიცოცხლის დღეებს და ჭლექით სნეული 
მეგობრის შთამბეჭდავ პორტრეტს გვიხატავს: „სანდრო ცირე-
კიძე იყო თანასწორი ძმათ   შეფიცულთა შორის. ის ჭლექიანი 
დაყვებოდა და თან დაქონდა გელათის სიწმინდე და სიმშვიდე... 
სისხლში და ხველაში ამზადებდა ის გამოკვლევას ბაგრატის ტაძ-
რის შესახებ... საჭირო არ არის ახლა იმ განწირულ წერილების 
გამოტანა, რომლებსაც გვწერდა ის მაშინ ახლო მეგობრებს. ყოველი 
ხმა  თითქოს  საფლავიდან  მოდიოდა.  „მიშველეთ!  მიშველეთ! ძმე-
ბო, ვკვდები“. ასეთი იყო ყოველივე წერილის ეს ტრაგიული აკ-
კორდი... შემდეგ წერილებს მოყვა თვით სანდრო: მის თვალებში 



658

უკვე სიკვდილი იყო ჩასული, უნდოდა კი სიცოცხლე... ვეღარ 
გაუძლო. ჭლექმა მეორე ფილტვიც გაუნადგურა, სისხლი, აღარ 
ყოფნიდა ჰაერი და გარდაიცვალა წყნარად...“ (აფხაიძე 1923: 1)

შალვა კარმელის პოეზის დარად დიდი სიმძაფრით გაიჟღერა 
ამ თემატიკამ ლადო ასათიანის შემოქმედებაში. გარდა იმ საყო-
ველთაოდ ცნობილი ლექსებისა – „წარწერა ერთი სამარის ქვისა“, 
უსათაურო „როგორ არ მინდა, ძლიერო სენო“, „აბასთუმანი – 
ხაბაზთუბანი…“, რომლებშიც პოეტი თავის სენზე მხატვრულად 
რეფლექსირებს და ქმნის უძვირფასეს და დაუვიწყარ სტრიქონებს 
და სახეებს, ქართული ლიტერატურის ისტორიისთვის უაღრე-
სად ღირებულია სიცოცხლის ბოლო პერიოდში პოეტის მიერ გა-
კეთებული ჩანაწერები და მეგობრებისთვის გაგზავნილი (უმეტე-
სად აბასთუმნიდან) პირადი წერილები. მათში მოსჩანს „ადრე 
წასული კაცის ფიქრები“ – სიცოცხლეზე უსაზღვროდ შეყვარებუ-
ლი პოეტის საშინელი დაავადებით გამოწვეული მელანქოლია, 
ავადმყოფობის ანამნეზი და ქრონიკა, ნაღველი მოსალოდნელი 
აღსასრულის გამო. 

ნათქვამის საილუსტრაციოდ დავიმოწმებთ ამონარიდებს ამ 
ჩანაწერებიდან და წერილებიდან:

„აბასთუმანში პატარა სახლი, ტყის პირას, ორი ქალი და ჩემი 
ცხოვრება“; „66 ½ – კილო 1942 წ. – 15 მაისი. მეცვა ჟილეტი, შავი 
ბლუზა, თბილი ფუფაიკა და შავი კოსტუმი. 66 კილოს აკლდა 10 
გრამი. 10 გრამი. 1942 წ. 20 მაისი, უჭმელად. დილა. მეცვა იგივე“; 
„სულ გარეთ და გაშლილ ჰაერზე მინდა ყოფნა, თითქოს მალე 
დავხუჭავ თვალებს და ვეღარ ვიხილავ თბილისის ზეცას“ (ასათი- 
ანი 2008: 352, 370). 

ნიკა აგიაშვილისადმი: „...მე, დაწყევლილი ლადო ასათიანი 
– ერთი კვირაა, რაც გეახელით თბილისს. თითქმის ხუთი თვე გა-
ვატარე აბასთუმანში აბსოლუტურად მარტომ – სულ წიგნებთან, 
არავითარი გაუმჯობესება არ მიმიღია ჯანმრთელობის მხრივ. 
ჩემი ფილტვების მიხედვით მე მალე უნდა მივიცვალო, ძვირფა-
სო, და, აბა შენ იცი, ცრემლებს თუ დაღვრი. როცა ჩამოხვალ, შენ 
ნახავ ჰეგზამეტრებით წარწერილ ეპიტაფიას ჩემი სამარის ქვაზე... 
თბილისი, 1942 წელი, 24 სექტემბერი“ ( ასათიანი 2008: 524).



659

„...ჰე, უნიკალურო ნიკალაი! ბევრი, ძლიერ ბევრი რამ მინდა 
გავაკეთო... მაგრამ ... „როდისღა, ჩემო მოჭირნახულევ?“ ამ ამბებს 
ერთი კაცის ძაან ხანგრძლივი სიცოცხლეც კი არ ეყოფა, მე კი... 
„დამქროლა ქარმან სასტიკმან“, მაგრამ რასაც მოვასწრებ, ვეც-
დები…“ თბილისი, 1942 წელი, 16 დეკემბერი“ (ასათიანი 2008: 
529).	  

„...რომ იცოდე, როგორი გაზაფხულია თბილისში…მე კი... 
ძლივსღა დავღოღავ... ბოტანიკურ ბაღშიაც ვეღარ გავდივარ, – რა 
გამანედლებს?!

უკვე აყვავდა გლიცინიები მწერალთა სახლის ვერანდაზე. 
ვზივართ ბაღში და ვუსმენთ ცოცხალ კლასიკოსთა დინჯ ბაასსა 
და მოგონებებს. ხანდახან აივნიდან კონსტანტინე გამსახურდია 
გადმოგვხედავს და გადმოგვძახებს: „ვეფხვებო!“ ჭაბუკებო!“ და კაი 
გამარჯობას გვეტყვის, როგორც შეშვენოს კაცურ კაცს. მაგრამ ვინ-
ღაა „ჭაბუკი“ და „ვეფხვები“? ...

საერთოდ ვეღარ ვძლებ შინ მყოფი, ვიწრო ოთახში, თითქოს 
კუბოში ვარ ცოცხლად მდებარე, მზის მონატრული რომ მოვკვდე, 
ნეტავი ამაზე უარესი თუ იქნება ის კუბო. ამის ბრალია, ალბათ, რო 
თითქმის ყოველ ღამითა და დღისითაც, როცა ოდნავ წავთვლემ, 
სულ თავახდილი კუბოები მეზმანება... თბილისი, 1943 წელი, 20 
მარტი“ ( ასათიანი 2008: 530, 533).

კოტე ხიმშიაშვილისადმი: „...მოგეხსენება, აბასთუმანში (ხაბაზთ 
უბანში) ვმარტვილობ, ზამთარი არაა, გაზაფხულია, საერთოდ 
„გაზაფხულია   ჩვენს ქვეყანაში“... ისე, მიუხედავად   იმისა, რომ 
დიდი გართობის მოყვარული ჩაუქი არ ვარ, მაინც მომწყინდა... 
მომწყინდა, ძმაო, მომწყინდა და რა ვქნა ახლა, არ ვიცი, რა 
მომწყინდა, აქ ყოფნა თუ ...

ეხ... კოტეჯან, რა ვიცი, რა მოგწერო... რა უნდა მოგწერო, რო-
ცა ქვეყნის გადაბრუნებაზე ვოცნებობდი   და ახლა აბასთუმანში 
ვზივარ ტუბინსტიტუტში…! აბასთუმანი, 1941 წელი, 6 მარტი“ 
(ასათიანი 2008: 542, 543). 

აკაკი გაწერელისადმი: „...უიმედოდ, უპერსპექტივოდ, უხა-
ლისოდ მიდის ჩემი ცხოვრება და განსაკუთრებით უმწეო მდგო-
მარეობაშია ჩემი სიცოცხლე...



660

მე, დაწყევლილი ლადო ასათიანი, უკვე მესამე თვეა აგერ, რაც 
აბასთუმანში ვარ. სწორი რომ ვთქვათ, ახლა არა მიშავს. ვღაფავ 
სულს. დავრჩები აგვისტოს ბოლომდე, თუ ჭექა-ქუხილმა ადრე არ 
ამაკრეფინა გუდა-ნაბადი... აბასთუმანი, 1942 წელი, 18 ივლისი“ 
(ასათიანი 2008: 549-550). 

ალექსანდრე ქუთათელისადმი: „...მომწყინდა აბასთუმანში 
ყოფნა, დავყრუვდი და დავმუნჯდი, საშა ბატონო. მალე უნდა გა-
მოვიქცე, თორემ, ძალზე გავნერვიულდი. არც მიხდება, შენ წარ-
მოიდგინე...  ან  როგორ  მომიხდება,  ჩემი  საქმე  წასულია...  საშინე-
ლი დღე დამაყარა ცხოვრებამ...

წავიდა ჩემი ყმაწვილკაცობა... განა ასეთი ახალგაზრდობა 
მინდოდა? განა ამას ვნატრობდი?.. თბილისი, 1942 წელი, 24 
სექტემბერი“ ( ასათიანი 2008: 550-551).

საგულისხმოა პოეტის თანაკურსელსა და მეგობარ შოთა ქუ-
რიძესთან გაგზავნილი წერილის ერთი ფრაგმენტი, სადაც ის თა-
ვის თავს „შალვა კარმელის ბედის ადამიანს უწოდებს“. გვინდა 
ხაზი გავუსვათ მისი ამ განცდის პროვიდენციალურობას მიუხე-
დავად იმისა,  რომ  წერილის  დაწერის დროისათვის მას ჯერ არა 
აქვს დადგენილი ტუბერკულოზის დიაგნოზი:

„ჰოდა, მზის სიახლოვე და ცხოვრების მხარე, შენ რომ მას-
წავლიდი და მასწავლი. მინდა ვისწავლო, მაგრამ ვისწავლი? ალ-
ბათ. რა ვიცი? ვისწავლი (სხვანაირია ეს წერილი, სხვანაირი ვარ 
მეც, ეხლა და საერთოდ, შენი მეგობარი. შალვა კარმელის ბედის 
ადამიანი, კარგათ დაიხსომე ეს სიტყვები შოთა – შალვა კარმელის)... 
1935 წელი, 1 აგვისტო“ (ასათიანი 2008: 501)

აქვე გვინდა მოვიყვანოთ ქართული ლიტერატურის ინსტი-
ტუტის დირექტორის, პროფესორ ირმა რატიანის მიერ მოწოდე-
ბული ლადო ასათიანის ბიოგრაფიისათვის საგულისხმო და 
მნიშვნელოვანი ცნობა, რისთვისაც მას მადლობას მოვახსენებთ. 
ცნობა ეყრდნობა ქალბატონი ირმას ბიძის, ცნობილი მეცნიერის, 
ისტორიკოს პროკოფი რატიანის მონათხრობს. იგი, ვინც იმავე პე-
რიოდში მკურნალობდა აბასთუმანში, როცა იქ ლადო ასათიანი 
იმყოფებოდა,  მიიჩნევს, რომ პოეტი არ იყო სნეული ამ დაავადე-ბის 
მძიმე  ფორმით  და  ის  შეიძლებოდა განკურნებულიყო კიდეც, თუ-
კი   ნაადრევად   არ   გამოიქცეოდა   სანატორიუმიდან, სადაც მისი 



661

ლაღი ბუნებისათვის უაღრესად დამთრგუნველი და სულისშემ-
ხუთავი   ატმოსფერო სუფევდა   და   იქაურ პირობებს ცოტა ხანს 
კიდევ გაუძლებდა.

ჩვენ თვალი გადავავლეთ ერთ დროს კაცობრიობისთვის 
უკურნებელი   სენით,   „ღარიბების ავადმყოფობად“   სახელდებუ-
ლი  ტუბერკულოზით  დაავადებული  და  გარდაცვლილი  ქართვე-
ლი მწერლების ბიოგრაფიების ეპიზოდებსა და ნაწერებს, სადაც 
ისინი ან მათი თანამოკალმენი ამ სენზე მხატვრულად რეფლექ-
სირებენ. მომეტებული ყურადღება დავუთმეთ პოეტურ ტექსტებს, 
რომლებშიც  მეტი  ექსპრესიით  გაიჟღერა  ამ სევდიანმა თემატი-
კამ. კვლევა ამ მიმართულებით შეიძლება კვლავაც გაგრძელდეს.

დამოწმებანი:

ასათიანი 2008: ასათიანი ლ. ასათიანური. თბილისი: ქართული ლიტერა-
ტურის სახელმწიფო მუზეუმის გამომცემლობა „ლიტერატურის მატიანე“, 2008. 
აფხაიძე 1923: აფხაიძე შ. „სანდრო ცირეკიძე“. გაზ. „რუბიკონი“, №12, 3 

თებერვალი, 1923, http://niamorebi.ge/tsirekidze/%E1%83%A1%E1%83%90%E1%83%
9C%E1%83%93%E1%83%A0%E1%83%9D-%E1%83%AA%E1%83%98%E1%83%A0%
E1%83%94%E1%83%99%E1%83%98%E1%83%AB%E1%83%98%E1%83%A1-%E1%8
3%91%E1%83%98%E1%83%9D%E1%83%92%E1%83%A0%E1%83%90%E1%83%A4/
ბარათაშვილი 2015:  ბარათაშვილი ნ.  პირადი წერილები.  მოამზადა, შესავალი, 

კომენტარები,   შენიშვნები, საძიებლები და გენეალოგიური ტაბულები დაურთო 
მაია ცერცვაძემ. თბილისი: გამომცემლობა „არტანუჯი“, 2015.
გაბაშვილი 1992: გაბაშვილი რ. რაც მახსოვს. ქართული ემიგრანტული ლი-

ტერატურის მრავალტომეული „დაბრუნება“. ტ. 3. თბილისი: გამომცემლობა 
„გულანი“, 1992.
გაფრინდაშვილი 1923: გაფრინდაშვილი ვ. „შალვა კარმელი“. გაზ. „რუბიკო-

ნი“, №3, 3 თებერვალი, 1923, https://dspace.nplg.gov.ge/bitstream/1234/108806/1/
Rubi-koni_1923_N3.pdf
გაფრინდაშვილი 2010: გაფრინდაშვილი ვ. 100 ლექსი. თბილისი: „ინტე-

ლექტი“, 2010.
გოზალიშვილი 1935: გოზალიშვილი გ. 1832 წლის შეთქმულება. ტ. 1. ტფი-

ლისი: სახელმწიფო უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 1935.



662

იაშვილი 1923: იაშვილი პ. „კარმელი მართალი“. გაზ. „რუბიკონი“, №3, 3 
თებერვალი, 1923 https://dspace.nplg.gov.ge/bitstream/1234/108806/1/Rubikoni_ 
1923_N3.pdf.
იაშვილი 2004: იაშვილი პ. საიუბილეო-საარქივო გამოცემა ორ წიგნად. 

წიგნი პირველი. თბილისი: ქართული ლიტერატურის სახელმწიფო მუზეუმის 
გამომცემლობა, 2004
კარმელი 2000: კარმელი შ. ბაბილონი. თბილისი: გამომცემლობა „დედაენა“, 

2000. 
ლიტერატურული ჟურნალები ... 2011: ლიტერატურული ჟურნალები 10-20-

იანი წლები. წიგნი მეორე. თბილისი: ქართული ლიტერატურის სახელმწიფო 
მუზეუმის გამომცემლობა, 2011. 
რობაქიძე 2012ა: რობაქიძე გრ. ნაწერები. წიგნი I. თბილისი: ქართული 

ლიტერატურის სახელმწიფო მუზეუმის გამომცემლობა, 2012.
რობაქიძე 2012ბ: რობაქიძე გრ. ნაწერები. წიგნი III. თბილისი: ქართული 

ლიტერატურის სახელმწიფო მუზეუმის გამომცემლობა, 2012.
ტაბიძე 2016: ტაბიძე ნ. ცისარტყელა განთიადისას – ტიციანი და მისი 

მეგობრები. თბილისი: გამომცემლობა „არტანუჯი“, 2016.
ტაბიძე 1923: ტაბიძე ტ. „შალვა კარმელი“. გაზ. „რუბიკონი“, №3, 3 თებერვალი, 

1923 https://dspace.nplg.gov.ge/bitstream/1234/108806/1/Rubikoni_1923_N3.pdf
ქართული პოეზია ... 1982: ქართული პოეზია თხუთმეტ ტომად. ტ. 12. 

თბილისი: გამომცემლობა „ნაკადული“, 1982.
ჩხეიძე 1986: ჩხეიძე ო. „მეგობრული შარჟი“. წიგნში: „რკალი“ – ლიტერა-

ტურული წერილებისა და ესეების კრებული. თბილისი: გამომცემლობა „საბ-
ჭოთა საქართველო“, 1986. 



663

Zoia Tskhadaia
Georgia, Tbilisi
Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

Poetic Text – an Eternal Paradigm of Existential Meaning

Summary

From time immemorial up to the present day, mankind has been shak-
en by various human fears and trials: wars, natural disasters, pandemics ... 
Much has been preserved by the poetry from the history of life and death: 
in epics, myths, legends, epitaphs …

Today, when the world’s greatest concern is new pandemic, poetry 
continues to fulfill its function in suppressing negative emotions, main-
taining inner strength, vitality, spiritual harmony. To overcome new 
„pandemic“, that „killer of people“ (Saba), the Georgian literary periodi-
cals of 2020-2021 pay attention to the newest poems written by contem-
porary Georgian poets, which evidence that „the pandemic has given rise 
to a new wave of themes“ (B. Kharanauli ).

Key words: new pandemic, poetry, literary periodicals.

ზოია ცხადაია
საქართველო, თბილისი
შოთა რუსთაველის სახელობის 
ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი

პოეტური ტექსტი – ეგზისტენციური საზრისის
მარადიული პარადიგმა

„დრო... სევდიანი ლიტერატურის“.
ნიკა ჯორჯანელი

ადამიანის და, შეიძლება ითქვას, განსაკუთრებით შემოქმედი 
ადამიანის ბუნებაში, აღიარებულია, ე.წ. სარეზერვო ფიზიკური 
და ფსიქიკური ძალების არსებობა, რომელსაც ის, ცნობიერად თუ 
ქვეცნობიერად, ავლენს განსაცდელის ჟამს. თავისი მინიმალის-



664

ტურობით, მხატვრული ეფექტებითა თუ მობილურობით ამის 
გამორჩეულ პარადიგმად შეიძლება მივიჩნიოთ პოეტური ტექსტი; 

უხსოვარი   დროიდან დღემდე მრავალგვარმა ადამიანურმა 
შიშმა და განსაცდელმა შეაძრწმუნა კაცობრიობა: ომებმა, სტიქი-
ურმა კატაკლიზმებმა, პანდემიებმა... რამდენი რამ შემოინახა პო-
ეზიამ სიკვდილ-სიცოცხლის ისტორიიდან: ეპოსებში, მითებში, 
ლეგენდებში, ეპითაპიებში. 

ცნობილია ანატორის – ხევსურეთის ულამაზესი ნასოფლარის 
ისტორია. მიხა ჭინჭარაული გზამკვლევში „შატილი – 2008“ წერს: 
„სოფელი ანატორი მდებარეობს საქართველოში, მცხეთა-მთი-
ანეთის  მხარეში,  დუშეთის  მუნიციპალიტეტში,  ისტორიულ  ხევ-
სურეთში (პირიქითა), მდინარე არღუნისა და მუცოს წყლის 
შესართავთან; შატილიდან ჩრდილო-აღმოსავლეთით 2-3 
კილომეტრში.

XVIII საუკუნეში ამოწყდა ზემოთ ნახსენები სოფელი ისე, 
რომ ერთი ადამიანიც არ გავიდა მეზობელ სოფლებში, რაღაც 
ინფექცია, აქაურად „ჟამი“ მოედო სოფელს და რაკი დამმარხავი და 
აკლდამამდე   მიმყვანი   აღარავინ  რჩებოდა,  ავადმყოფი   ანატორ-
ლები თავისი ფეხით მიდიოდნენ აკლდამაში... ასეთი თვითდა-
მარხვა კაცობრიობისათვის ალბათ უცნობია და ისტორიკოსებისა 
და ეთნოგრაფების სათანადო შესწავლასა და შეფასებას ელოდე-
ბა“. ძალიან საგულისხმოა მკვლვრის ეს დასკვნა. ასეთივე საინტე-
რესო ინფორმაციებს (ისტორიებს) გვაწვდიან პროფესორი ამირან 
არაბული და პოეტი ეთერ თათარაიძე ამ ისტორიულ წარსულთან 
დაკავშირებით. ერთ-ერთი თუშური ნარატივიდან ვგებულობთ 
თუშეთის სოფელ დართლოს ჟამით ამოწყვეტის ამბავს... თავისი 
ფეხით მისულნი ყველა ასაკის ქალ-ვაჟი, ბალღები გაავსებენ პირ-
თამდე დართლოს აკლდამებს... დართლო დაილევა.

„სიკვდილს დავცინითო“ და მღეროდნენ თურმე...
სიკვდილს ვაშინებთო და მღეროდნენ თურმე შვილმკვდრები, 

ამოწყვეტილები... კორონაზე უფრო მძიმე ცხოვრებას ებრძოდნენ 
და იმარჯვებდნენ. ჩვენც გავალთ ბოლოში“ (თათარაიძე, „სიკ-
ვდილდამცინავი საქართველო“). 

ნაშრომის თანმიმდევრულობას დავარღვევთ და ბარემ აქვე 
გავეცნოთ ეთერ თათარაიძის პოეტურ ტექსტებსაც, რომლებშიც 



665

თანამედროვე ადამიანის დამოკიდებულება გამოიხატა ამ შემ-
ზარავი მოვლენისადმი, რომელმაც მსოფლიოს გადაუარა და ჯერ 
კიდევ არსად არ აპირებს წასვლას.

ჰო, მეაც იმ ჩიტს ვლგევარ,
მდუმარ ბაღში რო გალობს
გულამოგლეჯილ,
დაყრუებულ სოფელში
მეც ლექსით ვიკურნებ
გულამოფლეთილ,
ყურის მგდებელ გამწყდარ თვარ.

მისივე: „რა ავადაა ქვეყანა, რა ავადაა ხალხ, რა ავადაა სამზეო, 
დახვ-მოხვევი თალხ“... ორსტრიქონიანი ემოციური ლირიკური 
ჩანახატი: „გადამტკნარებულ ყაყაჩოებით ცეცხლ მოხკიდებია 
უფერო დღეებს“ (თათარაიძე ე., ლიტ. გაზეთი, №13, 3-16 VII). 

პოეტის საბოლოო სათქმელს მისივე წერილიდან ამონარი-
დით დავასრულებთ: კორონაზე მძიმე ცხოვრებას ებრძოდნენ 
და იმარჯვებდნენ (გულისხმობს წინაპრებს, ზ.ც.), ჩვენც გავალთ 
ბოლოში“...

საქართველოს   თავისუფლებისათვის   ბრძოლას   შეწირული 
თუში პოეტი ადამ ალვანელი (ბობღიაშვილი) თავის ვრცელ 
ლექსში „ჩემი მემკვიდრეობა“ ცოცხალ სურათს გვთავაზობს იმ 
წარსულიდან, როცა შავი ჭირით სნეული თაობები (თუშების 
ისტორიას გულისხმობდა, ზ.ც.), სასიკვდილოდ განწირულები, 
თავიანთი ნებით წვებოდნენ აკლდამაში და „ძვლების გროვაში 
ტანჯვით კვდებოდნენ“.

...აქ იყო-მეთქი, ჭირით სნეული
აკლდამაში რომ თვითონ წვებოდა,
ცოცხლად აჩრდილად გადაქცეულ
ძვლების გროვაში ტანჯვით კვდებოდა...
ბედს დასცინოდა შთენილი მარტოდ,
ოხვრა ეკიდა ნოტიო თაღებს...
მოჩანს კლდეებში აკლდამა ფართო



666

და მდუმარე კარს დუმილით ვაღებ
აი, შევდივარ წელში მოდრეკით,
ძვირფას სახსოვარს სიპზე ვალაგებ,
ვინ იცის, სად არ მოუკლავს ლეკი
ამ დაობებულ თითის ფალანგებს...
ო, განისვენეთ, მარად მდუმარი
მიწის კედელი გეხუროთ შავად,
მე აქ მოვსულვარ, როგორც სტუმარი,
მემკვიდრეობის მოსაკითხავად...

(„ჩემი მემკვიდრეობა“, 1939 წ.)

დღეს,  როცა   სამყარო   შეაშფოთა   ახალმა   პანდემიამ,   პოეზია 
 კვლავ ასრულებს თავის ფუნქციას ნეგატიური განცდების და-
სათრგუნად,  შინაგანი  სიმტკიცის,   სასიცოცხლო  უნარის,   სული-
ერი  ჰარმონიის  შესანარჩუნებლად.   ახალი „ჟამი“, „კაცის მკვლე-
ლის“ (საბა) დასაძლევად, 2020-2021 წლების ქართულ სალიტერა-
ტურო პრესაში („ლიტერატურული გაზეთი“, „ლიტერატურული 
საქართველო“, „არილი“) ამ მხრივ ყურადღებას იქცევს თანამედ-
როვე ქართველი პოეტების (ლია სტურუა, ბესიკ ხარანაული, 
ბათუ დანელია, ნიკა ჯორჯანელი, ნუგზარ ზაზანაშვილი, ნინო 
დარბაისელი,  ეთერ თათარაიძე, ნომადი ბართაია,  მანანა ქურდა-
ძე,  სოსო  მეშველიანი,  ვახტანგ  ჯავახაძე,  დოდო ჭუმბურიძე) ახა-
ლი  ლექსები,  რომლებიც  დასტურია  იმისა,  რომ  „პანდემიამ   თე-
მები წარმოშვა“ (ბ.ხარანაული).

ყველაზე მძიმე ჩვენი საზოგადოებისათვის იყო 2020 წლის 
გაზაფხული, თავისგადასარჩენი მოწოდებით – „დარჩი შინ“, როცა 
ოთხკედელში გამოკეტილი გაჰყურებ ქალაქის სივრცეს და ლამის 
ყურთან ჩაგესმის კორონების ზუნი.

ღამე უცნაურად ჩუმი გახდა.
დედამიწამ ჩაისუნთქა და ვეღარ ამოისუნთქა...
ზაფრა დაფარფატებს და
უვარსკვლავებრ ცას ამაოდ გახედავ
სიმშვიდისათვის. 
მთელი ღამე გესმის ჰაერში კორონების ზუნი...



667

გათენდება და – უცვლელი კადრები
მეთორმეტე სართულის ავნიდან:
უძრავად დგანან მანქანები.
სამყარო სიჩუმეშია ჩაქვავებული.
არავის არსად არ ეჩქარება...
კარებზე მიგვიწერეს: „დარჩი შინ“...
დედამიწამ ჩაისუნთქა და ვეღარ ამოისუნთქა.
ერთადერთია ყვითელჟილეტიანი მეეზოვე ქალი, რახილი,
ჭიამაიასავით ლამაზი,
სისხამ დილით ნათელი რომ შემოაქვს
ამ სიჩუმეში და უხმოდ განიშნებს:
დილა მშვიდობისა, გათენდა...

(ზ. ც.)

ჩვენს მცხოვან პოეტს, პოეზიაში „ცრემლიანი სიცილის“ ოს-
ტატს, ვახტანგ ჯავახაძეს იუმორისა და ნაცადი   ირონიის   (ამჯე-
რად – ბედის ირონიის) ნაზავით უცდია ამ საყოველთაო განსაც-
დელის შემსუბუქება შვების და ღიმილისმომგვრელი ლექსით, 
„კორონავირუსი ანუ დაეტიე სახლში!“

მინდა მუდამ ვიქართველო და არასდროს ვირუსო,
რას გვერჩოდი, ჩინეთიდან მოგზავნილო ვირუსო,
ვინ ვოლტერი გაიხსენა, ვინ დიდრო და ვინ – რუსო,
ვინც სახლში არ დაეტიოს, წიხლი მოხვდეს ვირისო!

მე თუ მკითხავთ, არ მაქვს ალტერნატივა,
ვინაიდან ნაღდი კანდიდატი ვარ.

(„ლიტ. გაზეთი“, №9, 2020 22 V. გვ. 1).

ამ დახშულობის, ჩაკეტილობის ჟამს ლია სტურუას ერთი ლექ-
სი მოვიძიეთ, რომელშიაც მწარე განცდაა იმისა, რომ დრომ ადამი-
ანები ისე გააჩუმა, უკვე „დამიწებულს“ დაამსგავსა, არადა, ისევ 
ცოცხალი ხარ. ამიტომაც იტყვის მშვენიერ სატკივარს:



668

რამდენი უპასუხობა,
რამდენი სართული თავზე,
საძირკველი გტკივა,
ჯერ მიწა ხომ არა ხარ,
დუმილს მაინც სწავლობ.
გარედან ვინც გეხება, ისინიც არ დააფრთხო.
ამაზე უარესია, ფანჯრიდან რომ გაიხედავ
და ვერავის ეტყვი, რა კარგი ამინდია!

რეალური და ირეალური ერთმანეთში განზავებულა ბათუ 
დანელიას ლაქსებში „მგზავრობა თვითიზოლაციისას“. ტექსტი 
პუნქტუაციის გრეშე იმ სულიერ ფორიაქს მიანიშნებს, რომელსაც 
პოეტი განიცდის ამჟამად, ლექსის წერის დროს და ზოგადადაც... 
ტრაგიკული ირონიის ნიშნით...

სასტუმრო ოთახიდან სამზარეულომდე
71 ნომერი ავტობუსით ვმგზავრობ
საძინებელ ოთახამდე – 37-ით
აბაზამდე 101-ით
ლოჯიამდე – 3 მარშრუტკით
და უკანაც ამავე ნომრებით ვბრუნდები
და ასეთ მგზავრობაში ვარ
მთელი დღის განმავლობაში
მგზავრობის გადასახდელიც არ მაქვს
მხოლოდ კედლიდან
მეუღლის სურათი შემომჩივის
ფანჯრები გააღე თორემ
მანქანების გამონაბოლქვით
გაივსო ოთახები და 
არ გაიგუდოო.

(2020, 31.VII, ლიტ. გაზ. №15, გვ. 5)

არადა, ამ დროს მანქანები საერთოდ არ მოძრაობენ ქუჩაში. 
ყველაფერი მოჩვენებითია, ლანდური, ამიტომაც – ირონიული.



669

მურად მთვარეშვილს ამ გაჩერებულ დროში გამოსავლად 
უკან – ძველი, სევდანარევი გრძნობებისკენ გახედვა აურჩევია 
სიმშვიდისათვის:

... ამ გასაოცარ, დათაფლულ წუთებს
გულში უთქმელი ნაღველით ვადნობ,
აპრილის ღამეს ცრემლებით ვუთევ
და სიყვარულის აბზაცებს ვდარდობ.

(„ლიტ. გაზ.“, №10, 29.V.2020)

„მარტო არ დამტოვო ამ შუაღამეში, ამ ჟამიანობისთვის გამ-
ზადებულ ქალაქში“... დოდო ჭუმბურიძის ეს ვედრება უფალს 
მიემართება, ყოველთა მფარველს. რწმენის ამ ძალით ცდილობს 
ავტორი სულიერი სიმშვიდის შენარჩუნებას დაცარიელებულ, 
მდუმარე სივრცეში, ქალაქში – გუშინ რომ ყურისწამღებად 
ხმაურიანი იყო.

... ცარიელი ქუჩები, მოედნები, ბაზრები,
უდაბნოს დუმილი, ძნელად გასაგები,
შიშსა და ნაღველს უჩინრად მიასებს,
ფილტვი იხურება და გული ცივდება,
მრავალჯერ დაფლეთილი მაინც რომ მჭირდება,
მარტო არ დამტოვო ამ ბნელში იესო!

ნინო დარბაისელის „პრიმავერა“ („ლიტ. საქართველო“, №20, 
2020, 23.IX)   კორონავირუსის   „რენესანსული“  სილამაზის   წარმო-
სახვაა, ფორმა სრული და ფერადოვანი, მიმზიდველი და სი-
ცოცხლით სავსე,  მაგრამ ეს არ არის იმ შეგნებით ნათქვამი, „შიში 
რომ შეიქმს სიყვარულს“, არც „მოუარეთ ბატონებსა“ (მოსაფე-
რებლად)... ეს სარკასტული მოფერებაა გაზაფხულივით ფერა-
დოვანი ჯოჯოხეთისა:

ო, პრიმავერა.
ო, კორონა.
თან კი რამდენი სიკვდილი მოგაქვს,
ხოლო მანამდე რამდენი შიში.



670

ასე შემოდის პოეტურ ტექსტებში სრულიად არაპოეტური 
სიტყვები, რომლებიც შექმნილი დრამატული სიტუაციის ირონი-
ული გამოხატვის ფუნქციას ასრულებენ: „კლასტერი“, „რისკ-
ჯგუფი“, „კომენდანტის საათი“, „თერმოსკრინინგი“, „სიყვარული 
პანდემიაში“, „გამოტოვებული გაზაფხული“, „დატრენინგება“, 
„ხელების დაბანა“, „პირბადე“, „ვაქცინა“, „თვითიზოლაცია“.

სოფო წულაიას სამი ახალი ლექსი კორონავირუსზე („ლიტ. 
გაზეთ.“ 2020, №14, 3 VII, გვ. 8): „ჩვენი კლასტერი“, „სიყვარული 
ჟამიანობის დროს“ და „შიმშილი“ კიდევ უფრო მტკივნეულად 
გამოხატავს როგორც კონეკრეტული პიროვნების, ასევე – ზოგად 
საფიქრალს, რომელიც გაამძაფრა ახალმა ჟამიანობამ. „ჩვენ ახლა 
ერთი კლასტერი ვართ“, – ასე იწყება ლექსი. ეს „ერთი კლასტე-
რი“ ერთი ოჯახია: დედ-მამა და შვილი. მათთვის მხოლოდ სა-
კუთარი ოჯახი და შვილი არაა განსაცდელი, რადგან „აიფონი-
დან ამოკენკილი ბოლო ამბებით“ უმძიმდებათ განწყობა (როგორც 
მთელ საქართველოს):

იტალიაში ბოლო მონაცემებით 25 000-ზე მეტი გარდაცვლილია
და ეს ციფრი წამების ინტერვალით იცვლება,
დედაშენიც იტალიაშია,
დედაშენი რისკ-ჯგუფშია,
მაგრამ შენი 19 წლის შვილის ბედი უფრო გაღელვებს,
ამერიკაში რომ დარჩა,
დღეში ერთხელ გვირეკავს და ცდილობს, დაგვატრენინგოს
– ხელები ხშირად დაიბანეთ!

ნიკა ჯორჯანელის ლექსები („ლიტ. გაზეთი“, „არილი“...) კიდევ 
ერთი ცოცხალი წარმოსახვაა იმ მოულოდნელი ვითარებისა, 
რომელშიც  ვცხოვრობდით:  კომენდანტის  საათი,  როცა   სიგარეტ-
ზე  გასვლაც  კი  დანაშაულია, თუ გამოგიჭირეს,  უნდა ამტკიცო, 
რომ ნამდვილად ახლა იყიდე სიგარეტი, აჩვენო, რომ ერთი ღერი 
აკლია შენს კოლოფს... მაგრამ ყველაფერი ამით არ მთავრდება. 
„ჩხრეკა“ გრძელდება და საინტერესო აღმოჩენაც სიურპრიზად 
ელოდება „მჩხრეკელს“ თუ მკითხველს:



671

მაგ დაჭმუჭნილ წითელ თოფჩაში რა გაქვს,
ასე საგულდაგულოდ რომ მალავ,
მთლად ნეკნებს უკან?
ეგ მაჩვენე.
ამ წითელ თოფჩაში?
ამ წითელ თოფჩაში ტკივილი და რწმენაა...
...გულის ძირთან მაქვს შეხორცებული ორივე.

(უსათაურო, „ლიტ. გაზეთი“, 19-15.VII. 2021).

ნიკა ჯორჯანელის ლექსები (მთელი ციკლი) დაიბეჭდა ჟურ-
ნალ „არილში“ (2020, №4).

მის სათქმელს გლობალური, საყოველთაო სატკივარის დამღა 
ატყვია. შეიძლება, კაცობრიობას თავისი არსებობის მანძილზე 
უფრო დიდი ტრაგედიები, პანდემიები დასტყდომია თავს, მაგრამ 
დღევანდელ საზოგადოებას ის უმძიმებს განსაცდელს, რომ ყო-
ველი   წუთის   და  წამის  ინფორმაციებთან  აქვს  წვდომა:  ვინ   სად 
კვდება, როგორ, რა ვითარებაში, დიდია თუ პატარა. ამიტომაც 
შორს მიდის მგრძნობიარე ადამიანის ფიქრები. ასე უჩნდება 
პოეტს სურვილი, რომ ამოთქვას სიტყვა „ყველა მსხვერპლის 
პატივსაცემად“.

... დაიწეროს ყველა მსხვერპლის პატივსაცემად
ყველა დროის საუკეთესო ლექსი მთვარეზე!
რომელიც მოჩანს ღრუბლებიდან,
როგორც ღამის საბრალო გული,
სამყაროსავით ფართო ინფარქტით
გადახლეჩილი.

(უსათაურო, „არილი“, 2020, №4, გვ. 11).

ნიკა ჯორჯანელის ტექსტის გულისტკივილის საგანი ისიც 
გამხდარა, რომ ამ ჯოჯოხეთურ რეალობაში  არსებობს  არანაკლე-
ბი   გულსატკენიც   –   ბაზრის   შესასვლელთან  შავებიანი  მოხუცი 
რომ დაიჩივლებს ადმინისტრაციის თანამშრომელთან:



672

... შენ ის გინტერესებს,
სიცხე მაქვს თუ არა,
და იმას რად არ მკითხავ, ხუთი პურის და ერთი
თევზის საყიდელი თანხა მაინც თუ მაქვს;
იმას რად არ მკითხავ,
მაქვს თუ არა საერთოდ რამე,
რაც შეიძლება უფალმა გამიმრავლოს,
რამე მაინც, შვილო,
სიცხის არქონის გარდა.

(„არილი“, 2020, №4. „თერმო სკრინინგი“, გვ. 14)

საინტერესო სათქმელი აქვს ნუგზარ ზაზანაშვილს (ლიტ. გა-
ზეთი, 2021, 19.III) ლექსში „არჩევნების დღე“: „არ წავალ-მეთქი, 
მაგრამ მაინც წავედი ამ გაგანია კოვიდის ჟამს: სახე პლასტიკის 
ფარით დავიცავი, პირი პირბადით და გამოვცხადდი საარჩევნო 
უბანზე“... 1990-იანი   წლებიდან არ გამოუტოვებია თურმე. „რა-
ტომ? – თავისსავე ამ კითხვას  ირონიით და იმ სიმართლით  უპა-
სუხებს, რომელიც, ალბათ ბევრისთვის საცნაურია.

შინჩაკეტილ, „უჟამურობის ჟამით“ დათრგუნვილ ყოფას იმე-
დით ავსებს მანანა ქურდაძის უსათაურო ლექსი („ლიტ. გაზე-
თი“, 2020, №19), ამდენ ვერლიბრში (გამონაკლისების გარდა) 
ამუსიკებული – რითმით და რიტმით:

უჟამურობის ჟამი,
ჟამიანობის რისხვა,
მუხის ხე დგას და არის
და რკოს ყოველთვის ისხამს...
გადაივლის და წავა,
ულიმიტოა ყოფა...
შველაა და აბჯარი,
ყვიფლიბანდების ჯარი,
ჟამიანობის რისხვა,
უამურობის ჟამი,
გადაივლის და წავა.



673

ასეთივე   იმედის   მშვენიერ   ეიფორიაშია   შინგამოკეტილი 
ნომადი ბართაია, როგორ შველის თურმე ადამიანს პოეტური 
წარმოსახვის უნარი, რომელიც გათქმევინებს:

თანდათან წყდება წელში
მარტი,
თუ დამიჯერებთ,
ხმაც მესმის წვდომის
საცაა მოვა აპრილიც ახლა,
ვიღაცას კიდეც უნახავს მგონი.

(უსათაურო, „ლიტ. საქართველო“, 11 IX, 2020)

ასეა, როცა გამოკეტილი, თუნდაც შენს საყვარელ სახლში, 
განსაკუთრებულად ფრთხილობ, მით უმეტეს, ბატონი ვახტანგ. 
ჯავახაძის არ იყოს, თუ „რისკ-ჯგუფში“ ხარ... რა დაგრჩენია? – 
მოთმინებით უნდა იჯდე „შენი ნიჟარის ქარიშხალში“ და იქიდან 
ეფერო სამყაროს და გაზაფხულს, რომელიც ვერ ნახე 2020 წელს:

რა პატარა ყოფილა მოსაფერებლად
მთელი სამყარო...
რა ახლოს ყოფილა სხვისი ჭირი...
რამხელა ბედნიერება გვქონია:
გულში ჩახუტების უფლება...
„ფრთხილად!“ (ხილული თუ უხილავი შეგონება)...
და ზიხარ ახლა შენი ნიჟარის ქარიშხალში
და ფიქრობ:
ისევ ისეთი ლამაზი იყო
გამოტოვებული გაზაფხული?!

(ზ.ც. 27. IV. 2020, „დარჩი შინ“)

შინ ჩაკეტვიდან ერთი წლის შემდეგ საერთო მდგომარეობა 
დიდად არ შეცვლილა, მაგრამ მაინც „თავისუფლებაში გასულის“ 
სიხარულს გამოხატავს ლელა მგელაძის ლექსი (უსათაურო, „ლიტ. 
გაზეთი“, 25.VI.2021): „ჟღურტულებენ ჩიტები / რა საყვარლად, 
/ რა ტკბილად, / რა კორონა, / რა ვირუსი, / რა ჭირი და ბაცილა... 



674

/ ჩამომძახებს – / თქვენმა შიშმა / ოხ რამდენი გვაცინა.../ მზე გა-
ცოცხლდა, / გაზაფხულდა, / უკვდავების ვაქცინა“. 

ბესიკ ხარანაულისთვის ძალზე ნაყოფიერი გამოდგა ე.წ. იზო-
ლაციის პერიოდი, იმდენად უხვია, იმდენად საინტერესო, რომ 
ის უკვე ცალკე მსჯელობას ითხოვს. თავისი დიდებული „არტ-
გომურიდან“ გაჰყურებს შეცბუნებულ, შეშინებულ სამყაროს და 
„სიკვდილს აშინებს“.   „ვარ იზოლაციაში, ვსარგებლობ ბოროტად 
და  ვწერ  და  ვწერ...  სრულიად  პანდემიამ თემები  წარმოშვა, იმას-
თან ახლო ვყოფილვარ. ეტყობა, ბევრი რამე შეიცვალა. რაღაც 
ხომ უნდა შეიცვალოს. ყოველ დილას ვიღვიძებ და ვფიქრობ, რაც 
ხდებოდა, ძალიან ორგანული იყო... დიახ, „სიკვდილს აშინებს“, 
„სიკვდილს   დასცინის“   პანდემიის   დროს   ნათქვამი „სიმღერე-
ბით“: „ეჰ, ბესარიონ, შენზე იმღერე, ყველასთვის გამოვა“...

„სიყვარული პანდემიაში“ ჭირში მყოფი კაცის სალაღობოა, 
ამჯერად კონვენციური ფორმით:

შემოდგომაა,
ქარი ფანჯრებს ფოთლებს მიაშლის,
რა შეძლოს კაცმა
შეუძლებელ პანდემიაში.
გარეთ ვერ გადის,
ფიქრები რომ აფრთხოს ნიავში,
შინაც არ უნდა,
ყველაფერი არევია შინ...
... დაივიწყებდა კაცი თავსაც,
წიგნს იღლიაში.
თუკი შეძლებდა
სიყვარულსაც პანდემიაში...
... იტყოდა იყოს პანდემია,
რა მიშავდება
დაბმული ძაღლი
ჯაჭვისაგან უფრო ავდება

(„ლიტ. გაზეთი“, 2020, №28)



675

„რისხვის ვირუსი“ („ლიტ. გაზეთი“, 2021, 18.II) ვრცელი ტექ-
სტია, რომელშიაც საყურადღებოა პოეტის მინიშნება, რომ „მოთ-
ქმით გალობა“ და „სიმღერით ტირილი“ სინონიმებია, რომელი-
მე ყელში თუ წამიჭერს, ნება მიბოძეთ, სახე აგარიდოთ“... 
კრიტიკულია ლექსის პათოსი და ეს ქართულ საზოგადოებას 
მიემართება, „წაკიდებულ მამლებივით“ რომ ძიძგილაობენ: „სერ-
ზე კი   მელასავით  დაყურსული ოკუპანტია. ყოველნო ქართველ-
ნო, ეს ის დროა, როცა ვეფხვის ტყავივით ქართულ რუკას ურუ-
მებმა კალთა წაკბიჩეს...“

„ლიტერატურულ   გაზეთში“   (2020, 27.XI, გვ.10) დაიბეჭდა 
დავიდ  ტოსკანას  „პანდემია  და  აღორძინება“  (მთარგმნელი  ლანა 
კალანდია), რომელიც სწორედ ამ უჩვეულო და მძიმე დროისთვის 
არის ნათქვამი: „ლიტერატურას, წიგნს, კითხვას ცოლ-ქმრული 
ფიცი უნდა დავუდოთ, რომ ვუერთგულებთ ჯანმრთელობასა და 
სნეულებაში, ჭირსა და ლხინში, კეთილდღეობასა და გაჭირვე-
ბაში, პანდემიის ჟამს თუ მის გარეშე... ლიტერატურის კლასიკა 
ითხოვს ყველაზე ძვირფას – დროს... ცხოვრება დროა... პანდემიამ 
ბევრს მოუსწრაფა დრო, მაგრამ, ცხადია, თქვენ თუ ამ სტრიქონებს 
კითხულობთ, ესე იგი, ამქვეყნად ხართ. რა ვუყოთ დარჩენილ 
დროს?.. ვირუსმა სხვა აზრი უნდა შესძინოს ჩვენს არსებობას, 
უფრო მეტად უნდა გავაცნობიეროთ, რომ მოკვდავი ვართ, რად-გან 
სიკვდილია ის, რაც ცხოვრების აზრს გვაპოვნინებს და წამიერე-
ბას დაგვაფასებინებს“... შემდეგ ავტორი იხსენებს დოსტოევ-
სკის მაგალითს. სიკვდილით დასჯა ციმბირში ექვსწლიანი გა-
დასახლებით რომ შეუცვალეს... მანამ დრო არ დაუკარგავს და 
უამრავი შედევრი შექმნაო... შეიძლება ვთქვათ, ჩვენს რეალობაში 
დრო დაფასდა. შედევრები თუ ვერ შევქმენით, „პანდემიამ რაღა-
ცები გვასწავლა“ (ბ. ხარანაული). 


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack
	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack

	5.pdf
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk88036721
	_GoBack
	tw-target-text3
	tw-target-text4
	tw-target-text7
	tw-target-text5
	tw-target-text6
	tw-target-text8
	tw-target-text9
	tw-target-text10
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk59226077
	_GoBack
	_Hlk61392961
	_Hlk65841095
	_Hlk61861352
	_Hlk63337377
	_Hlk60176058
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk82928027
	_Hlk85092404
	_Hlk82300774
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk89520320
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk75096129
	_GoBack
	_Hlk75097006
	_GoBack




